DUMNEZEU SI CREATIA LA
SFANTUL GRIGORIE DE NYSSA*

Gheorghe F. ANGHELESCU
Universitatea ,,Ovidius” din Constanta
anghelescug@gmail.com

Abstract: The use of the term “nothing” by Saint Gregory of Nyssa in his
description of the Creation has the role of transmitting a more profound meaning than the
common, traditional one (of “nothingness/void”, inseparable shadow of the world), namely:
the fact that the world is (has life) “from God” the uncreated One and totally different from
the beings. The syntagm “ex nihilo” communicates, therefore, in Saint Gregory’ discourse, a
double message: 1. All the things that have received life come from the goodness of God, the
One Who is beyond the being and, in a paradoxical sense, apophatic compared to the created
beings, “Inexistent” - as Super-existent/ beyond the existence, transcendent, ineffable and
incomprehensible by the mind; 2. although created, the world is not devoid of value, on the
contrary it is “very good” (Genesis 1: 31) and called to perfection, being the work of the
Trinitarian God and in relation with Him in Whom not the being (regardless of it divine
quality - ousia), but the Person is/has the final word.

Key words: God, creation, ex nihilo, St. Gregory of Nyssa, transfiguration

1. ARGUMENTAREA. NOTIUNEA “EX NIHILO” IN VIZIUNEA
SCRIITORILOR PATRISTICI DIN PERIOADA CLASICA -0
ABORDARE NEFILOSOFICA?

2. DEZVOLTAREA IDEII “EX NIHILO” IN VIZIUNEA

SFANTULUI GRIGORIE DE NYSSA. PUNCTE DE REPER IN
GANDIREA PATRISTICA

Sfantul Grigorie de Nyssa, facand din emanatie un “act in timp” si
de “vointa”, a identificat-o cu creatia “din nimic”, acesta fiind probabil,
astfel, primul care a facut aceastd identificare, in mod lamuritor. (10)
Propria conceptie despre creatie a Sfantului Grigorie de Nyssa este expusa
deplin in urmatoarea afirmatie: “credem ca puterea vointei divine este de
ajuns ca sa dea lucrurilor venind din nimic, viatd”. (11) EIl repetd apoi
aceasta afirmatie spunand cad in conformitate cu doctrina credintei crestine
acceptatd in general, “Universul a prins viatd din nimic”. (12) Trebuie
remarcat cd in ambele afirmatii cat si in cele citate mai sus, pe larg, din
Sfantul Atanasie cel Mare, Sfantul loan Damaschin si Sfantul Vasile cel
Mare, pe care le-am evidentiat cu expresia “din nimic”, inseamnd “ad
literam”, "din nonexistenta", dar in filosofia patristica acea formulare este
folositd pentru a desemna “ex nihilo”, al carui echivalent exact din limba
greacd “ex oidenos”, este folosit de Hippolytus din Roma. In acest fel,
Stantul Grigorie de Nyssa se exprima explicit pe sine crezand in creatia “ex
nihilo” si, totusi, exact in acelasi context el mai spune ca in conformitate cu

BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:49 UTC)



Sfinta Scriptura, “geneza tuturor lucrurilor este de la Dumnezeu”. (13)
Prin sine 1nsasi, afirmatia Sfantului Grigorie de Nyssa cd “geneza tuturor
lucrurilor este de la Dumnezeu, poate fi inteleasa in sensul ca actuala creatie
a lumii s-a facut in gandul lui Dumnezeu, din vecii vecilor (din eternitate),
dar ca atunci cand El a ajuns sa creeze lumea, a creat-o din nimic. Totusi,
din obiectiunea citatd de autorul insusi ca fiind ridicatd impotriva acestei
afirmatii a lui, cat si din modul in care el raspunde acestei obiectiuni este
foarte clar cd prin aceastd afirmatie vrea sa spund ca in conformitate cu
Sfanta Scripturd, Dumnezeu a creat lumea din El ca o emanare asemeni
celei conceputa de Plotin, doar ca in utilizarea sa de catre Sfantul Grigorie
de Nyssa sensul devine altul, decat al “anumitor certareti gélcevitori” a
caror proprie viziune era cd “materia este coeternd cu Dumnezeu”. (14)
Referirea este in mod evident la acei binecunoscuti urmasi ai lui Platon si
Avistotel care, spre deosebire de Plotin, interpretau materia preexistenta din
invataturile maestrilor lor nu ca fiind o emanatie eternd de la Dumnezeu ci
mai degraba ca pe ceva independent de Dumnezeu si coetern cu EL
Argumentul lor impotriva afirmatiei sale este citat de Sfantului Grigorie de
Nyssa dupd cum urmeaza: “Daca Dumnezu este in natura sa simplu si
imaterial, fara calitate, fard magnitudine si fard compozitie in ce fel se poate
materia naste din imaterial sau o natura dimensionala din ceea ce este non-
dimensiune “? (15) Criticii lui continuau apoi sa argumenteze cd “daca
pentru Sfantul Grigorie de Nyssa ar spune cd ceva material era In
Dumnezeu, atunci intrebarea este cum poate el fi imaterial, daca include in
sine materie”. (16) Criticii Sfantul Grigorie de Nyssa considerau prin
aceasta, ca printr-o astfel de afirmatie, “geneza tuturor lucrurilor este de la
Dumnezeu”, ca el se referd la emanatia din esenta lui Dumnezeu, dupa
analogia cu teoria emanatiei lui Plotin. De fapt, Insdsi obiectiunea ridicata
impotriva afirmatiei Sfantului Grigore de Nyssa reflectd o incercare directa
ridicatd de Plotin insusi impotriva propriei sale teorii a emanatiei. In
formularea lui Plotin, ea arata in felul urmator: “Cum dintr-Unul intelegem
noi este posibil a capita existentd vreo multiplicitate sau dualitate sau
numar”? (17) sau “cum poate varietatea lucrurilor proveni de la unul care
este simplu si care nu prezintd in identitatea sa nici diversitate, nici
dualitate™? (18)

Faptul ca acesti critici ai sdi au inteles corect sensul real al
afirmatiei sale poate fi dedus din raspunsul Sfantului Grigorie de Nyssa la
obiectiunea lor, raspunsul sau impartindu-se in doud parti, corespunzator
acestor probleme ridicate. In prima parte a raspunsului siu, in timp ce
recunoaste ca se referea prin afirmatia sa la o teorie a emanatiei ca cea a lui
Plotin, recunoaste totodatd ca afirmatia lui ar corespunde cu ideea ci
materia este emanatd de la Dumnezeu, care este imaterial, el evitind
obiectiunea prin simpla invocare referitoare la necunoasterea modului in
care Dumnezeu face ca minunatul sdu act de creatie sa aiba loc concomitent
cu inceputul timpului. Astfel Sfantul Grigorie de Nyssa aratd: “In supunere
fatd de invatitura Scripturii, noi credem cd toate lucrurile vin de la
Dumnezeu; dar in privinta intrebarii - cum au fost ele in Dumnezeu, o

BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:49 UTC)



intrebare ce depaseste ratiunea noastrd nu incercdm sia patrundem in ea
crezand ca daca toate lucrurile sunt in puterea lui Dumnezeu, chiar si s dai
nimicului existentd” sau cum se exprima el altundeva sa aduci lucrurile “din
nimic in plan existent”. (19) A doua parte a raspunsului sdu este introdusa
de el dupa cum urmeazi: “a fi posibil printr-o indemanare in folosirea
cuvintelor sa convingem pe acei ce iau in derddere afirmatia noastra privind
esenta materiei sd nu creada ca nu exista nici un raspuns la atacul lor asupra
ei”. (20) Acea Indemanare in folosirea cuvintelor, prin care el doreste sa
raspunda acestei obiectiuni, se referd la argumentul prin care el Incearca sa
prezinte: 1. ca ceea ce este denumit materie este, doar o combinatie din
diferite proprietdti, fiecare dintre ele fiind doar ceva inteligibil; 2. ca tocmai
aceste proprietdti inteligibile emanda de la Dumnezeu care este o fiintd
inteligibila si imateriala; 3. cd oriunde aceste proprietdti inteligibile se
reunesc, ele produc existentd corporald; 4. asa incat combinatia acestor
proprietati inteligibile, una cu alta aduc natura materiala in starea ei de
geneza. (21) Explicarea acestui fapt este ca totalitatea acestor proprietati
inteligibile, cand ele erau in Dumnezeu, constituiau o materie inteligibila,
doar ca o combinatie a lor, iar dupa ce au fost emanate de Dumnezu,
constituiau materia totala a corpurilor. In conformitate cu aceasta, in a doua
parte a raspunsului sdu, Sfantul Grigorie de Nyssa recunoaste, de dragul
dialogului, ca Dumnezeu este ceea ce Plotin numeste “materie inteligibila,
formata din proprietati inteligibile”, dar in acelasi timp sustine, spre
deosebire de Plotin cd “emanatia acestor proprietati inteligibile de la
Dumnezeu, cat si combinarea lor si transformarea in materia totald a lumii
corporale, s-a facut printr-un act al vointei divine si in timp”. Astfel
credinta traditionald (crestina) intr-un act volitional si temporal al creatiei
“ex nihilo” este interpretata de Sfantul Grigorie de Nyssa ca insemnand un
act volitional si temporal al emanatiei de la Dumnezeu. Din compararea
afirmatiei sale cda Dumnezeu da tuturor lucrurilor “din nimic existentd” cu
afirmatia sa ca “toate lucrurile vin de la Dumnezeu” este foarte evident ca
expresia “din nimic” din prima afirmatie este folositd de el in sensul
formularii de la Dumnezeu din cea de-a doua afirmatie. Dar la ce se referad
autorul nostru prin folosirea termenului “nimic”, al cirui sens 1n limba
greacd Tnseamnd ad literam “non existentd”, ca descriere a lui Dumnezeu?
Cu siguranta prin acest termen, Sfantul Grigorie de Nyssa nu se putea referi
ad literam la faptul cd Dumnezeu este nimic in sensul cd El este
nonexistent. Atunci ce vrea si arate prin aceasta? Un raspuns la aceastd
dilema poate fi gasit, probabil, din nou in cea de-a doua parte a raspunsului
adresat de Sfantul Grigorie de Nyssa criticilor sdi, partea in care raspunsul
sau poate fi descris ca fiind doar “ad hominem”. Conform acelei parti a
raspunsului sdu, termenul “nimic” din expresia “din nimic” se referd
evident la “materia inteligibila” din Dumnezeu, precedand emanarea ei din
El. Dar aici constient fiind, in mod clar, ca la Plotin “materia inteligibila”
este descrisa ca “existentd” (22) si ca “substantd”. (23) Ceea ce cu
sigurantd nu inseamna cd este “nimic” Dumnezeu, ne demonstreaza si
faptul ca Sfantul Grigorie de Nyssa face doud afirmatii, din care una poate

BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:49 UTC)



implica o explicatie pentru descrierea de cétre el a materiei inteligibile drept
(ca)nimic. In prima din aceste afirmatii folosind termenul “calititi” pentru
“proprietati”, adicd “proprietati inteligibile”, el spune cd dacd materia este
lipsitd de aceste calitati, atunci “prin ea nsasi, nu poate fi in nici un fel
perceputa prin ratiune”. (24) Cea de-a doua afirmatie arata: “Daca fiecare
din aceste proprietati inteligibile ar fi scoasd din substrat, atunci Intregul
concept de corp s-ar dizolva”. (25) Prin termenul materie, care este
mentionat in mod explicit in prima afirmatie si implicit in cea de-a doua, se
refera la materia din care sunt alcatuite corpurile din lume; se presupune,
dupa cum ne arata implicatia mai sus mentionata ca de-a lungul intregii sale
cercetari asupra subiectului creatiei, fiecare lucru pe care il opiniaza despre
materia din care sunt alcatuite corpurile se adevereste si se refera la materia
inteligibila din Dumnezeu, care precede emanatia ei. Astfel materia,
incluzand materia inteligibilda a lui Dumnezeu, precedentd emandrii sale,
este descrisd cu termenul “nimic” in sensul existentei sale, “prin sine
insdsi”, incapabila de a fi “inteleasa prin ratiune” sau incapabila sa existe 1n
mintea noastrd ca si “concept”; pe scurt, In sensul ca este de neinteles.
Necuprinderea cu mintea (incomprehensibilitatea) cat si faptul cd nu poate
fi exprimat in cuvinte (inefabilitatea) Dumnezeu, in esenta sa, constituie
credinta comuna a Parintilor greci si, implicit, a Sfantul Grigorie de Nyssa
si, de fapt, se exprima prin ideea ca “Dumnezeu nu poate fi inteles prin nici
un termen ori gand sau orice alt mod de Intelegere”. (26)

3. CONCLUZIA. DE LA SUPERSISTENTA/FIINTA ABSOLUTA
(PRIN INTRUPAREA CUVANTULUI) LA INDUMNEZEIREA
EXISTENTEI TEMPORALE

In lumina acestor ipoteze oare nu este nerezolvabil si presupunem
ca termenul “nimic”, aplicat de Sfantul Grigorie de Nyssa lui Dumnezeu, in
prima parte a raspunsului sau, in sensul ca nu exista “nimic” prin care
esenta lui Dumnezeu poate fi inteleasd si descrisda? De fapt, dupa
aproximativ patru veacuri mai tarziu, John Scotus Eriugena, a carui
sustinere deschisa a identificarii lui “ex nihilo” cu emanatia este exact la fel
cu viziunea pe care am incercat sd o scoatem in evidentd din anumite
afirmatii ale Sfantului Grigorie de Nyssa. De fapt, se explica termenul
intelegerii si inefabilitatii lui Dumnezeu. Cum ajunge John Scotus Eriugena
la aceasta explicatie? El incepe afirmand ca “nimic” (“nihil”) inseamna

=

“non existentd” (“non esse”). (27) Aceasta este, dupad cum am urmarit mai
inainte, intelesul obignuit al lui “non existentd”, asa cum a fost utilizat de
Parintii greci. Dar faptul ca Eriugena a considerat necesar sa faca aceeasi
afirmatie este extrem de semnificativ pentru perioada care va urma in istoria
filosofiei. El face aluzie la cele doua intelesuri pe care Aristotel le atribuie
“non existentei”. Unul este cel pe care el il descrie ca fiind “non existenta
din intamplare” si pe acesta el il aplicd materiei. Celalalt este cel pe care el

il descrie ca fiind “non existentd in esentd” si pe acesta el il aplica

BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:49 UTC)



“inexistentei” care in acest context este folosit de el cu intelesul de absenta
formei, (28) spre deosebire de “privatiune” (“lipsire”), In sensul de
“Inlaturare cu forta a ceva” (29) si privitor la ceea ce el considera aici ca
non existenta esentiala, el aratda altundeva ca “non existenta” este “nimic”,
deci, “non existenta” in sens fundamental si aplicatd de Aristotel
“privatiunii”, in sensul de absenta formei.

In acelasi context, Sfantul Grigorie de Nyssa arati ci termenul
“nimic”, cu Iintelesul “din nimic”, se identificdA cu expresia “de la
Dumnezeu” si se aplica lui Dumnezeu cu intelesul de privatiune (absenta
formei) pe care Aristotel o aplica non existentei fundamentale sau
nimicului. Dar avand in minte opinia lui Aristotel cd “prin forma - ma refer
la esenta fiecarui lucru” (31) el isi incheie Incercarea de a explica folosirea
termenului “nimic” ca descriere a lui Dumnezeu, aratand ca acel termen
aplicat lui Dumnezeu, “Inseamna lipsa esentei totale”, (32) ca expresia
“lipsa esentei totale” insemna “negarea universala a relatiei, esentei,
substantei sau accidentului si, in general, negarea a tot ce poate fi rostit sau
gandit”. Toate ce existd provin din Unul neexistent. Pentru ca nicio
existentd nu std prin sine insdsi (33). O asemenea “negare universald”
urmeaza sa fie aplicatd lui Dumnezeu, caci Dumnezeu “nu poate fi gandit si
nici nu putem vorbi despre E1”. (34)

Tocmai prin aceastd folosire a termenului “nimic” in sensul de
“negare a tot ce poate fi rostit sau gandit” de Sfantul Grigorie de Nyssa
consideram cd acesta ar explica interpretarea sa, conform descrierii
traditionale a creatiei ca fiind “din nimic”, vrand sa arate ca este “de la
Dumnezeu”, caci Dumnezeu, dupa cum credeau scriitorii patristici de limba
greacd, aparatorii Bisericii Rasdritene, este in esenta Lui inefabil si de
neinteles (de necuprins cu mintea).

Antropologia Sfantului Grigorie de Nyssa, ca de altfel antropologia
tuturor Parintilor Bisericii Rasaritene (si aici avem exemple evidente cand
ne referim la: Origen, Sfantul Dionisie Areopagitul, Sfantul Maxim
Marturisitorul etc.) este una teologicd. Cu alte cuvinte, putem afirma ca
omul nu se poate defini in originea si in vocatia sa utima decat in relatie cu
Dumnezeu, dupa chipul Caruia a fost creat. Intruparea Cuvantului si Fiului
vesnic al lui Dumnezeu reprezintd centrul intregii teologii rasaritene.
Demnitatea suprema a omului - la Sfantul Grigorie de Nyssa - nu consta
doar in faptul cd omul este sintezd a lumii sensibile si a celei spirituale, un
microcosmos, ci §i in faptul ca el este creat dupa chipul lui Dumnezeu Celui
vesnic §i, ca atare, are inscrisd in vocatia sa trdirea vesnicd impreund cu
Dumnezeu. (35)

Creatorul, Dumnezeu, este totdeauna vesnicie si timp, El care sta
dincolo de veac si de timp. Vesnicia sa este eternitatea sa, dar si invesnicire
a celor create, pentru cé ele sunt, prin temeiul lor, nepieritoare, dar pasagere
ca durata 1n existentd. Dacad vesnicia este temporalitate, nu i se aplicd lui
Dumnezeu, dar daca o intelegem ca perenitate a creatiei, Dumnezeu poate fi
numit, ca Fiintd vesnicd, inainte de orice timp, insa creator al timpului,
pentru ca genereaza individualele determinate (limitate) ca existente, deci,

BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:49 UTC)



si spatial, temporal. larasi, o situatie paradoxala: inainte de timp, atemporal,
Dumnezeu, in actul creatiei, fixeaza in duratd pe toate cele create. Ce este
timpul, o stim, dar cum din ne-timp vine timpul, rdméne intrebarea la
Fericitul Augustin si, in acest sens, Sfantul Dionisie Areopagitul indeamna
catre un timp trait si mai putin perceput. Totusi, apasind mai mult pe
"spatializare" (individuare), Sfantul Dionisie Areopagitul da seama de un
"continuum" spatio-temporal, in ordine fizica, prin rapotare metafizica.
Creatia, ca trecere a Fiintei In ordine secunda, este si individuare, in limita
de existenta, deci de loc si durata. (36)

Note si comentarii la bibliografia generala consultata

(*) Pentru aflarea raspunsurilor la tematica propuséd si edificarea acestora am consultat
lucrarile: Aristotel, Despre cer. De caelo - Peri ouranou, Colectia cartilor de referinta, Edit.
Paideia, Bucuresti, 2005; Daniel Benga, Cred, marturisesc si astept viata vesnica. O istorie a
Simbolului Niceo-Constantinopolitan, Edit. Basilica, Bucuresti, 2013; Emile Brehier,
Filosofia lui Plotin, traducere de Dan Ungureanu, Edit. Amarcord, Timisoara, 2000; Ton
Bria, Dictionar de Teologie Ortodoxa, Edit. Institutului Biblic si de Misiune a Bisericii
Ortodoxe Romane (EIB), Bucuresti, 1994; Frederick Copleston, Istoria Filosofiei. 1.Grecia
si Roma, studiu introductiv de Anton Adamut, traducere de Stefan Dominic Georgescu si
Dragos Rosca, Edit. All, Bucuresti, 2008; Frederick Copleston, Istoria Filosofiei. Il.Filosofia
Medievala, studiu introductiv de Anton Adamut, traducere de Mihaela Pop si Andreea
Rédulescu, Edit. All, Bucuresti, 2009; Nicolae Corneanu, Patristica. Filosofia care mdngdie,
editie ingrijitd de Fabian Anton, Edit. Eikon, Cluj-Napoca, 2004; Marie-Madeleine Davy,
Enciclopedia doctrinelor mistice. Samanism, greci, evrei, gnozd, crestinism primitiv, vol. |1,
conceptie §i realizare Marian Berlewi, coordonatori traducere de Adriana Babeti, Eugen
Dorcescu, Edit. Amarcord, Timisoara, 1997; Giovanni Filoramo, coordonator, Istoria
religiilor. Il.Iudaismul si crestinismul, traducere de Cornelia Dumitru, Edit. Polirom, Iasi,
2008; Etienne Gilson, Filozofia in Evul Mediu. De la inceputurile patristice pind la sfirsitul
secolului al XIV-lea, traducere de Ileana Stinescu, Editura Humanitas, Bucuresti, 1995;
Georgios Kordis, Hierotypos. Teologia icoanei dupd Sfintii Paringi, traducere din limba
greacd de Mihai Coman, traducerea fragmentelor din greaca veche de Cristina Costena
Rogobete, editie ingrijita de Octavian Gordon, Editura Bizantina, Bucuresti, f.a.; Jean-
Claude Larchet, Viata sacramentald, traducere din limba francezd de Marinela Bojin, Edit.
Basilica, Bucuresti, 2015; Nikolaos A. Matsoukas, Istoria filosofiei bizantine. Cu o anexa
despre scolasticismul Evului Mediu, traducere de Constantin Coman, Nicusor Deciu, Edit.
Bizantina, Bucuresti, 2011; John Anthony McGuckin, Dictionar de Teologie Patristica, Edit.
Doxologia, lasi, 2014; Denis Huisman, Dictionar de opere majore ale filosofiei, traducere
din limba franceza de Cristian Petru si Serban Velescu, Edit. Enciclopedica, Bucuresti, 2001;
John Meyendorff, Teologie bizantind. Tendinge istorice si teme doctrinare, traducere din
limba engleza si cuvant inainte de Alexandru I. Stan, Edit. Nemira, Bucuresti, 2011;
Stylianos G. Papadopoulos, Patrologie, Secolul IV (Rasarit si Apus), vol. 11/1, traducere de
Adrian Marinescu, Edit. Bizantind, Bucuresti, 2009; Stylianos G. Papadopoulos, Patrologie,
Secolul IV (Rasarit si Apus), vol. 11/2, traducere de Adrian Marinescu, Edit. Bizantina,
Bucuresti, 2012; Mircea Pacurariu, Dictionarul teologilor romdni, Edit. Univers
Enciclopedic, Bucuresti, 1996; Jaroslav Pelikan, Traditia Crestind. O istorie a dezvoltarii
doctrinei. 1. Nagterea traditiei universale (100-600), traducere de Silvia Palade, Edit.
Polirom, Iasi, 2004; Jaroslav Pelikan, Traditia Crestind. O istorie a dezvoltarii doctrinei. II.
Spiritul crestinatatii rasaritene (600-1700), traducere si note de Nicolai Buga, Edit. Polirom,
Tasi, 2005; Jaroslav Pelikan, Traditia Crestind. O istorie a dezvoltarii doctrinei. III. Evolutia
teologiei medievale (600-1300), traducere de Silvia Palade, Edit. Polirom, Tasi, 2006;
Jaroslav Pelikan, Credo. Ghid istoric si teologic al crezurilor si marturisilor de credintd in
traditia crestind, traducere de Mihai-Silviu Chirild, Edit. Polirom, Iasi, 2010; Ioannis

BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:49 UTC)



Romanides, Dogmatica patristica ortodoxa. O expunere concisd, traducere de Dragos Dascd,
Vasile Birzu, Editura Ecclesiast, Sibiu, 2010; Ioan Romanidis, Teologia Patristica, traducere
din limba greacd, note, completari bibliografice si postfata de Ion Marian Croitoru, Edit.
Bibliotheca, Targoviste, 2012; Leland Ryken, James C. Wilhoit, Tremper Longman III,
editori generali, Dictionar de imagini si simboluri biblice. O explorare enciclopedicd a
imaginilor, a simbolurilor, a motivelor, a metaforelor, a figurilor de stil si a tiparelor
literare din Biblie, coordonarea traducerii si editarea de specialitate realizata de Silviu Tatu,
Edit. Cartea Cartii, Oradea, 2011; Serafim Rose, Cartea Facerii, crearea lumii §i omul
inceputurilor. Perspectiva crestin-ortodoxd, editia a doua, traducere din limba englezd de
Constantin Fagetan, Edit. Sofia, Bucuresti, 2011; Sfantul Dionisie Areopagitul. Opere
complete si Scoliile Sfintului Maxim Marturisitorul, colectia cartilor de seama, traducere,
introducere si note de Dumitru Staniloae, editie ingrijitd de Constanta Costea, Edit. Paideia,
Bucuresti, 1996; Sfantul Grigorie de Nyssa, Scrieri, partea I, traducere si note de D.
Staniloae si loan Buga, note de D. Staniloae, indice de loan Buga, in "Parinti si Scriitori
Bisericesti" ("PSB") nr. 29, EIB, Bucuresti, 1982; Sfantul Grigorie de Nyssa, Scrieri
exegetice, dogmatico-polemice si morale, partea a ll-a, traducere si note de Teodor Bodogae,
in "PSB" nr. 30, EIB, Bucuresti, 1998; Sfantul Maxim Marturisitorul, Ambigua. Tilcuiri ale
unor locuri cu multe si adinci intelesuri din Sfintii Dionisie Areopagitul si Grigorie
Teologul, Scrieri si epistole hristologice si duhovnicesti, traducere din greceste, introducere
si note de Dumitru Staniloae, in "PSB" nr. 80, EIB, Bucuresti, 1983; Sfantul Maxim
Marturisitorul. Scrieri §i epistole hristologice si duhovnicesti, partea a ll-a, traducere din
greceste, introducere si note de Dumitru Staniloae, in "PSB" nr. 81, EIB, Bucuresti, 1990;
Dumitru Staniloae, Teologia Dogmatica Ortodoxd, vol. 1, EIB, Bucuresti, 2003; Basile
Tatakis, Filosofia Bizantind, traducere din limba francezi de Eduard Florin Tudor, studiu
introductiv si postfatd de Vasile Adrian Carabd, prefatd de Emile Brehier, Edit. Nemira,
Bucuresti, 2010; ***Teologie si spiritualitate in gandirea Sfantului Maxim Marturisitorul in
"Studia Theologica", editor coordonator Picu Ocoleanu, Edit. Mitropoliei Olteniei, Craiova,
2009; Gheorghe Vladutescu, O enciclopedie a filosofiei grecesti, Colectia cartilor de
referinta, Edit. Paideia, Bucuresti, 2001; Gheorghe Vladutescu, Omul ca libertate la vechii
greci, Edit. Universitatii din Bucuresti, Bucuresti, 2014; Gheorghe Vladutescu, Ontologie si
metafizicd la greci. Aristotel, Edit. Academiei, Bucuresti, 2015.

(1) Dictionnaire Encyclopedique du Christianisme Ancien (D.E.C.A.), 2 vol., editor
coordonator Francois Vial, Edit. Cerf, Paris, 1990, XXXII + 2641 p. + 18 harti geografice, a
se vedea art. “Plotin”, p. 2094-2095.

(2) Sf. Atanasie cel Mare, Trei cuvinte impotriva arienilor, partea I, traducere din greceste,
introducere si note de Dumitru Staniloae, in "PSB" nr. 15, EIB, Bucuresti, 1987, 1, 29, p.
191-192.

(3) Sf. loan Damaschin, Dogmatica, traducere de Dumitru Fecioru, editia a IlI-a, Edit.
Scripta, Bucuresti, 1993. 1, 8, p. 23-32.

(4) Sf. Vasile cel Mare, Omilii la Hexaemeron, partea I, in “Scrieri”, in "PSB" nr. 17,
traducere, introducere, note si indici de Dumitru Fecioru, EIB, Bucuresti, 1986, 1, 7, p.93-94.
(5) Plotin, Enneades, I-IV, textul stabilit si tradus de Emile Bréhier, Edit. “Les belles
lettres”, Paris, 1924, V, 8, 12.

(6) Ibidem, 111, 2, 1.

(7) Ibidem, V, 8, 12.

(8) Ibidem, V, 1, 6.

(9) Sf. Vasile cel Mare, Corespondenta (Epistole), partea a lll-a, in “Scrieri”, in "PSB" nr.
12, traducere, introducere, note si indici de Constantin Cornitescu, Teodor Bodogae, EIB,
Bucuresti, 1988, VIII, 2, p. 131-132.

(10) A se vedea in mod explicit si detailat, Harry A. Wolfson, The Meaning of "Ex Nihilo" in
the Church Fathers. Arabic and Hebrew Philosophy and St. Thomas, in “Medieval Studies
in Honor of Jeremiah Denis Matthias Ford”, 1948, p. 355-370; Idem, The Meaning of "Ex
Nihilo" in Isaac Israeli, in “Jewish Quarterly Review”, 50 N.S. (1959), p. 1-12; Idem, The
identification of "ex nihilo" with emanation in Gregory de Nyssa, in “Harvard Theological
Review”, vol. 63, Cambridge, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts,1970, p.

BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:49 UTC)



53-60; Elaine Pagels, The Politics of Paradise: Augustine's Exegesis of Genesis 1-3 versus
that of John Chrysostom, in “Harvard Theological Review”, 78/1-2, 1985, p. 67-99.

(11) Grigore de Nyssa, De Hominis Opificio, 23, in "Patrologia Graeca" ("PG") nr. 44, 212
C.

(12) Ibidem, 24, 213 C.

(13) Ibidem, 23, 209 C.

(14) Ibidem. Dupa opinia autoarei Enciclopediei doctrinelor mistice, vol. I, Marie-Madeleine
Davy, "Grigorire de Nyssa ar fi vrut sa depaseascd elenismul teologic pdgan considerand
infinitatea divind la nivel crestin. De altmiteri, tema nu-i strdind lui Platon, el o pune in
evidentd mai ales in Parmenide, Sofistul si Filebos. Aristotel e de parere ca infinitul nu poate
fi gandit in totalitatea sa; infinit=<<in afara caruia exista intotdeauna ceva>> (Fizica IIL, 6).
Gasim apeiron-ul platonician si la Filon si la Plotin. Notiunea de infinitate divina este
decisiva in modurile de abordare si in termenul de unune misticd. Inaintarea sufletului in
dorinta sa si cunoasterea divinului sunt nelimitate. Oprindu-ne impreuna cu Jean Danielou la
cele trei cdi asceza, gnozd ori extaz, ¢ limpede ca infinitatii lui Dumnezeu ii corespunde
infinitatea urcusului spre El; Dumnezeu nu e niciodatd atins, niciodata cu totul cuprins, El e
mereu dincolo de violenta dorintei omului, de asteptarea si de zelul sdu. A nu se confunda
infinitatea divind cu esenta sa, ea e un concept potrivit a fi folosit in manifestare". (Marie-
Madeleine Davy, Enciclopedia doctrinelor mistice. Samanism, greci, evrei, gnozd,
crestinism primitiv, vol. 1...p. 313).

(15) Grigore de Nyssa, De Hominis Opificio, 209 D-212 A.

(16) Ibidem, 212 A.

(17) Plotin, Op. cit., V, 1, 6.

(18) Ibidem, V, 2, 1.

(19) Grigore de Nyssa, Op. cit., 23, 212 B.

(20) Ibidem, 23, 212 C.

(21) Ibidem, 24, 212 D-213 B.

(22) Plotin, Op. cit., 11, 4, 16.

(23) Ibidem, 11, 4, 5.

(24) Grigore de Nyssa, Op. cit., 24, 212 D.

(25) Ibidem, 213 A.

(26) Grigore de Nyssa, Contra Eunomium, "PG" nr. 45, 461 B.

(27) John Scotus Eriugena, De Divisione Naturae, III, 5, in "Patrologia Latina" ("PL") nr.
122, 634 B.

(28) Aristotel, Fizica, traducere in roméaneste de N.I. Barbu, Editura Stiintificd, Bucuresti,
1966, 1, 9, 192 a.

(29) Idem, Metafizica, traducere de Stefan Bezdechi, Editura Academiei, Buicuresti, 1965,
V, 27,1022 b.

(30) Idem, Fizica, I, 9, 192 a.

(31) Idem, Metafizica, VII, 7, 1032 b.

(32) John Scotus Eriugena, Op. cit., I, 3, 443 A.

(33) Ibidem, III, 22, 686 CD. Aici explicatia este redatd in mod magistral si convingator la
cele prezentate demonstrativ de noi de Parintele Dumitru Stiniloae printr-o notd
interpretativa la scrierea areopagiticdi "Numirile Dumnezeiesti": "Dar toate din Univers,
oricat de multe ar fi, nu sunt numai o unitate intre ele, ci provin si din Unul mai presus de
ele. Caci acel Unul e mai inainte de orice unul, sau de intdiul lumesc si de orice unitate a
tuturor. Orice unul creat se afld fard sa vrea in relatie cu altele, deci nu e unul absolut,
independent de orice si suficient siesi. Daca toate din lume sunt dependente una de alta,
lumea intreagd trebuie sd fie si ea dependentd de Unul independent, absolut, nesupus
relatiilor, care deci are toate in Sine. Lumea cu unitatile compuse sau dependente este astfel
o dovada pentru existenta sau supraexistenta unui Unu absolut, independent, care are totul in
Sine. E un Unu desévarsit, un Unu prin Sine. Numai El poate explica unitatea lumii,
compusa din unitatile ei, sau in care toate unitatile au nevoie unele de altele. Toate unitatile
create sunt pasive, supuse, iar unele si patimase. Unul suprem e numai activ. El e desavarsit
liber, deci atotputernic. Ciaci o libertate slabita inseamna o putere imputinata. lar libertatea
adeviratd lucreaza totdeauna binele. Deci in Dumnezeu nu e o pasivitate sau patima. Se vede

BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:49 UTC)



si din aceasta deosebirea de fiintd intre Dumnezeu si lume, contrar oricdrui panteism. S$i
numai o libertate desavarsita poate fi la originea lumii. Caci ceea ce e lipsit de putere in el
insusi, nu poate avea originea in el. Cele multe sunt una intr-un intreg, sau prin legaturile
dintre ele. Céci nimic nu std de sine. Si toate din Univers sunt intr-o unitate, iar aceasta
unitate isi are originea in Cel Unul mai presus de ea. Acel unul este in toate prin lucrarile lui
care in El sunt una. Pe toate le-a avut in gandirea sa Cel Unul. Daca n-ar fi EI ca Unul
nesfarsit, n-ar fi cele multe si legatura dintre ele. Cel Unul este cauza tuturor". (Sfantul
Dionisie Areopagitul. Opere complete...nota 261, p. 244).

(34) John Scotus Eriugena, Op. Cit., I, 15, 463 B. Mai tarziu, cu aproape trei secole, Sfantul
Maxim Marturisitorul realizeazd o diferentiere netd intre Creator si creatie, dupa cum
certifica Parintele Dumitru Staniloae: "Fatd de filosofia care supunea totul categoriei
existentei, deci chiar divinitatea, Sfantul Maxim asazd pe Dumnezeu mai presus si de
categoria existentei. Aceasta este cea mai radicala aplicare a teologiei negative, afirmata dar
nu demonstratd de scrierile areopagitice. Tot ce cade sub categoria existentei cade sub un
cum al existentei si deci e marginit, pentru ca orice fel de cum exclude alte moduri ale lui. De
acest cum al oricdrei existente tin si cdnd si unde, sau timpul si spatiul, care de asemenea o
marginesc. Ceea ce existd candva si undeva nu existd mai presus de cand si de unde. Ceea ce
existd candva are un Inceput si un sfargit. Ceea ce existd undeva nu e infinit. Dumnezeu,
necdzand sub categoria existentei determinate, e mai presus de timp si spatiu. El limiteaza
existenta in timp si in spatiu." (Sfantul Maxim Marturisitorul, Ambigua..., nota 222, p. 173).
(35) Gheorghe F. Anghelescu, Infelesuri despre apropierea omului de Dumnezeu Sau
indumnezeirea persoanei umane. Succinte opinii patristice si filosofice, Pro Axe Mundi,
Bucuresti, 2003, p. 101.

(36) Idem, Cunoasterea lui Dumnezeu intre gdndirea filosofica si apologetica patristica. O
incercare de abordare, Pro Axe Mundi, Bucuresti, 2001 p. 152-153. Mai mult, am apreciat
ca "Sfantul Grigorie de Nyssa, referindu-se la viata de veci a celor drepti, afirma ca tendinta
acestora este realizarea unei uniri ct mai depline cu Dumnezeu, lucrare care n-are limita,
cici ea continua la infinit. Este vorba deci de un urcus duhovnicesc neincetat al sfintilor, care
pentru ei este un motiv de continua fericire. Aceasta inseamna cé iubirea copleseste fiinta,
sporeste farda sfarsit si in lumea vesniciei". (Idem, Eshatologia intre sacru si profan. Un
demers filosofic si patristic asupra revarsarii timpului in eternitate, Pro Axe Mundi,
Bucuresti, 2002, p. 94).

BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:49 UTC)


http://www.tcpdf.org

