
 

DUMNEZEU ŞI CREAŢIA LA 

SFÂNTUL GRIGORIE DE NYSSA* 
 

Gheorghe F. ANGHELESCU  

Universitatea „Ovidius” din Constanța 

anghelescug@gmail.com 

 
Abstract: The use of the term “nothing” by Saint Gregory of Nyssa in his 

description of the Creation has the role of transmitting a more profound meaning than the 

common, traditional one (of “nothingness/void”, inseparable shadow of the world), namely: 

the fact that the world is (has life) “from God” the uncreated One and totally different from 

the beings. The syntagm “ex nihilo” communicates, therefore, in Saint Gregory’ discourse, a 

double message: 1. All the things that have received life come from the goodness of God, the 

One Who is beyond the being and, in a paradoxical sense, apophatic compared to the created 

beings, “Inexistent” - as Super-existent/  beyond the existence, transcendent, ineffable and 

incomprehensible by the mind; 2. although created, the world is not devoid of value, on the 

contrary it is “very good” (Genesis 1: 31) and called to perfection, being the work of the 

Trinitarian God and in relation with Him in Whom not the being (regardless of it divine 

quality - ousia), but the Person is/has the final word. 

Key words: God, creation, ex nihilo, St. Gregory of Nyssa, transfiguration 

                                  
 

1. ARGUMENTAREA. NOŢIUNEA “EX NIHILO” ÎN VIZIUNEA 

SCRIITORILOR PATRISTICI DIN PERIOADA CLASICĂ  - O 

ABORDARE NEFILOSOFICĂ? 

2. DEZVOLTAREA IDEII “EX NIHILO” ÎN VIZIUNEA 

SFANTULUI GRIGORIE DE NYSSA. PUNCTE DE REPER ÎN 

GÂNDIREA PATRISTICA 

 

 Sfântul Grigorie de Nyssa, făcând din emanaţie un “act în timp” şi 

de “voinţă”, a identificat-o cu creaţia “din nimic”, acesta fiind probabil, 

astfel, primul care a făcut această identificare, în mod lămuritor. (10)   

Propria concepţie despre creaţie a Sfântului Grigorie de Nyssa este expusă 

deplin în urmatoarea afirmaţie: “credem că puterea voinţei divine este de 

ajuns ca să dea lucrurilor venind din nimic, viaţă”. (11)  El repetă apoi 

această afirmaţie spunând că în conformitate cu doctrina credinţei creştine 

acceptată în general, “Universul a prins viaţă din nimic”. (12)  Trebuie 

remarcat că în ambele afirmaţii cât şi în cele citate mai sus, pe larg, din 

Sfântul Atanasie cel Mare, Sfântul Ioan Damaschin şi Sfântul Vasile cel 

Mare, pe care le-am evidenţiat cu expresia “din nimic”, înseamnă “ad 

literam”, "din nonexistenţă", dar în filosofia patristică acea formulare este 

folosită pentru a desemna “ex nihilo”, al cărui echivalent exact din limba 

greacă “ex oidenos”, este folosit de Hippolytus din Roma. În acest fel, 

Sfântul Grigorie de Nyssa se exprimă explicit pe sine crezând în creaţia “ex 

nihilo” şi, totuşi, exact în acelaşi context el mai spune că în conformitate cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:28 UTC)
BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press



 

Sfinta Scriptură, “geneza tuturor lucrurilor este de la Dumnezeu”. (13)   

Prin sine însăşi, afirmaţia Sfântului Grigorie de Nyssa că “geneza tuturor 

lucrurilor este de la Dumnezeu, poate fi înţeleasă în sensul că actuala creaţie 

a lumii s-a făcut în gândul lui Dumnezeu, din vecii vecilor (din eternitate), 

dar că atunci când El a ajuns să creeze lumea, a creat-o din nimic. Totuşi, 

din obiecţiunea citată de autorul însuşi ca fiind ridicată împotriva acestei 

afirmaţii a lui, cât şi din modul în care el răspunde acestei obiecţiuni este 

foarte clar că prin această afirmaţie  vrea să spună că în conformitate cu 

Sfânta Scriptură, Dumnezeu a creat lumea din El ca o emanare asemeni 

celei concepută de Plotin, doar că în utilizarea sa de către Sfântul Grigorie 

de Nyssa sensul devine altul, decât al “anumitor certăreţi gâlcevitori” a 

căror proprie viziune era că “materia este coeternă cu Dumnezeu”. (14)  

Referirea este în mod evident la acei binecunoscuţi urmaşi ai lui Platon şi 

Aristotel care, spre deosebire de Plotin, interpretau materia preexistentă din 

învăţăturile maeştrilor lor nu ca fiind o emanaţie eternă de la Dumnezeu ci 

mai degrabă ca pe ceva independent de Dumnezeu şi coetern cu El. 

Argumentul lor împotriva afirmaţiei sale este citat de Sfântului Grigorie de 

Nyssa după cum urmează: “Dacă Dumnezu este în natura sa simplu si 

imaterial, fără calitate, fără magnitudine şi fără compoziţie în ce fel se poate 

materia naşte din imaterial sau o natură dimensională din ceea ce este non-

dimensiune “? (15)  Criticii lui continuau apoi să argumenteze că “dacă 

pentru Sfântul Grigorie de Nyssa ar spune că ceva material era în 

Dumnezeu, atunci întrebarea este cum poate el fi imaterial, dacă include în 

sine materie”. (16)  Criticii Sfântul Grigorie de Nyssa considerau prin 

aceasta, că printr-o astfel de afirmaţie, “geneza tuturor lucrurilor este de la 

Dumnezeu”, că el se referă la emanaţia din esenţa lui Dumnezeu, după 

analogia cu teoria emanaţiei lui Plotin. De fapt, însăşi obiecţiunea ridicată 

împotriva afirmaţiei Sfântului Grigore de Nyssa reflectă o încercare directă 

ridicată de Plotin însuşi împotriva propriei sale teorii a emanaţiei. În 

formularea lui Plotin, ea arată în felul următor: “Cum dintr-Unul întelegem 

noi este posibil a căpăta existenţă vreo multiplicitate sau dualitate sau 

număr”? (17)  sau “cum poate varietatea lucrurilor proveni de la unul care 

este simplu şi care nu prezintă în identitatea sa nici diversitate, nici 

dualitate”? (18) 

 Faptul că aceşti critici ai săi au înţeles corect sensul real al 

afirmaţiei sale poate fi dedus din răspunsul Sfântului Grigorie de Nyssa la 

obiecţiunea lor, răspunsul său împărţindu-se în două părţi, corespunzator 

acestor probleme ridicate. În prima parte a răspunsului său, în timp ce 

recunoaşte că se referea prin afirmaţia sa la o teorie a emanaţiei ca cea a lui 

Plotin, recunoaşte totodată că afirmaţia lui ar corespunde cu ideea că 

materia este emanată de la Dumnezeu, care este imaterial, el evitând 

obiecţiunea prin simpla invocare referitoare la necunoaşterea modului în 

care Dumnezeu face ca minunatul său act de creaţie să aibă loc concomitent 

cu începutul timpului. Astfel Sfântul Grigorie de Nyssa arată: “în supunere 

faţă de învăţătura Scripturii, noi credem că toate lucrurile vin de la 

Dumnezeu; dar în privinţa întrebarii - cum au fost ele în Dumnezeu, o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:28 UTC)
BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press



 

întrebare ce depăşeşte raţiunea noastră nu încercăm să pătrundem în ea 

crezând că dacă toate lucrurile sunt în puterea lui Dumnezeu, chiar şi să dai 

nimicului existenţă” sau cum se exprima el altundeva să aduci lucrurile “din 

nimic în plan existent”. (19)   A doua parte a răspunsului său este introdusă 

de el după cum urmează: “a fi posibil printr-o îndemanare în folosirea 

cuvintelor să convingem pe acei ce iau în derâdere afirmaţia noastră privind 

esenţa materiei să nu creadă că nu există nici un răspuns la atacul lor asupra 

ei”. (20)   Acea îndemânare în folosirea cuvintelor, prin care el doreşte să 

răspundă acestei obiecţiuni, se referă la argumentul prin care el încearcă să 

prezinte: 1. că ceea ce este denumit materie este, doar o combinaţie din 

diferite proprietăţi, fiecare dintre ele fiind doar ceva inteligibil; 2. că tocmai 

aceste proprietăţi inteligibile emană de la Dumnezeu care este o fiinţă 

inteligibilă şi imaterială; 3. că oriunde aceste proprietăţi inteligibile se 

reunesc, ele produc existenţă corporală; 4. aşa încât combinaţia acestor 

proprietăţi inteligibile, una cu alta aduc natura materială în starea ei de 

geneză. (21)  Explicarea acestui fapt este că totalitatea acestor proprietăţi 

inteligibile, când ele erau în Dumnezeu, constituiau o materie inteligibilă, 

doar ca o combinaţie a lor, iar după ce au fost emanate de Dumnezu, 

constituiau materia totală a corpurilor. În conformitate cu aceasta, în a doua 

parte a răspunsului său, Sfântul Grigorie de Nyssa recunoaşte, de dragul 

dialogului, că Dumnezeu este ceea ce Plotin numeşte “materie inteligibilă, 

formată din proprietăţi inteligibile”, dar în acelaşi timp susţine, spre 

deosebire de Plotin că “emanaţia acestor proprietăţi inteligibile de la 

Dumnezeu, cât şi combinarea lor şi transformarea în materia totală a lumii 

corporale, s-a făcut printr-un act al voinţei divine şi în timp”. Astfel 

credinţa tradiţională (creştină) într-un act voliţional şi temporal al creaţiei 

“ex nihilo” este interpretată de Sfântul Grigorie de Nyssa ca însemnând un 

act voliţional şi temporal al emanaţiei de la Dumnezeu. Din compararea 

afirmaţiei sale că Dumnezeu dă tuturor lucrurilor “din nimic existenţă” cu 

afirmaţia sa că “toate lucrurile vin de la Dumnezeu” este foarte evident că 

expresia “din nimic” din prima afirmaţie este folosită de el în sensul 

formularii de la Dumnezeu din cea de-a doua afirmaţie. Dar la ce se referă 

autorul nostru prin folosirea termenului “nimic”, al cărui sens în limba 

greacă înseamnă ad literam “non existenţă”, ca descriere a lui Dumnezeu? 

Cu siguranţă prin acest termen, Sfântul Grigorie de Nyssa nu se putea referi 

ad literam la faptul că Dumnezeu este nimic în sensul că El este 

nonexistent. Atunci ce vrea să arate prin aceasta? Un răspuns la această 

dilemă poate fi găsit, probabil, din nou în cea de-a doua parte a răspunsului 

adresat de Sfântul Grigorie de Nyssa criticilor săi, partea în care răspunsul 

său poate fi descris ca fiind doar “ad hominem”. Conform acelei părţi a 

răspunsului său, termenul “nimic” din expresia “din nimic” se referă 

evident la “materia inteligibilă” din Dumnezeu, precedând emanarea ei din 

El. Dar aici conştient fiind, în mod clar, ca la Plotin “materia inteligibilă” 

este descrisă ca “existenţă” (22)  şi ca “substanţă”. (23)  Ceea ce cu 

siguranţă nu înseamna că este “nimic” Dumnezeu, ne demonstrează şi 

faptul că Sfântul Grigorie de Nyssa face două afirmaţii, din care una poate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:28 UTC)
BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press



 

implica o explicaţie pentru descrierea de către el a materiei inteligibile drept 

(ca)nimic. În prima din aceste afirmaţii folosind termenul “calităţi” pentru 

“proprietăţi”, adică “proprietăţi inteligibile”, el spune că dacă materia este 

lipsită de aceste calităţi, atunci “prin ea însăşi, nu poate fi în nici un fel 

percepută prin raţiune”. (24)  Cea de-a doua afirmaţie arată: “Dacă fiecare 

din aceste proprietăţi inteligibile ar fi scoasă din substrat, atunci întregul 

concept de corp s-ar dizolva”. (25)  Prin termenul materie, care este 

menţionat în mod explicit în prima afirmaţie şi implicit în cea de-a doua, se 

referă la materia din care sunt alcătuite corpurile din lume; se presupune, 

după cum ne arată implicaţia mai sus menţionată că de-a lungul întregii sale 

cercetări asupra subiectului creaţiei, fiecare lucru pe care îl opiniază despre 

materia din care sunt alcătuite corpurile se adevereşte şi se referă la materia 

inteligibilă din Dumnezeu, care precede emanaţia ei. Astfel materia, 

incluzand materia inteligibilă a lui Dumnezeu, precedentă emanării sale, 

este descrisă cu termenul “nimic” în sensul exisţentei sale, “prin sine 

însăşi”, incapabilă de a fi “înţeleasă prin raţiune” sau incapabilă să existe în 

mintea noastră ca şi “concept”; pe scurt, în sensul că este de neînţeles. 

Necuprinderea cu mintea (incomprehensibilitatea) cât şi faptul că nu poate 

fi exprimat în cuvinte (inefabilitatea) Dumnezeu, în esenţa sa, constituie 

credinţa comună a Părinţilor greci şi, implicit, a Sfântul Grigorie de Nyssa 

şi, de fapt, se exprimă prin ideea că “Dumnezeu nu poate fi înţeles prin nici 

un termen ori gând sau orice alt mod de înţelegere”. (26)  

 

3. CONCLUZIA. DE LA SUPERSISTENŢĂ/FIINŢA ABSOLUTĂ 

(PRIN ÎNTRUPAREA CUVÂNTULUI) LA ÎNDUMNEZEIREA 

EXISTENŢEI TEMPORALE 

 

În lumina acestor ipoteze oare nu este nerezolvabil să presupunem 

că termenul “nimic”, aplicat de Sfântul Grigorie de Nyssa lui Dumnezeu, în 

prima parte a răspunsului său, în sensul că nu există “nimic” prin care 

esenţa lui Dumnezeu poate fi inţeleasă şi descrisă? De fapt, după 

aproximativ patru veacuri mai târziu, John Scotus Eriugena, a cărui 

susţinere deschisă a identificării lui “ex nihilo” cu emanaţia este exact la fel 

cu viziunea pe care am încercat să o scoatem în evidenţă din anumite 

afirmaţii ale Sfântului  Grigorie de Nyssa. De fapt, se explică termenul 

“nimic” aplicat lui Dumnezeu ca fiind utilizat de el, în sensul imposibilităţii 

înţelegerii şi inefabilităţii lui Dumnezeu. Cum ajunge John Scotus Eriugena 

la această explicaţie? El începe afirmând că “nimic” (“nihil”) înseamnă 

“non existenţă” (“non esse”). (27)  Aceasta este, după cum am urmărit mai 

înainte, înţelesul obişnuit al lui “non existenţă”, aşa cum a fost utilizat de 

Părinţii greci. Dar faptul că Eriugena a considerat necesar să facă aceeaşi 

afirmaţie este extrem de semnificativ pentru perioada care va urma în istoria 

filosofiei. El face aluzie la cele două înţelesuri pe care Aristotel le atribuie 

“non existenţei”. Unul este cel pe care el îl descrie ca fiind “non existenţa 

din întâmplare” şi pe acesta el îl aplică materiei. Celălalt este cel pe care el 

îl descrie ca fiind “non existenţă în esenţă” şi pe acesta el îl aplică 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:28 UTC)
BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press



 

“inexistenţei” care în acest context este folosit de el cu înţelesul de absenţa 

formei, (28)  spre deosebire de “privaţiune” (“lipsire”), în sensul de 

“înlăturare cu forţa a ceva” (29)  şi privitor la ceea ce el consideră aici ca 

non existenţă esenţială, el arată altundeva că “non existenţa” este “nimic”, 

deci, “non existenţa” în sens fundamental şi aplicată de Aristotel 

“privaţiunii”, în sensul de absenţa formei.  

În acelaşi context, Sfântul Grigorie de Nyssa arată că termenul 

“nimic”, cu înţelesul “din nimic”, se identifică cu expresia “de la 

Dumnezeu” şi se aplică lui Dumnezeu cu înţelesul de privaţiune (absenţa 

formei) pe care Aristotel o aplică non existenţei fundamentale sau 

nimicului. Dar având în minte opinia lui Aristotel că “prin formă - mă refer 

la esenţa fiecarui lucru” (31)  el îşi încheie încercarea de a explica folosirea  

termenului “nimic” ca descriere a lui Dumnezeu, arătând că acel termen 

aplicat lui Dumnezeu, “înseamnă lipsa esenţei totale”, (32)  că expresia 

“lipsa esenţei totale” însemnă “negarea universală a relaţiei, esenţei, 

substanţei sau accidentului şi, în general, negarea a tot ce poate fi rostit sau 

gândit”. Toate ce există provin din Unul neexistent. Pentru că nicio 

existenţă nu stă prin sine însăşi (33). O asemenea “negare universală” 

urmează să fie aplicată lui Dumnezeu, căci Dumnezeu “nu poate fi gândit şi 

nici nu putem vorbi despre El”. (34) 

Tocmai prin această folosire a termenului “nimic” în sensul de 

“negare a tot ce poate fi rostit sau gândit” de Sfântul Grigorie de Nyssa 

considerăm că acesta ar explica interpretarea sa, conform descrierii 

tradiţionale a creaţiei ca fiind “din nimic”, vrând să arate că este “de la 

Dumnezeu”, căci Dumnezeu, după cum credeau scriitorii patristici de limbă 

greacă, apărătorii Bisericii Răsăritene, este în esenţa Lui  inefabil şi de 

neînţeles (de necuprins cu mintea).  

          Antropologia Sfântului Grigorie de Nyssa, ca de altfel antropologia 

tuturor Părinţilor Bisericii Răsăritene (şi aici avem exemple evidente când 

ne referim la: Origen, Sfântul Dionisie Areopagitul, Sfântul Maxim 

Mărturisitorul etc.) este una teologică. Cu alte cuvinte, putem afirma că 

omul nu se poate defini în originea şi în vocaţia sa utimă decât în relaţie cu 

Dumnezeu, după chipul Căruia a fost creat. Întruparea Cuvântului şi Fiului 

veşnic al lui Dumnezeu reprezintă centrul întregii teologii răsăritene. 

Demnitatea supremă a omului - la Sfântul Grigorie de Nyssa - nu constă 

doar în faptul că omul este sinteză a lumii sensibile şi a celei spirituale, un 

microcosmos, ci şi în faptul că el este creat după chipul lui Dumnezeu Celui 

veşnic şi, ca atare, are înscrisă în vocaţia sa trăirea veşnică împreună cu 

Dumnezeu. (35) 

Creatorul, Dumnezeu, este totdeauna veşnicie şi timp, El care stă 

dincolo de veac şi de timp. Veşnicia sa este eternitatea sa, dar şi înveşnicire 

a celor create, pentru că ele sunt, prin temeiul lor, nepieritoare, dar pasagere 

ca durată în existenţă. Dacă veşnicia este temporalitate, nu i se aplică lui 

Dumnezeu, dar dacă o înţelegem ca perenitate a creaţiei, Dumnezeu poate fi 

numit, ca Fiinţă veşnică, înainte de orice timp, însă creator al timpului, 

pentru că generează individualele determinate (limitate) ca existente, deci, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:28 UTC)
BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press



 

şi spaţial, temporal. Iarăşi, o situaţie paradoxală: înainte de timp, atemporal, 

Dumnezeu, în actul creaţiei, fixează în durată pe toate cele create. Ce este 

timpul, o ştim, dar cum din ne-timp vine timpul, rămâne întrebarea la 

Fericitul Augustin şi, în acest sens, Sfântul Dionisie Areopagitul îndeamnă 

către un timp trăit şi mai puţin perceput. Totuşi, apăsând mai mult pe 

"spaţializare" (individuare), Sfântul Dionisie Areopagitul dă seama de un 

"continuum" spaţio-temporal, în ordine fizică, prin rapotare metafizică. 

Creaţia, ca trecere a Fiinţei în ordine secundă, este şi individuare, în limita 

de existenţă, deci de loc şi durată. (36) 

  

Note şi comentarii la bibliografia generală consultată 

 
(*) Pentru aflarea răspunsurilor la tematica propusă şi edificarea acestora am consultat 

lucrările: Aristotel, Despre cer. De caelo - Peri ouranou, Colecţia cărţilor de referinţă,  Edit. 

Paideia, Bucureşti, 2005; Daniel Benga, Cred, mărturisesc şi aştept viaţa veşnică. O istorie a 

Simbolului Niceo-Constantinopolitan, Edit. Basilica, Bucureşti, 2013; Emile Brehier, 

Filosofia lui Plotin, traducere de Dan Ungureanu, Edit. Amarcord, Timişoara, 2000; Ion 

Bria, Dicţionar de Teologie Ortodoxă, Edit. Institutului Biblic şi de Misiune a Bisericii 

Ortodoxe Române (EIB), Bucureşti, 1994; Frederick Copleston, Istoria Filosofiei. I.Grecia 

şi Roma, studiu introductiv de Anton Adămuţ, traducere de Ştefan Dominic Georgescu şi 

Dragoş Roşca, Edit. All, Bucureşti, 2008; Frederick Copleston, Istoria Filosofiei. II.Filosofia 

Medievală, studiu introductiv de Anton Adămuţ, traducere de Mihaela Pop şi Andreea 

Rădulescu, Edit. All, Bucureşti, 2009; Nicolae Corneanu, Patristica. Filosofia care mângâie, 

ediţie îngrijită de Fabian Anton, Edit. Eikon, Cluj-Napoca, 2004; Marie-Madeleine Davy, 

Enciclopedia doctrinelor mistice. Şamanism, greci, evrei, gnoză, creştinism primitiv, vol. I, 

concepţie şi realizare Marian Berlewi, coordonatori traducere de Adriana Babeţi, Eugen 

Dorcescu, Edit. Amarcord, Timişoara, 1997; Giovanni Filoramo, coordonator, Istoria 

religiilor. II.Iudaismul şi creştinismul, traducere de Cornelia Dumitru, Edit. Polirom, Iaşi, 

2008; Etienne Gilson, Filozofia în Evul Mediu. De la începuturile patristice pînă la sfîrşitul 

secolului al XIV-lea, traducere de Ileana Stănescu, Editura Humanitas, Bucureşti, 1995; 

Georgios Kordis, Hierotypos. Teologia icoanei după Sfinţii Părinţi, traducere din limba 

greacă de Mihai Coman, traducerea fragmentelor din greaca veche de Cristina Costena 

Rogobete, ediţie îngrijită de Octavian Gordon, Editura Bizantină, Bucureşti, f.a.; Jean-

Claude Larchet, Viaţa sacramentală, traducere din limba franceză de Marinela Bojin, Edit. 

Basilica, Bucureşti, 2015; Nikolaos A. Matsoukas, Istoria filosofiei bizantine. Cu o anexă 

despre scolasticismul Evului Mediu, traducere de Constantin Coman, Nicuşor Deciu, Edit. 

Bizantină, Bucureşti, 2011; John Anthony McGuckin, Dicţionar de Teologie Patristică, Edit. 

Doxologia, Iaşi, 2014; Denis Huisman, Dicţionar de opere majore ale filosofiei, traducere 

din limba franceză de Cristian Petru şi Şerban Velescu, Edit. Enciclopedică, Bucureşti, 2001; 

John Meyendorff, Teologie bizantină. Tendinţe istorice şi teme doctrinare, traducere din 

limba engleză şi cuvânt înainte de Alexandru I. Stan, Edit. Nemira, Bucureşti, 2011; 

Stylianos G. Papadopoulos, Patrologie, Secolul IV (Răsărit şi Apus), vol. II/1, traducere de 

Adrian Marinescu, Edit. Bizantină, Bucureşti, 2009; Stylianos G. Papadopoulos, Patrologie, 

Secolul IV (Răsărit şi Apus), vol. II/2, traducere de Adrian Marinescu, Edit. Bizantină, 

Bucureşti, 2012; Mircea Păcurariu, Dicţionarul teologilor români, Edit. Univers 

Enciclopedic, Bucureşti, 1996; Jaroslav Pelikan, Tradiţia Creştină. O istorie a dezvoltării 

doctrinei. I. Naşterea tradiţiei universale (100-600), traducere de Silvia Palade, Edit. 

Polirom, Iaşi, 2004; Jaroslav Pelikan, Tradiţia Creştină. O istorie a dezvoltării doctrinei. II. 

Spiritul creştinătăţii răsăritene (600-1700), traducere şi note de Nicolai Buga, Edit. Polirom, 

Iaşi, 2005; Jaroslav Pelikan, Tradiţia Creştină. O istorie a dezvoltării doctrinei. III. Evoluţia 

teologiei medievale (600-1300), traducere de Silvia Palade, Edit. Polirom, Iaşi, 2006; 

Jaroslav Pelikan, Credo. Ghid istoric şi teologic al crezurilor şi mărturisilor de credinţă în 

tradiţia creştină, traducere de Mihai-Silviu Chirilă, Edit. Polirom, Iaşi, 2010; Ioannis 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:28 UTC)
BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press



 

Romanides, Dogmatica patristică ortodoxă. O expunere concisă, traducere de Dragoş Dâscă, 

Vasile Bîrzu, Editura Ecclesiast, Sibiu, 2010; Ioan Romanidis, Teologia Patristică, traducere 

din limba greacă, note, completări bibliografice şi postfaţă de Ion Marian Croitoru, Edit. 

Bibliotheca, Târgovişte, 2012; Leland Ryken, James C. Wilhoit, Tremper Longman III, 

editori generali, Dicţionar de imagini şi simboluri biblice. O explorare enciclopedică a 

imaginilor, a simbolurilor, a motivelor, a metaforelor, a figurilor de stil şi a tiparelor 

literare din Biblie, coordonarea traducerii şi editarea de specialitate realizată de Silviu Tatu, 

Edit. Cartea Cărţii, Oradea, 2011; Serafim Rose, Cartea Facerii, crearea lumii şi omul 

începuturilor. Perspectiva creştin-ortodoxă, ediţia a doua, traducere din limba engleză de 

Constantin Făgeţan, Edit. Sofia, Bucureşti, 2011; Sfântul Dionisie Areopagitul. Opere 

complete şi Scoliile Sfântului Maxim Mărturisitorul, colecţia cărţilor de seamă, traducere, 

introducere şi note de Dumitru Stăniloae, ediţie îngrijită de Constanţa Costea, Edit. Paideia, 

Bucureşti, 1996; Sfântul Grigorie de Nyssa, Scrieri, partea I, traducere şi note de D. 

Stăniloae şi Ioan Buga, note de D. Stăniloae, indice de Ioan Buga, în "Părinţi şi Scriitori 

Bisericeşti" ("PSB") nr. 29, EIB, Bucureşti, 1982;  Sfântul Grigorie de Nyssa, Scrieri 

exegetice, dogmatico-polemice şi morale, partea a II-a, traducere şi note de Teodor Bodogae, 

în "PSB" nr. 30, EIB, Bucureşti, 1998; Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua. Tîlcuiri ale 

unor locuri cu multe şi adînci înţelesuri din Sfinţii Dionisie Areopagitul şi Grigorie 

Teologul, Scrieri şi epistole hristologice şi duhovniceşti,  traducere din greceşte, introducere 

şi note de Dumitru Stăniloae, în "PSB" nr. 80, EIB, Bucureşti, 1983; Sfântul Maxim 

Mărturisitorul. Scrieri şi epistole hristologice şi duhovniceşti, partea a II-a, traducere din 

greceşte, introducere şi note de Dumitru Stăniloae, în "PSB" nr. 81, EIB, Bucureşti, 1990; 

Dumitru Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, EIB, Bucureşti, 2003; Basile 

Tatakis, Filosofia Bizantină, traducere din limba franceză de  Eduard Florin Tudor, studiu 

introductiv şi postfaţă de Vasile Adrian Carabă, prefaţă de Emile Brehier, Edit. Nemira, 

Bucureşti, 2010; ***Teologie şi spiritualitate în gândirea Sfântului Maxim Mărturisitorul în 

"Studia Theologica", editor coordonator Picu Ocoleanu, Edit. Mitropoliei Olteniei, Craiova, 

2009; Gheorghe Vlăduţescu, O enciclopedie a filosofiei greceşti,  Colecţia cărţilor de 

referinţă,  Edit. Paideia, Bucureşti, 2001; Gheorghe Vlăduţescu, Omul ca libertate la vechii 

greci, Edit.  Universităţii din Bucureşti, Bucureşti, 2014; Gheorghe Vlăduţescu, Ontologie şi 

metafizică la greci. Aristotel, Edit. Academiei, Bucureşti, 2015. 

(1) Dictionnaire Encyclopedique du Christianisme Ancien (D.E.C.A.), 2 vol., editor 

coordonator Francois Vial, Edit. Cerf, Paris, 1990, XXXII + 2641 p. + 18 hărţi geografice, a 

se vedea art. “Plotin”, p. 2094-2095. 

(2) Sf. Atanasie cel Mare, Trei cuvinte împotriva arienilor, partea I, traducere din greceşte, 

introducere şi note de Dumitru Stăniloae, în "PSB" nr. 15, EIB, Bucureşti, 1987, I, 29, p. 

191-192. 

(3) Sf. Ioan Damaschin, Dogmatica, traducere de Dumitru Fecioru, ediţia a III-a, Edit. 

Scripta, Bucureşti, 1993. I, 8, p. 23-32. 

(4) Sf. Vasile cel Mare, Omilii la Hexaemeron, partea I, în “Scrieri”, în "PSB" nr. 17, 

traducere, introducere, note şi indici de Dumitru Fecioru, EIB, Bucureşti, 1986, I, 7, p.93-94. 

(5) Plotin, Enneades, I-IV, textul stabilit şi tradus de Emile Bréhier, Edit. “Les belles 

lettres”, Paris, 1924, V, 8, 12. 

(6) Ibidem, III, 2, 1. 

(7) Ibidem, V, 8, 12. 

(8) Ibidem, V, 1, 6. 

(9) Sf. Vasile cel Mare, Corespondenţă (Epistole), partea a III-a, în “Scrieri”, în "PSB" nr.  

12, traducere, introducere, note şi indici de Constantin Corniţescu, Teodor Bodogae, EIB, 

Bucureşti, 1988, VIII, 2, p. 131-132. 

(10) A se vedea în mod explicit şi detailat, Harry A. Wolfson, The Meaning of "Ex Nihilo" in 

the Church Fathers. Arabic and Hebrew Philosophy and St. Thomas, în “Medieval Studies 

in Honor of Jeremiah Denis Matthias Ford”, 1948, p. 355-370; Idem, The Meaning of "Ex 

Nihilo" in Isaac Israeli, în “Jewish Quarterly Review”, 50 N.S. (1959), p. 1-12; Idem, The 

identification of "ex nihilo" with emanation in Gregory de Nyssa, în “Harvard Theological 

Review”, vol. 63, Cambridge, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts,1970, p. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:28 UTC)
BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press



 

53-60; Elaine Pagels, The Politics of Paradise: Augustine's Exegesis of Genesis 1-3 versus 

that of John Chrysostom, în “Harvard Theological Review”, 78/1-2, 1985, p. 67-99. 

(11) Grigore de Nyssa, De Hominis Opificio, 23, în "Patrologia Graeca" ("PG") nr. 44, 212 

C. 

(12) Ibidem, 24, 213 C. 

(13) Ibidem, 23, 209 C. 

(14) Ibidem. După opinia autoarei Enciclopediei doctrinelor mistice, vol. I, Marie-Madeleine 

Davy, "Grigorire de Nyssa ar fi vrut să depăşească elenismul teologic păgân considerând 

infinitatea divină la nivel creştin. De altmiteri, tema nu-i străină lui Platon, el o pune în 

evidenţă mai ales în Parmenide, Sofistul şi Filebos. Aristotel e de părere că infinitul nu poate 

fi gândit în totalitatea sa; infinit=<<în afara căruia există întotdeauna ceva>> (Fizica III, 6). 

Găsim apeiron-ul platonician şi la Filon şi la Plotin. Noţiunea de infinitate divină este 

decisivă în modurile de abordare şi în termenul de unune mistică. Înaintarea sufletului în 

dorinţa sa şi cunoaşterea divinului sunt nelimitate. Oprindu-ne împreună cu Jean Danielou la 

cele trei căi asceză, gnoză ori extaz, e limpede că infinităţii lui Dumnezeu îi corespunde 

infinitatea urcuşului spre El; Dumnezeu nu e niciodată atins, niciodată cu totul cuprins, El e 

mereu dincolo de violenţa dorinţei omului, de aşteptarea şi de zelul său. A nu se confunda 

infinitatea divină cu esenţa sa, ea e un concept potrivit a fi folosit în manifestare". (Marie-

Madeleine Davy, Enciclopedia doctrinelor mistice. Şamanism, greci, evrei, gnoză, 

creştinism primitiv, vol. I…p. 313). 

(15) Grigore de Nyssa, De Hominis Opificio, 209 D-212 A. 

(16) Ibidem, 212 A.  

(17) Plotin, Op. cit., V, 1, 6. 

(18) Ibidem, V, 2, 1. 

(19) Grigore de Nyssa, Op. cit., 23, 212 B. 

(20) Ibidem, 23, 212 C. 

(21) Ibidem, 24, 212 D-213 B. 

(22) Plotin, Op. cit., II, 4, 16. 

(23) Ibidem, II, 4, 5. 

(24) Grigore de Nyssa, Op. cit., 24, 212 D. 

(25) Ibidem, 213 A. 

(26) Grigore de Nyssa, Contra Eunomium, "PG" nr. 45, 461 B. 

(27) John Scotus Eriugena, De Divisione Naturae, III, 5, în "Patrologia Latina" ("PL") nr. 

122, 634 B. 

(28) Aristotel, Fizica, traducere în româneşte de N.I. Barbu, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 

1966, I, 9, 192 a. 

(29) Idem, Metafizica, traducere de Ştefan Bezdechi, Editura Academiei, Buicureşti, 1965, 

V, 27, 1022 b. 

(30) Idem, Fizica, I, 9, 192 a. 

(31) Idem, Metafizica, VII, 7, 1032 b. 

(32) John Scotus Eriugena, Op. cit., I, 3, 443 A. 

(33) Ibidem, III, 22, 686 CD. Aici explicaţia este redată în mod magistral şi convingător la 

cele prezentate demonstrativ de noi de Părintele Dumitru Stăniloae printr-o notă 

interpretativă la scrierea areopagitică "Numirile Dumnezeieşti": "Dar toate din Univers, 

oricât de multe ar fi, nu sunt numai o unitate între ele, ci provin şi din Unul mai presus de 

ele. Căci acel Unul e mai înainte de orice unul, sau de întâiul lumesc şi de orice unitate a 

tuturor. Orice unul creat se află fără să vrea în relaţie cu altele,  deci nu e unul absolut, 

independent de orice şi suficient sieşi. Dacă toate din lume sunt dependente una de alta, 

lumea întreagă trebuie să fie şi ea dependentă de Unul independent, absolut, nesupus 

relaţiilor, care deci are toate în Sine. Lumea cu unităţile compuse sau dependente este astfel 

o dovadă pentru existenţa sau supraexistenţa unui Unu absolut, independent, care are totul în 

Sine. E un Unu desăvârşit, un Unu prin Sine. Numai El poate explica unitatea lumii, 

compusă din unităţile ei, sau în care toate unităţile au nevoie unele de altele. Toate unităţile 

create sunt pasive, supuse, iar unele şi pătimaşe. Unul suprem e numai activ. El e desăvârşit 

liber, deci atotputernic. Căci o libertate slăbită înseamnă o putere împuţinată. Iar libertatea 

adevărată lucrează totdeauna binele. Deci în Dumnezeu nu e o pasivitate sau patimă. Se vede 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:28 UTC)
BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press



 

şi din aceasta deosebirea de fiinţă între Dumnezeu şi lume, contrar oricărui panteism. Şi 

numai o libertate desăvârşită poate fi la originea lumii. Căci ceea ce e lipsit de putere în el 

însuşi, nu poate avea originea în el. Cele multe sunt una într-un întreg, sau prin legăturile 

dintre ele. Căci nimic nu stă de sine. Şi toate din Univers sunt într-o unitate, iar această 

unitate îşi are originea în Cel Unul mai presus de ea. Acel unul este în toate prin lucrările lui 

care în El sunt una. Pe toate le-a avut în gândirea sa Cel Unul. Dacă n-ar fi El ca Unul 

nesfârşit, n-ar fi cele multe şi legătura dintre ele. Cel Unul este cauza tuturor". (Sfântul 

Dionisie Areopagitul. Opere complete…nota 261, p. 244).  

(34) John Scotus Eriugena, Op. Cit., I, 15, 463 B. Mai târziu, cu aproape trei secole, Sfântul 

Maxim Mărturisitorul realizează o diferenţiere netă între Creator şi creaţie, după cum 

certifică Părintele Dumitru Stăniloae: "Faţă de filosofia care supunea totul categoriei 

existenţei, deci chiar divinitatea, Sfântul Maxim aşază pe Dumnezeu mai presus şi de 

categoria existenţei. Aceasta este cea mai radicală aplicare a teologiei negative, afirmată dar 

nu demonstrată de scrierile areopagitice. Tot ce cade sub categoria existenţei cade sub un 

cum al existenţei şi deci e mărginit, pentru că orice fel de cum exclude alte moduri ale lui. De 

acest cum al oricărei existenţe ţin şi când şi unde, sau timpul şi spaţiul, care de asemenea o 

mărginesc. Ceea ce există cândva şi undeva nu există mai presus de când şi de unde. Ceea ce 

există cândva are un început şi un sfârşit. Ceea ce există undeva nu e infinit. Dumnezeu, 

necăzând sub categoria existenţei determinate, e mai presus de timp şi spaţiu. El limitează 

existenţa în timp şi în spaţiu." (Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua…, nota 222, p. 173). 

(35) Gheorghe F. Anghelescu, Înţelesuri despre apropierea omului de Dumnezeu sau 

îndumnezeirea persoanei umane. Succinte opinii patristice şi filosofice, Pro Axe Mundi, 

Bucureşti, 2003, p. 101. 

(36) Idem, Cunoaşterea lui Dumnezeu între gândirea filosofică şi apologetica patristică. O 

încercare de abordare, Pro Axe Mundi, Bucureşti, 2001 p. 152-153. Mai mult, am apreciat 

că "Sfântul Grigorie de Nyssa, referindu-se la viaţa de veci a celor drepţi, afirma că tendinţa 

acestora este realizarea unei uniri cât mai depline cu Dumnezeu, lucrare care n-are limită, 

căci ea continuă la infinit. Este vorba deci de un urcuş duhovnicesc neîncetat al sfinţilor, care 

pentru ei este un motiv de continuă fericire. Aceasta înseamnă că iubirea copleşeşte fiinţa, 

sporeşte fără sfârşit şi în lumea veşniciei". (Idem, Eshatologia între sacru şi profan. Un 

demers filosofic şi patristic asupra revărsării timpului în eternitate, Pro Axe Mundi, 

Bucureşti, 2002, p. 94).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:28 UTC)
BDD-A24361 © 2016 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

