
 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

221 
 

 
 

 
AUTOCEFALIA BISERICII ORTODOXE POLONEZE. 

PREMISELE ŞI RECUNOAŞTEREA EI 
 
 

Jarosław GODUN 
 
 
 
Perioada interbelică a rămas cunoscută în istoria Bisericii Ortodoxe din Polonia 

ca fiind grevată de o succesiune de momente critice, de transformări furtunoase şi 
strădanii susţinute în vederea reglementării relaţiilor dintre Stat şi Biserică. Cele două 
probleme spinoase şi totodată stringente care se impuneau a fi soluţionate imediat pentru 
asigurarea bunului mers al activităţii bisericeşti, erau: clarificarea statutului extern al 
Bisericii – un obiectiv cât se poate de ambiţios, deoarece presupunea reorganizarea 
Bisericii pe principii noi de absolută independenţă faţă de orice altă autoritate externă – 
şi adoptarea statului ei juridic. Relaţiile dintre Stat şi Biserică în perioada de până la 
izbucnirea celui de-al II-lea război mondial aveau să se înscrie între aceste două 
coordonate majore. 

De-a lungul întregii perioade interbelice, autorităţile poloneze au încercat să-şi 
pună în aplicare propria viziune politică, care însă nu a fost întotdeauna foarte clară. Se 
cunosc două tendinţe fundamentale în politica poloneză interbelică, şi anume una care 
viza încercarea de lichidare a Ortodoxiei pe teritoriul statului polonez şi impunerea 
religiei romano-catolice ca religie unică; cea de-a  doua implica încercarea de organizare 
a Bisericii Ortodoxe Poloneze pe principiul autocefaliei, conferindu-i-se, pe cât posibil, 
un caracter naţional polonez. Subliniez polonez, şi nu ucrainean sau bielorus sau rus, 
adică străin intereselor naţionale. 

Intenţia statului polonez de obţinere a autocefaliei Bisericii Ortodoxe a apărut 
încă de la început ca o măsură foarte ambiţiosă, care nu făcea decât să confirme 
hotărârea Poloniei de a nu mai permite amestecul în treburile interne al unor factori din 
exterior, de orice natură ar fi fost aceştia.  
 
 

1. Prima autocefalie a Bisericii Ortodoxe Poloneze (1924) 
 
Autocefalia reprezintă forma de organizare fundamentală a Bisericii Ortodoxe, 

ce presupune dreptul de organizare şi administrare internă în condiţii de independenţă 
faţă de orice altă ierarhie bisericească externă, pe baza unei legislaţii proprii care 
prevede păstrarea şi promovarea obiceiurilor şi tradiţiilor bisericeşti locale. Această 
independenţă externă nu exclude însă unitatea canonică şi dogmatică cu alte Biserici 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

222 
 

                                                

Ortodoxe, care formează împreună Marea Biserică Ortodoxă Ecumenică şi recunosc de 
facto întâietatea onorifică a patriarhului ecumenic de la Constantinopol. Cu alte cuvinte, 
spre deosebire de Biserica Romano-Catolică, văzută ca structură centralizată, Biserica 
Ortodoxă implică totalitatea Bisericilor autocefale, participante în mod egal la 
dezvoltarea credinţei ortodoxe1. 

Statutul de Biserică autocefală presupune însă întrunirea anumitor criterii 
esenţiale, în absenţa cărora orice tentativă de dobândire a titlului devine imposibilă şi 
îndoielnică. Aceste condiţii sunt specificate de canoanele apostolice, dintre care 
menţionez doar cele ce vizează nemijlocit situaţia Bisericii Ortodoxe Poloneze: 

a) O condiţie esenţială este cea prevăzută de canonul 34 apostolic, care 
stipulează obligativitatea exprimării de către Biserica-Mamă a acordului pentru autoce-
falie, cu menţiunea că nu întotdeauna acordul Bisericii-Mamă a fost exprimat imediat şi 
fără rezistenţă2.  

b) O altă condiţie pe care trebuie s-o întrunească o Biserică în vederea obţinerii 
autocefaliei ţine de anumite circumstanţe politice interne ce se cuvin îndeplinite în 
vederea asigurării neamestecului altor factori de decizie externi în treburile interne ale 
statului şi respectiv ale Bisericii. Astfel, canonul 17 al celui de-al IV-lea Sinod Ecu-
menic şi canonul 38 al celui de-al VI-lea Sinod Ecumenic specifică faptul că Biserica 
trebuie să urmeze formele politice şi publice ale statului pe teritoriul căreia 
funcţionează, fără să fie exclusiv o manifestare a aspiraţiilor naţionale3. Prin prisma 
acestor prevederi înţelegem faptul că autocefalia reprezintă un statut care priveşte într-o 
anumită măsură şi statul, şi asta pentru că într-un stat independent, dar cu o Biserică şi 
ierarhie bisericească subordonate altui for tutelar, nu există garanţia evitării influenţelor 
exercitate din exterior, cel puţin în sfera administraţiei bisericeşti, ceea ce se 

 
1 Mirosława Papierzyńska-Turek, Między Tradycją a Rzeczywistościa. Państwo wobec 
Prawosławia 1918-1939 (Între Tradiţie şi Realitate. Statul faţă în faţă cu Ortodoxia 1918-1939), 
Varşovia, 1989, p. 15. 
2 După cum se ştie, proclamarea autocefaliei Bisericii Române a trezit proteste vehemente din 
partea Bisericii Ruse, relaţiile dintre cele două fiind deosebit de tensionate între 1864-1885. 
Furtunoasă a fost şi proclamarea autocefaliei Bisericii Greceşti, deoarece a implicat ruperea 
relaţiilor cu Pariarhatul Ecumenic de la Constantinopol vreme de şaptesprezece ani. Cât priveşte 
Bisericile Otodoxă Sârbă şi Bulgară, situaţia lor a fost cea mai dramatică, deoarece şi-au atras 
pentru această faptă anatema Bisericii-Mamă în 1351-1371, respectiv 1872. 
3 Scindarea unei Biserici pe considerente exclusiv naţionale, şi nu politice, este condamnată de 
Sinodul de la Constantinopol, întrunit la 16 septembrie 1872, ca manifestare a ereziei filetis-
mului. Cf. N. Zaozerski, Topografičeskij smysl 34-go Apostolskogo pravila, în „Blagoslovskij 
Vestnik”, iunie 1907, p.343-356; A. Znosko, Prawosławne prawo kościelne (Pravila bisericească 
ortodoxă), I, Varşovia, 1973, p.160; A. Łotocki, Autokefalia. Zasady autokefalii (Autocefalia. 
Principiile autocefaliei), Varşovia, 1932, p.136-148; M. Zyzykin, Autokefalia i zasady jej zasto-
sowania (Autocefalia şi principiile aplicării ei), Instytut Wydawniczy „Biblioteka Polska”, 
Varşovia, 1931, p.5-17, dr. Nicodim Milaş, Canoanele Bisericii Ortodoxe însoţite de comentarii, 
vol.I, partea I (Introducere, Nomocanonul în XIV titluri şi Canoanele Apostolice), Tipografia 
Diecezană Arad, 1930. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

223 
 

                                                

repercutează nemijlocit şi asupra relaţiilor dintre Stat şi Biserică. Prin urmare amestecul 
unor sfere de influenţă străine în treburile interne ale unui stat independent sunt de 
neconceput, caz în care autocefalia este atât în interesul Bisericii, cât şi al Statului pe 
teritoriul căruia aceasta funcţionează. 

Aşadar, autorităţile poloneze – convinse de necesitatea obţinerii autocefaliei de 
la care aşteptau stoparea amestecului nedorit al autorităţilor sovietice în treburile interne 
ale statului – s-au străduit să obţină mai întâi acordul episcopilor ortodocşi din Polonia1, 
apoi au întreprins demersurile necesare pe lângă Patriarhia de la Moscova, în jurisdicţia 
căreia se afla Biserica Ortodoxă din Polonia. 

O condiţie necesară pentru pregătirea premiselor dobândirii autocefaliei o 
reprezenta soluţionarea statutului juridic al Bisericii Ortodoxe Poloneze. Din păcate 
însă, în această privinţă colaborarea dintre Stat şi Biserică nu a decurs sub semnul unei 
depline armonii şi înţelegeri, ceea ce nu a împiediat totuşi autorităţile statului să adopte 
un act juridic de reglementare a activităţii Bisericii Ortodoxe pe teritoriul Republicii 
Polonia, cu care conducerea episcopatului polonez nu a fost de acord de la bun început. 
La 30 ianuarie1922 au fost adoptate Prevederile provizorii referitoare la relaţia dintre 
Guvern şi Biserica Ortodoxă din Polonia, document care subordona fără drept de apel 
Biserica Ortodoxă Statului. În această situaţie, episcopii Pantelimon şi Serghie au 
refuzat semnarea şi recunoaşterea actului, pe care îl considerau absurd şi discriminator. 
Prevederile provizorii au fost însă într-un final acceptate de arhiepiscopul Gheorghe şi 
de episcopii Dionisie şi Vladimir.  

Lipsa de înţelegere a autorităţilor, intransigenţa acestora şi felul tiranic în care 
au impus o serie de măsuri menite să controleze din scurt activitatea Bisericii i-au 
descumpănit şi totodată dezamăgit pe ierarhii ei, care nu mai priveau colaborarea cu 
guvernul ca fiind de bun augur pentru obţinerea autocefaliei.  

Autorităţile au continuat demersurile necesare pe lângă patriarhul Tihon al 
Moscovei. Acesta era însă un adept înflăcărat al imperiului ţarist apus, visa la 
restaurarea vremurilor de glorie de altădată şi la redobândirea recunoaşterii pe care 

 
1 Există documente din care rezultă faptul că autorităţile poloneze ar fi nutrit speranţa scoaterii 
Bisericii Ortodoxe din Polonia de sub influenţa Bisericii Ruse şi implicit a guvernului sovietic, 
chiar înainte de a fi fost definitivate graniţele statului polonez. Aceste documente sunt discutate 
de M. Papierzyńska-Turek în lucrarea sa despre autocefalia BOP. Astfel, conform unei note 
informative pentru Ministerul Afacerilor Externe, păstrată la Archiwum Akt Nowych, 
Ministerstwo Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego (la care ne-am mai referit şi până 
acum sub forma AAN, MWRiOP), sign. 967, k.2, a fost elaborat şi depus la Ministerul Cultelor 
(MWRiOP) încă în 1919 un proiect de organizare a Bisericii Ortodoxe Poloneze, care presupunea 
independenţa Bisericii Poloneze faţă de Patriarhia Moscovei pe considerente istorice – se făceau 
referiri la o situaţie similară când fusese proclamată independenţa BOP faţă de mitropolitul de la 
Moscova pe baza unui decret adoptat de Sinodul Bisericesc din Marele Ducat al Lituaniei în anul 
1414-1415. Referiri mai ample pe această temă găsim în volumul lui T. Woronicz, Zagadnienie 
autokefalii Cerkwi Prawosławnej w Polsce (Problema autocefaliei Bisericii Ortodoxe din Polo-
nia), Vilnius, 1923, p.4. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

224 
 

                                                

Biserica Ortodoxă Rusă o avea în regimul de odinioară. Ţinea, de asemenea, nespus la 
păstrarea unităţii Bisericii Ortodoxe Ruse şi nu vedea cu ochi buni strădaniile 
autorităţilor poloneze de a obţine pe cale diplomatică desprinderea Bisericii Ortodoxe 
Poloneze de Biserica Rusă. Situaţia patriarhului Tihon era însă departe de a fi de 
invidiat, deoarece nu era bine văzut de autorităţile sovietice atee, care nu-i puteau tolera 
preferinţele politice. Acesta este motivul pentru care atitudinea patriarhului faţă de 
această chestiune a fost de la bun început reţinută, cumpătată chiar, refuzul lui fiind pus 
pe seama condiţiilor improprii de întrunire a Sinodului Bisericii Ruse, de care ar fi 
depins în ultimă instanţă luarea unei asemenea hotărâri1. Cu toate acestea, Guvernul 
polonez nu avea încredere în „asigurările lui Tihon despre bunăvoinţa sa” şi despre 
dorinţa de a ajunge la o înţelegere cu autorităţile poloneze în ceea ce priveşte problema 
autocefaliei Bisericii Ortodoxe Poloneze2.  

Situaţia intră brusc pe un nou făgaş pe la începutul anului 1922, odată cu 
arestarea patriarhului Tihon de către autorităţile sovietice, care îi reproşau solidarizarea 
cu fostul regim ţarist şi necooperarea cu forţele sovietice. În fruntea Bisericii Ruse, 
rămasă astfel fără autoritatea sa canonică, ajunge un grup de ierarhi loiali Guvernului de 
la Kremlin, constituit în Comitetul Bisericesc, ce avea să preia conducerea aşa-numitei 
Biserici Vii3.  

Această situaţie, am putea spune ideală pentru Biserica Ortodoxă din Polonia, a 
fost imediat valorificată atât de autorităţi, cât şi de ierarhi. Chiar la sfârşitul lunii mai 
1922 se întruneşte Sinodul celor patru episcopi ortodocşi din Polonia, care hotărăşte în 
unanimitate să nu recunoască noua administraţie, instituită prin forţă şi considerată 
necanonică, să nu accepte „nici un fel de dispoziţii din partea Comitetului Bisericesc de 
la Moscova”, iar „toate problemele referitoare la Biserica Ortodoxă din Polonia să fie 
soluţionate pe loc” de Sinodul Episcopilor4. Decizia Soborului Bisericii Ortodoxe 
Poloneze îşi găsea justificarea legală, canonică,  în decretul adoptat la 1 noiembrie 1920 

 
1 Atitudinea aceasta reiese din discuţiile cu ambasadorul polonez, reflectate în AAN MWRiOP 
867, k. 36. Scrisoarea Legaţiei Poloneze la Moscova adresată Ministrului WRiOP din 20 
septembrie 1921, copie; Idem, k. 40. Scrisoarea MSZ către MWRiOP din 11 aprilie 1922. De 
asemenea, scrisoarea patriarhului Tihon adresată mitropolitului Gheorghe în data de 14/29 
septembrie 1921, copie, este o dovadă a faptului că patriarhul nu se pronunţă ferm împotriva 
autocefaliei BOP, el doar invocă imposibilitatea convocării Sinodului Bisericii Ruse care ar fi 
avut dreptul să ia o hotărâre în acest sens. 
2 AAN MWRiOP 867, k. 40. Scrisoarea MSZ do MWRiOP din 11 aprilie 1922. 
3 V.A. Kuroedov, Religija i cerkov’ v sovetskom gosudarstve, Moscova, 1981, p.73. 
4 AAN MWRiOP 963, k. 264. Scrioarea mitropolitului Gheorghe către MWRiOP din 13 iunie 
1922; PAM II/3/a, doc. ref. la procesul verbal nr. 4, pct.2, al şedinţei Sinodului, întrunit la data de 
9 aprilie 1924; Decizia Sinodului episcopilor din 16 august 1924, scrisoarea către patriarhul 
Tihon. De asemenea, aspectul acesta este tratat de toţi istoricii polonezi care s-au interesat de 
problema autocefaliei BOP: Zyzykin, op.cit., p.60, Papierzyńska-Turek, op.cit., p.111, G. Kupri-
anowicz, Kościół prawosławny w Polsce w XX wieku (Biserica Ortodoxă în Polonia în secolul 
XX), în Prawosławie. Światło wiary i zdrój doświadczenia (Ortodoxia. Lumina credinţei şi izvor 
de experienţă), sub red. K. Leśniewski şi J. Leśniewska, Lublin, 1999,  p.557 etc. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

225 
 

                                                

de patriarhul de la Moscova şi de Sinodul şi Consiliul Bisericesc. Acest decret oferea 
lămuriri cu privire la măsurile ce se cuveneau luate în cazul imposibilităţii menţinerii 
unor relaţii normale între Patriarhia Moscovei şi bisericile aflate sub jurisdicţia sa.  

În ceea ce priveşte autorităţile statale, ele au profitat de acest moment propice 
pentru a impulsiona Biserica în vederea continuării procesului de obţinere a 
autocefaliei1. În acest sens Sinodul a adoptat o hotărâre în care se menţiona faptul că „nu 
are nimic împotriva autocefaliei Bisericii Ortodoxe din Polonia”. A fost convocat 
Sinodul Episcopilor, ca organ administrativ permanent, care, întrunit în ziua de 14 iunie 
1922, hotărăşte următoarele: „Din cauza întreruperii activităţii administraţiei bisericeşti 
legitime de la Moscova, în toate problemele legate de Biserica Ortodoxă din  Polonia va 
decide pe loc Sinodul Episcopilor Ortodocşi, iar problemele curente vor ţine de 
competenţa Micului Sinod Episcopal, mai exact de competenţa Sinodului Bisericii 
Ortodoxe din Polonia. Sinodul Episcopilor hotărăşte să nu mai primească dispoziţii din 
partea consiliului administrativ constituit necanonic la Moscova. Totodată, Sinodul 
Episcopilor Ortodocşi, ţinând cont de haosul care domneşte în Biserica Ortodoxă din 
Rusia, nu vede obstacole în instituirea autocefaliei Bisericii din Polonia şi este gata să se 
conducă în lucrările sale după principiile autocefaliei şi să colaboreze cu guvernul 
polonez  în lumina prevederilor constituţiei, cu condiţia ca guvernul Poloniei să obţină 
binecuvântarea patriarhului de la Constantinopol pentru autocefalia Bisericii Poloneze, 
precum şi binecuvântarea altor Biserici Autocefale – Greacă, Bulgară şi Română – dar şi 
a patriarhului de la Moscova, în măsura în care acesta din urmă va reveni la conducerea 
Bisericii Ortodoxe Ruse iar Patriarhia Moscovei nu va fi lichidată”2. 

Hotărârea a fost votată de mitropolitul Gheorghe, precum şi de episcopii 
Dionisie şi Alexandru. Episcopul Vladimir s-a abţinut de la vot, iar episcopul Elefterie a 
absentat de la dezbateri pe motiv de boală3. Trebuie totuşi subliniat faptul că încă de la 
început poziţia Bisericii Ortodoxe din Polonia a fost fermă şi fără echivoc: în 
eventualitatea revenirii la tronul patriahal a patriarhului Tihon, considerat de toţi 
episcopii din Polonia ca fiind singura autoritate canonică, Biserica Ortodoxă Poloneză se 
va strădui să obţină binecuvântarea sa cu privire la autocefalie. Episcopii ortodocşi nu au 
ezitat să precizeze în repetate rânduri faptul că iniţiativa demersurilor în vederea 
obţinerii autocefaliei a aparţinut de la bun început statului, dar că viziunea statului 
reprezintă o orientare pe care Biserica o îmbrăţişează cu deschidere, mai ales în situaţia 
delicată în care se găsea la acea vreme Patriarhia Moscovei. Existau temeri întemeiate că 
haosul care se înstăpânise la Moscova, potenţat de noua conducere necanonică, s-ar fi 

 
1 În discursul său, ministrul cultelor şi totodată prim-ministru al Poloniei, Antoni Ponikowski, a 
exprimat dorinţa Guvernului ca episcopii polonezi să  acţioneze în sensul obţinerii autocefaliei, 
mai ales în condiţiile noii autorităţi necanonice de la Moscova (în „Za Swobodu” nr. 181 din 17 
iunie 1922). 
2 AAN, MWRiOP 923, k.3. Hotărârea Sinodului Episcopilor Ortodocşi din 14 iunie 1922; 
„Vestnik Pravoslavnoj Mitropolii” nr. 36 din 7 decembrie 1924; de asemenea, A. Switicz, Pra-
wosławnaja Cerkow w Polsze i jeje awtokefalia, Buenos Aires, 1934, p.19. 
3 PAM, II/3/a. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

226 
 

                                                

reflectat defavorabil asupra activităţii interne a Bisericii din Polonia, şi aşa suficient de 
lovită în ultimii ani. Redresarea situaţiei şi înflorirea vieţii spirituale ortodoxe erau 
aşadar văzute ca fiind posibile în condiţii de deplină independenţă de acţiune şi decizie, 
şi mai ales fără amestecul unei forţe străine de realitatea poloneză. 

Pe 15 iunie 1922, ierarhii Bisericii au hotărât statutul sinodului Bisericii 
Ortodoxe Poloneze care reglementa activitatea organului administrativ al Bisericii. În 
baza acestor prevederi, sinodul urma să adopte deciziile necesare cu privire la 
activităţile curente ale Bisericii, să numească noi episcopi, să-i revoce din funcţie sau să-
i mute de la o eparhie la alta, să modifice graniţele eparhiilor, într-un cuvânt, trebuia să 
asigure climatul şi condiţiile necesare noii forme administrative şi politice spre care 
tindea Biserica1.  

Pe acest fundal intern tensionat şi tulbure s-a produs o tragedie neaşteptată: 
asasinarea mitropolitului Gheorghe2, împuşcat în februarie 1923 de arhimandritul 
Smaragd (Łatyszenko), suspendat de mitropolit din îndatoririle preoţeşti şi din funcţia de 
rector al seminarului teologic ca urmare a subminării politicii promovate de Biserică. În 
aceste circumstanţe, conducerea Bisericii Ortodoxe din Polonia şi toate obligaţiile care 
derivă de aici sunt preluate de arhiepiscopul Dionisie, conform punctului 8 din statutul 
Sinodului şi cu sprijinul şi acordul indispensabil al autorităţilor.  

 
1 Zyzykin, op.cit., p.61. 
2 Mitropolitul Gheorghe se făcea vinovat, în viziunea unei mare părţi a populaţiei şi clerului, de 
promovarea unei politici care echivala cu distrugerea Bisericii Ortodoxe Poloneze. Evenimentele 
care se desfăşurau cu rapiditate nu prevesteau, după părerea populaţiei, nimic îmbucurător, ba, 
dimpotrivă, oponenţii autocefaliei nu vedeau în noua stare de fapt decât accentuarea stării de 
nesiguranţă, nelinişte şi nemulţumire, potenţată în egală măsură şi de mişcările de revendicare a 
lăcaşurilor de cult din zonele estice, de limitarea numărului de parohii şi, nu în ultimul rând, de 
situaţia juridică încă neclară a Bisericii. Şi, cu toate acestea, aşa cum sublinia şi Serafin 
Kiryłowicz în amplul său studiu consacrat istoriei Bisericii Ortodoxe Poloneze în perioada 
interbelică şi intitulat Z dziejów prawosławia w III Rzeczypospolitej Polskiej. Niektóre problemy 
na tle polityki wyznaniowej państwa 1918-1939 (Din istoria Ortodoxiei în cea de-a III-a 
Republică Poloneză. Câteva probleme pe fundalul politicii confesionale a statului 1918-1939), 
asasinarea mitropolitului Gheorghe a avut o motivaţie pur personală, şi nu una colectivă, aşa cum 
s-a crezut la început, deoarece, negându-i dreptul de a-şi îndeplini îndatoririle preoţeşti, 
mitropolitul îl priva definitiv pe arhimandrit de posibilitatea de a fi hirotonit episcop de Słuck, 
sufragan al eparhiei Minsk, de către patriarhul Tihon (în Kiryłowicz, op.cit., în „Posłannictwo”, 
1979, nr. 3-4, p.85-151). Pentru fapta sa, Smaragd Łatyszenko a fost judecat mai întâi de Curtea 
Marţială, apoi de Curtea de Justiţie din Varşovia, fiind condamnat la 12 ani de temniţă grea 
pentru uciderea din culpă a unei persoane oficiale, conform art. 455, aliniatul B din codul penal 
(cf. J.S. Langrod, O autokefalii prawosławnej w Polsce. Studium z zakresu polskiej polityki 
administracji wyznaniowej (Despre autocefalia Ortodoxă în Polonia. Studiu din domeniul 
politicii administrative confesionale poloneze), Varşovia, 1931, p.88). 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

227 
 

                                                

După intronizarea mitropolitului Dionisie1, Guvernul polonez a început 
demersurile necesare pe lângă Patriarhia Ecumenică, în calitate de primus inter pares, în 
vederea obţinerii şi recunoaşterii autocefaliei Bisericii Ortodoxe Poloneze. 

Pe 15 iulie1923 patriarhul Tihon este eliberat din arest şi, odată întors pe tronul 
patriarhal, trimite un comunicat tuturor eparhiilor din jurisdicţia Bisericii Ruse (inclusiv 
mitropoliei din Polonia) în care înfierează încălcarea legilor canonice de către cei care se 
grăbiseră să îi ocupe locul în fruntea Bisericii, fără împuternicirea sa. Sinodul 
Episcopilor din Polonia îşi exprimase bucuria prilejuită de eliberarea patriarhului Tihon 
într-o scrisoare din 5/18 septembrie 1923, în care mitropolitul Dionisie nu a întârziat să 
îi prezinte şi o informare cu privire la ultimele evenimente care avuseseră loc în Polonia. 
Cu această ocazie îl roagă pe patriarh să acorde binecuvântarea pentru „existenţa 
independentă a Bisericii Ortodoxe în statul polonez”. Atitudinea patriarhului în privinţa 
încercării Bisericii din Polonia de a se desprinde de Moscova rămâne însă în continuare 
nefavorabilă şi neînduplecată. În scrisoarea sa de răspuns, datată 23 ianuarie 1924, 
patriarhul Tihon îşi exprima convingerea că nu este de competenţa lui să iau o asemenea 
hotărâre, ci a Sinodului Naţional al Bisericii Ruse, adăugând de asemenea faptul că 
Patriarhul Ecumenic de la Constantinopol nu are dreptul de a-şi exercita autoritatea între 
graniţele Patriarhiei Ruse2.  

În toată această perioadă însă continuau tratativele diplomatice purtate cu 
Patriarhia Ecumenică de la Constantinopol, iniţiate încă din 1922, şi care trebuia să se 
concretizeze în luna noiembrie 1923, odată cu vizita în Polonia a unei comisii speciale a 

 
1 Evenimentul are loc la 29 aprilie 1923 şi este de precizat că acest lucru s-a făcut fără încercarea 
de a se obţine aprobarea patriarhiei de la Moscova, o dovadă în plus a faptului că intenţiile 
autorităţilor bisericeşti şi statale de ratificare a autocefaliei erau cât se poate de ferme. În schimb, 
sinodul episcopilor ortodocşi polonezi s-a adresat patriarhului ecumenic Meletie al IV-lea cu 
rugămintea de a binecuvânta această alegere şi de a-l învesti pe Dionisie cu drepturile şi 
privilegiile pe care le deţinuse la vremea sa mitropolitul Gheorghe din binecuvântarea 
patriarhului de la Moscova. Rugămintea aceasta este ascultată de patriarhul ecumenic şi, prin 
hotărârea sinodului din 14/27 februarie 1923, a fost recunoscut ca prim episcop al mitropoliei 
ortodoxe din Polonia, învestit cu demnitatea de mitropolit arhiepiscopul de Volînia şi 
Krzemieniec, Dionisie. I se recunoşteau toate însemnele exterioare acordate mitropolitului 
Varşoviei şi al întregii Polonii de patriarhul de la Moscova şi prevăzute în statutul Bisericii 
Ortodoxe din Polonia din 14/27 august 1922. Hotărârea a fost trimisă, de asemenea, spre 
aprobare Guvernului polonez (Cf. „Wiadomości Metropolji Prawosławnej w Polsce” nr. 5-6, 
1923; Zyzykin, op.cit., p.62-63). 
2 „Din cauza informaţiilor insuficiente şi contradictorii despre starea de fapt care domneşte în 
Mitropolia Ortodoxă Poloneză nu putem binecuvânta existenţa independentă a Bisericii Ortodoxe 
în statul polonez, atâta vreme cât nu vor fi prezentate Sinodului Bisericii Ortodoxe Ruse, a cărui 
convocare face obiectul rugăciunilor şi grijilor noastre neobosite, toate circumstanţele şi 
argumentele canonice care sunt în favoarea existenţei ei independente” (în PAM II/3/a. Docu-
mente referitoare la procesul verbal nr. 4 (pct. 2) al şedinţei Sf. Sinod din ziua de 9 aprilie 1924. 
Se găseşte aici şi copia scrisorii mitropolitului Dionisie adresată patriarhului pe 18 noiembrie 
1923. De asemenea, cf. Papierzyńska-Turek, op.cit., p.119).  

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

228 
 

                                                

Fanarului în scopul pregătirii materialelor informative pentru patriarhul Meletie IV1. 
Din păcate întâlnirea nu a mai avut loc din pricina asasinării mitropolitului Gheorghe. În 
Polonia investirea mitropolitului Dionisie de către patriarhul ecumenic a fost percepută 
şi interpretată ca o alunecare tacită dintr-o jurisdicţie (cea a Moscovei) în alta (a 
Constantinopolului), justificată de regimul sovietic ateu care semăna teroare în Rusia2.  

Situaţia Bisericii Ortodoxe Poloneze devenise astfel, pe fundalul ultimelor 
evenimente, deosebit de complexă, mai ales pentru că existau două autorităţi tutelare3 de 
la care se aştepta soluţionarea canonică a problemei autocefaliei: Patriarhia de la 
Moscova, cu care legăturile nu erau pe deplin întrerupte4, dar nici de bun augur, şi 
Patriarhia Ecumenică de la Constantinopol, care devenise mai nou, prin implicarea în 
investitura noului mitropolit Dionisie, autoritatea administrativă supremă de care asculta 
mitropolia Poloniei5. Pravila bisericească interzice dubla dependenţă canonică faţă de 
doi patriarhi, după cum stipulează canonul II apostolic. Poziţia ierarhilor polonezi nu 
aducea Biserica Ortodoxă din Polonia sub contingenţa acestui canon, deoarece ei 
recunoşteau de jure autoritatea patriarhului de la Moscova, de care depindeau, 
adresându-se patriarhului ecumenic doar cu rugămintea de a-i ajuta temporar, pe 
perioada cât situaţia din Rusia rămânea tulbure şi neprielnică. Ierarhii polonezi îşi 

 
1 AAN, MWRiOP 965. Scrisoarea primului ministru J. Nowak din 27 iunie 1922. 
2 Ulterior evenimentele care s-au succedat n-au făcut decât să întărească convingerea autorităţilor 
şi a ierarhilor ortodocşi polonezi că au procedat bine nerecunoscând administraţia necanonică de 
la Moscova şi optând pentru protecţia Constantinopulului. Susţinem acest lucru deoarece, de 
pildă, după moartea patriarhului Tihon, mitropolitul Petre, care i-a urmat, avea să fie întemniţat 
pentru refuzul de a recunoaşte autorităţile sovietice, iar cei care s-au succedat la tronul patriarhal 
(mitropolitul Serghie, mitropolitul de Petersburg Iosif, mitropolitul de Iaroslav Agatangelos, 
arhiepiscopul Serafim) aveau să fie rând pe rând deportaţi din acelaşi motiv, până când în iulie 
1927 mitropolitul Serghie a recunoscut, într-o scrisoare pastorală , autoritatea de jure a puterii 
sovietice (cf. Zyzykin, op.cit., p.67). 
3 Cităm din scrisoarea sinodului episcopilor polonezi adresată patriarhului Tihon pe 16 august 
1924: „Actul de confirmare a mitropolitului întregii Polonii de către patriarhul ecumenic, 
corespondenţa pe tema introducerii stilului nou şi relaţiile îngreunate cu Înalt Prea Sfinţia 
Voastră au pus biserica noastră Ortodoxă în starea de dublă dependenţă canonică faţă de Înalt 
Prea Sfinţia Voastră şi faţă de Înalt Prea Sfinţia Sa Patriarhul Ecumenic, astfel încât problema 
existenţei independente a Bisericii Ortodoxe din Polonia poate fi soluţionată prin binecuvântarea 
Înalt Prea Sfinţiei Voastre sau a patriarhului ecumenic” (în „Wiadomości Metropoliji Prawo-
sławnej w Polsce”, nr. 39-40, 21 decembrie 1924, p.3). 
4 Autonomia Bisericii Ortodoxe era un lucru cert, mai ales că nu se mai cerea aprobarea 
patriarhului Tihon pentru deciziile luate, însă numele acestuia continua să fie pomenit în timpul 
slujbelor în toate bisericile ortodoxe de pe cuprinsul Poloniei şi clerul recunoştea şi mai departe 
autoritatea canonică a patriarhului. În acelaşi timp însă, printr-o hotărâre a Sinodului din 8 aprilie 
1923, şi numele patriarhului ecumenic se cuvenea a fi menţionat la slujbe, dar după cel al 
patriarhului Tihon (cf. PAM, II/2/a. Documente referitoare la procesul verbal nr. 14, pct. 1, al 
şedinţei Sf. Sinod din ziua de 21 aprilie 1923). 
5 „Voskresnoe čtenie” nr. 2, din 3 februarie1924, p.27. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

229 
 

                                                

construiau argumentarea situaţiei în baza stipulaţiilor canonului 28 al celui de-al IV-lea 
Sinod Ecumenic, fapt desconsiderat de Moscova şi nu numai.  

Aşadar pe 11 noiembrie 1924 Sinodul Patriarhal de la Constantinopol1 a luat 
hotărârea de a binecuvânta autocefalia Bisericii Ortodoxe din Polonia, iar, pe 13 
noiembrie, patriarhul Grigorie VII a semnat, alături de toţi ceilalţi doisprezece membri 
ai Sinodului,  thomosul de recunoaştere a autocefaliei.  

După cum reiese din thomos, Biserica Ortodoxă din Polonia era îndreptăţită să 
aspire spre statutul de biserică autocefală prin faptul că se bucura deja de o largă 
autonomie administrativă, avea structuri organizatorice proprii şi, nu în ultimul rând, 
pentru că întrunea condiţiile necesare, prevăzute de sfintele canoane apostolice: „ordinea 
treburilor bisericeşti trebuie să urmeze formele politice şi publice”. În această situaţie, 
era de datoria Patriarhiei Ecumenice, în calitate de autoritate superioară, să nu refuze 
ajutorul cerut de o Biserica Ortodoxă soră, aflată în nevoie. Luând această hotărâre, 
patriarhul ecumenic a ţinut cont şi de considerentele istorice: încălcarea legilor canonice 
de către Biserica Rusă, atunci când a preluat sub jurisdicţia sa mitropolia de la Kiev şi 
structurile bisericeşti de pe teritoriul Poloniei şi Lituaniei, în anul 1686. Prin prisma 
acestor evenimente, Patriarhia Ecumenică are toate drepturile de a decide în privinţa 
autocefaliei unei Biserici care îi aparţinuse cândva şi care trecuse în condiţii îndoielnice 
sub stăpânirea Moscovei2. Tot în thomos este stipulat faptul că o condiţie a recunoaşterii 
autocefaliei o reprezintă păstrarea unităţii canonice cu alte Biserici Ortodoxe Autocefale 
surori, drept pentru care mitropolitul Varşoviei are obligaţia de a-l înştiinţa de fiecare 
dată pe patriarhul ecumenic cu privire la intronizaţii, de a pomeni numele său şi al altor 
patriarhi în timpul slujbelor sau de a apela la ajutorul patriarhiei ecumenice în orice 
situaţie care depăşeşte competenţa oricărei alte Biserici Autocefale. 

Se cuvine subliniat însă faptul că thomosul, ca orice act de consfinţire a 
autocefaliei, reprezintă un document legislativ care modifică graniţele Bisericii şi sfera 
ei de influenţă, motiv pentru care trebuie să reflecte participarea la decizie a tuturor 
Bisericilor locale, istoria oferind numeroase exemple în acest sens3. Actul la care ne 
referim nu poartă însă semnătura altor patriarhi sau capete ale altor Biserici locale, ceea 

 
1 Prezidat de mitropolitul Callinikos, care îi ţinea locul patriarhului, la vremea respectivă bolnav. 
2 Problema aceasta este foarte complexă şi nu face obiectul interesului nostru decât în măsura în 
care au existat voci ce susţineau teza acordării autocefaliei BOP pe baza vechii neînţelegeri dintre 
Constantinopol şi Moscova. Se cuvine totuşi menţionat faptul că, după dispute îndelungate, 
Patriarhia Ecumenică ajunsese totuşi la o înţelegere cu Biserica Rusă, care şi-a „cumpărat” în 
1686 dreptul canonic de a guverna asupra Mitropoliei din Kiev în schimbul a 200 monede de aur 
şi 120 blănuri de sobol primite de patriarhul Dionisie al Constantinopolului şi 200 zloţi de aur 
acordaţi patriarhului Dosoftei al Ierusalimului. Astfel au fost îndreptate toate greşelile comise, 
motiv pentru care thomosul din 1924 nu poate face apel la această situaţie, pretinzând că 
Mitropolia Kieveană a continuat să depindă canonic de Constantinopol (vezi Zyzykin, op.cit., 
p.83). 
3 De exemplu, acordarea autocefaliei Ţărilor Baltice în secolul al XV-lea sau Bisericii de la 
Moscova în 1589, exemplele pot continua. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

230 
 

                                                

ce înseamna că patriarhul ecumenic şi sinodul său îşi exercitau puterea legislativă în 
afara sferei lor de influenţă, pătrunzând pe teritoriul unei alte patriarhii. În mod 
paradoxal însă, acest lucru este aproape în întregime trecut sub tăcere, fiindcă patriarhia 
Moscovei şi drepturile pe care le-ar avea asupra Bisericii Ortodoxe Poloneze sunt 
amintite în treacăt. 

Pe 13 ianuarie 1925, Constantin al VI-lea, urmaşul patriarhului Grigorie al VII-
lea, a trimis tuturor Bisericilor Ortodoxe copia oficială a thomosului, alături de un apel 
prin care notifica proclamarea autocefaliei Bisericii Poloneze1 sub „influenţa papismului 
răsăritean”. Mitropolitul Dionisie este ţinut la curent cu aceste evenimente. 

După moartea patriarhului Tihon, pe 13 aprilie, autorităţile sovietice nu au 
permis să fie ales un alt succesor, funcţia de conducere fiind suplinită de „locţiitorul” 
patriarhului, mitropolitul Serghie (Starogorodski), la fel de opac la ideea recunoaşterii 
autocefaliei Bisericii din Polonia ca şi ilustrul său predecesor. În aceste condiţii, Sinodul 
Episcopilor din Polonia a hotărât să publice în editurile sinodale ştirile despre thomos şi 
alte scrisori ale Fanarului, înştiinţând totodată Guvernul despre acest lucru, pentru ca 
totul să capete un caracter oficial2. Mitropolitul Dionisie dorea să facă pregătirile 
necesare în vederea primirii vizitei oficiale a delegaţiei Fanarului, prilejuită de 
ceremonia citirii oficiale a actului thomosului. Evenimentul a trebuit amânat din cauza 
schimbărilor care aveau loc la Constantinopol, unde se organizau din nou alegeri pentru 
succesorul lui Constantin al VI-lea la tronul patriarhal. Când, în sfârşit, a fost ales 
patriarhul Vasile şi nimic nu mai părea să stea în calea venirii delegaţiei, mitropolitul 
Dionisie îşi schimbă optica, considerând mai înţelept să fie amânată vizita până la 
reglementarea statutului juridic al Bisericii. 

Populaţia ortodoxă nu era foarte încântată de noul statut al Bisericii şi tensiunea 
care se făcea simţită i-a determinat pe ierarhii polonezi şi autorităţi să adopte o atitudine 
prudentă, motiv pentru care Ministerul Cultelor şi Instrucţiunii Publice a hotărât chiar să 
renunţe la ideea de a organiza o conferinţă de presă cu ocazia sosirii delegaţiei, în august 
1925, pentru a nu da ocazia unor reacţii şi manifestări nedorite. Conferinţa avea să aibă 
loc în cele din urmă, însă abia pe 15 septembrie, chiar în ziua în care delegaţia păşea pe 
teritoriul Poloniei. Ecourile ei s-au regăsit în presa din ziua următoare. Pe 17 septembrie 
festivitatea de înmânare a thomosului s-a desfăşurat în catedrala Sf. Maria Magdalena 
din Varşovia, în prezenţa reprezentanţilor Patriarhiei Ecumenice, membrilor sinodului 
permanent de la Constantinopol şi a celor doi cosemnatari ai actului: mitropoliţii 
Ghermanos al Sardiniei şi Ioachim al Calcedonului. La festivitate a participat şi o 
delegaţie a Patriarhiei Române, ceea ce însemnat implicit recunoaşterea autocefaliei de 
către Biserica Ortodoxă Autocefală din România3. 

 
1 Aleksii Arhiepiskop, K istorii Pravoslavnoj Cerkvi v Pol’še za desiatiletie prebyvanija vo glave 
eja Blažennejšago Mitropolita Dionisija (1923-1933), Varşovia, 1933, p.142-144; Langrod, 
op.cit., p.95-96. 
2 PAM, idem, Procesul verbal nr. 6 (pct. 1) al şedinţei Sf. Sinod din ziua de 13 aprilie 1925. 
3 „Voskresnoe čtenie” nr. 41, 1925, p.647. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

231 
 

                                                

Citirea oficială a conţinutului thomosului nu însemna în mod automat 
recunoaşterea autocefaliei poloneze de către toate celelalte Biserici surori, însă a 
reprezentat, într-un fel, o confirmare a dreptului la autonomie de care se putea bucura. 
Oficialităţile poloneze, grupările politice ale vremii şi ierarhia Bisericii au recunoscut 
valoarea oficială a thomosului care oferea bazele organizării Bisericii Ortodoxe pe 
principiul autocefaliei. Printr-o hotărâre a Sinodului din 13 aprilie 1925, statutul de 
Biserică independentă urma să fie reflectat de însăşi denumirea Sfintei Biserici 
Ortodoxe Autocefale Poloneze1. 

În ceea ce priveşte poziţia celorlalte Biserici Ortodoxe Autocefale faţă de 
autocefalia Bisericii Ortodoxe Poloneze, situaţia se prezintă variat, deşi există un 
numitor comun, şi anume aproape toate, cu excepţia Bisericii Ruse, a cărei atitudine a 
fost de la bun început negativă, au recunoscut condiţionat noul statut al Bisericii 
Ortodoxe din Polonia, subliniind necesitatea reconcilierii cu Biserica-Mamă şi obţinerea 
binecuvântării acesteia îndată ce situaţia politică din Rusia ar fi permis reluarea 
relaţiilor. Foarte important este însă faptul că nici o altă Biserică nu a refuzat să-şi 
exprime acordul. 

O delegaţie a episcopatului polonez, în frunte cu mitropolitul Dionisie, a pornit 
în anul 1927 într-o serie de vizite oficiale pe la majoritatea Bisericilor Ortodoxe 
Autocefale, în scopul stabilirii unor relaţii canonice de înţelegere şi armonie. Din 
discursurile tuturor şefilor Bisericilor surori reiese în mod limpede necesitatea 
recunoaşterii de facto şi de jure a autocefaliei poloneze.  

Au existat şi Biserici care au protestat în mod formal sau real împotriva modului 
în care a fost proclamată autocefalia Bisericii Ortodoxe Poloneze (de exemplu, Biserica-
Mamă şi Biserica Ortodoxă Rusă din Emigraţie). Biserica-Mamă, în persoana 
patriarhului Tihon, protestase împotriva încercărilor de proclamare a autocefaliei încă de 
la început, limitându-se doar la a reitera autonomia largă care îi fusese acordată Bisericii 
poloneze. După ce a ieşit din închisoare, patriarhul Tihon a publicat o pastorală în care 
anunţa reluarea activităţii în calitate de Întâistătător al Bisericii Ruse2. La aflarea acestei 
veşti, mitropolitul Dionisie îi adresează patriarhului o scrisoare în data de 5/18 
noiembrie 1923, în care îşi exprima bucuria de a-l şti liber şi în fruntea Bisericii 
Ortodoxe Ruse. Totodată îi adresa, în numele întregii Biserici Ortodoxe Poloneze, 
rugămintea de a binecuvânta autocefalia, anterior binecuvântată de patriarhul Constanti-
nopolului. Aceasta a fost prima scrisoare a episcopiei poloneze care aborda problema 
blagoslovirii constituţiei autocefale. Argumentele de care s-a servit patriarhul Tihon în 
refuzul său de a recunoaşte autocefalia acordată de Constantinopol au fost următoarele: 
recunoaşterea autocefaliei ţine de competenţa sinodului local, şi nu a patriarhului; 
patriarhul ecumenic nu are dreptul de a-şi exercita autoritatea în cadrul patriarhiei 
Moscovei; ştirile destituirilor ilegale, necanonice ale episcopilor Pantelimon, Serghie, 

 
1 PAM, I/1. Procesele verbale din 13 aprilie, 5 iunie şi 1 decembrie 1925 ale şedinţelor Sf. Sinod 
din anul 1925. 
2 „Wiadomości Metropolji Kościoła Prawosławnego w Polsce” nr. 19, 1923. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

232 
 

                                                

Vladimir şi Elefterie1; şi nu în ultimul rând lipsa unei informări temeinice cu privire la 
situaţia internă a Bisericii Poloneze, din momentul când tratativele pe care patriarhul le 
purta cu autorităţile au fost întrerupte de arestarea sa. În perioada când relaţiile cu 
Patriarhia de la Moscova au fost întrerupte, pentru a nu se crea o situaţie de tensiune 
între autoritatea bisericească şi credincioşi – la rândul lor reticenţi la ideea de autocefalie 
–, presa oficială a Bisericii a explicat tăcerea patriarhului de la Moscova prin 
dificultăţile de comunicare determinate de cenzura şi regimul sovietic. Ierarhii polonezi 
continuau să rămână optimişti în privinţa acordului Moscovei, deoarece e bine ştiut 
faptul că Biserica-Mamă este obligată în anumite condiţii (IV, 17) să îşi dea binecu-
vântarea, iar istoria Bisericii prevede că, în cazul imposibilităţii exprimării acordului 
Bisericii-Mame, este binevenită binecuvântarea altor Biserici, în fruntea cărora se află 
ierarhi de rang superior, adică patriarhi, ceea ce reprezenta, de altfel, cazul Bisericii 
Poloneze. Protestul Moscovei a fost ulterior repetat de către locţiitorul patriarhului, 
mitropolitul Petre, şi apoi de către mitropolitul Serghie (scrisorile Bisericii Ortodoxe 
Ruse către Mitropolia Varşoviei din 24 septembrie 1928, 22 octombrie 1928 şi 29 iunie 
1930). La rândul său, mitropolitul Dionisie a răspuns de fiecare dată acestor proteste2. 

 
1 Argumentul acesta nu este îndreptăţit, deoarece autorităţile statului îşi rezervă dreptul 
constituţional de a confirma prelaţii în funcţii sau dimpotrivă de a le refuza candidatura. 
Totodată, statul are dreptul să impună candidaţilor obligativitatea cetăţeniei poloneze, considerată 
ca argument al loialităţii faţă de patrie. 
2 Pe 16 septembrie 1924, Sinodul Episcopilor a răspuns scrisorii patriarhului Tihon din data de 23 
mai 1924, prezentându-i Prea Fericitului istoria Bisericii Poloneze din clipa proclamării 
autocefaliei sau scrisoarea mitropolitului Dionisie către mitropolitul Petre din 25 decembrie 
1925, care nu a ajuns la destinatar şi, ca atare, anexată în scrisoarea din 26 martie 1928; 
scrisoarea mitropolitului Dionisie adresată mitropolitului Serghie pe 29 septembrie 1927 ca 
răspuns la scrisoarea acestuia din 24 septembrie 1927, referitoare la problema autocefaliei; 
scrisoarea mitropolitului Dionisie către mitropolitul Serghie din 26 martie 1928, ca răspuns la 
scrisoarea acestuia din 4 ianuarie 1928. Ultimele două scrisori primite din partea mitropolitului 
Serghie, datate 22 octombrie 1928 şi, respectiv, 26 iunie 1930, au rămas fără răspuns, iar Sinodul 
a adoptat în ziua de 15 aprilie 1929 o hotărâre cu privire la relaţiile BOP cu Patriarhia de la 
Moscova bazate pe „inviolabilitatea constituţiei autocefale a Bisericii Ortodoxe din Polonia, 
stabilită canonic” în baza drepturilor acordate de patriarhul ecumenic. De asemenea, cităm un 
fragment din scrisoarea de răspuns a mitropolitului Dionisie adresată mitropolitului Serghie, la 
acea vreme locţiitor al patriarhului: „Starea actuală de fapt – ne referim mai ales la privarea 
patriarhului de la Moscova de libertatea de acţiune – a constrâns ierarhia ortodoxă poloneză să se 
adreseze patriarhului ecumenic cu rugămintea de a recunoaşte constituţia autocefală a Bisericii 
Ortodoxe din Statul Polonez ca fiind indispensabilă pentru existenţa Bisericii Poloneze în noile 
condiţii şi spre binele Ortodoxiei în general... Noi, pe de altă parte, ne amintim mereu de 
obligaţia pe care o avem faţă de iubita noastră Biserică Rusă şi, cu prima ocazie care se va ivi, 
când în fruntea ei va sta din nou un păstor recunoscut de toate Bisericile Ortodoxe şi de întreg 
poporul ortodox rus, îl vom ruga cu stăruinţă ca, pentru binele şi pacea Bisericii, să ne dea 
binecuvântarea existenţei autocefale a Bisericii Ortodoxe, recunoscută şi confirmată deja de toate 
celelalte Biserici Ortodoxe Autocefale” (în „Voskresnoe čtenie”, nr. 52, 1927). 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

233 
 

                                                

Autocefalia „condiţionată” a fost diferit acceptată în cercurile ortodoxe din 
Polonia. Unii s-au pronunţat pentru necesitatea şi canonicitatea ei, alţii au chestionat-o şi 
au considerat-o ca fiind o stare determinată de către patriarhul Tihon încă din anul 1921, 
când fusese instituită larga autonomie a Bisericii Ortodoxe Poloneze. Se cuvine totuşi 
evidenţiat faptul că acceptarea formulei de compromis a autocefaliei de către 
mitropolitul Gheorghe şi apoi de succesorul său, mitropolitul Dionisie, a protejat 
Biserica de o serie de măsuri represive, impuse de autorităţile statului şi de anumite 
tendinţe de lichidare sau polonizare a Ortodoxiei, dând posibilitatea Bisericii să-şi 
exercite funcţiile sale şi permiţând chiar, în perspectivă, reglarea situaţiei juridice şi 
financiare. Nu trebuie scăpat din vedere faptul că, atunci a fost destabilizată în interior, 
nu numai de către adversarii autocefaliei, ci şi de către adepţii ucrainizării sale, în 
vederea păstrării „chipului rusesc”1. A fost criticat, de asemenea, modul în care Biserica 
a ales să-şi manifeste loialitatea faţă de stat, precum şi consecvenţa cu care mitropolitul 
Dionisie a încercat să identifice Biserica cu raţiunea de stat poloneză, riscându-şi în felul 
acesta – din cauza inconsecvenţei politice a autorităţilor naţionale – poziţia în 
majoritatea mediilor ortodoxe, mai ales în cele ucrainene şi bieloruse2. 

În 1930, Sinodul Episcopilor polonezi hotărăşte, în baza decretului din 27 
noiembrie, ca toate scrisorile care vor mai veni din partea mitropolitului Serghie să fie 
considerate documente „cu titlu de acte informative”3. Această hotărâre a fost 
determinată de alegerea mitropolitului Serghie de a semna actul de loialitate faţă de 
regimul sovietic, ceea ce însemna anularea libertăţii de decizie şi a voinţei proprii. 

Autocefalia Bisericii Ortodoxe din Polonia a creat, la rândul său, un precedent, 
deoarece, înainte de a fi recunoscută de Biserica-Mamă, a fost admisă de Bisericile 
Ortodoxe Locale. Tot pentru prima oară în istorie s-a întâmplat ca Biserica-Mamă, din 
care se desprinde o facţiune, să se afle sub cenzura unei autorităţi atee recunoscute de 
jure. 

Proclamarea autocefaliei în anul 1925 a reprezentat un succes de netăgăduit al 
guvernului polonez, cu atât mai mult cu cât aceasta a fost rezultatul demersurilor 
ierarhilor Bisericii, susţinuţi de stat, şi nu urmare a deciziei forţelor laice, cum s-a 
întâmplat în istoria altor Biserici Ortodoxe (de exemplu, Biserica Ortodoxă Română, 
Biserica Ortodoxă Greacă etc.). Ce-i drept, costurile politice ale autocefaliei au fost mari 
(episcopi exilaţi, presiuni exercitate asupra clerului pentru a-şi exprima acordul, tensiune 
creată între ierarhi şi credincioşi sau mediile ortodoxe ucrainene, bieloruse şi ruse), dar, 
în final, au meritat. 

 
1 Papierzyńska-Turek, op.cit., p.90. 
2 Mai multe informaţii despre orientările naţionaliste şi naţionale din sânul Bisericii găsim la A. 
Chojnowski, Poglądy polityki narodowej Rządów polskich 1921-1938 (Concepţiile politicii 
naţionale a guvernelor poloneze între anii 1921-1938), Wrocław, 1979 sau în perioadicele 
„Wiadomości Metropolii Prawosławnej w Polsce (1938-39)”, „Gazeta Prawosławna (1936-38)”, 
„Przegląd Prawosławny (1939)”. 
3 „Voskresnoe čtenie”, nr. 49, 1930; PAM I/3. Procesul verbal 111 din 27 octombrie 1930. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

234 
 

Am discutat aici doar despre prima autocefalie a Bisericii Ortodoxe Poloneze, 
obţinută între anii 1924-1925 cu ajutorul thomosului Patriarhiei de la Constantinopol şi 
pe fundalul dezaprobării Bisericii-Mamă – Biserica Ortodoxă Rusă. Datorită complexi-
tăţii problemelor ridicate de această primă autocefalie, nu ne rămâne timp să vorbim şi 
despre cea de-a doua şi ultima autocefalie, obţinută în anul 1948, de data aceasta cu 
binecuvântarea Patriarhiei de la Moscova. Aceasta problemă însă face subiectul unei 
discuţii separate. 

 
 
 

The Autocephaly of the Polish Orthodox Church. Its Premises and Recognition 
 
 
The interwar period is known in the history of the Orthodox Church in Poland as being marked 
by a series of critical moments and numerous, sometimes dramatic efforts with the view of 
normalizing the State-Church relations. The two knotty, ticklish, stringent problems that needed 
to be solved immediately in order to ensure the well functioning of the Church activity were: the 
clarification of the external Church statute and the validation of its juridical statute. The State-
Church relations in the prewar period stood under the auspices of these two major co-ordinates.  
In this essay I mainly covered the first of the two autocephalies of the Polish Orthodox Church, 
obtained in 1924-1925 with the aid of the thomos issued by the Constantinople’s Patriarch, 
strongly contested and denied by the Mother-Church - The Russian Orthodox Church. Due to the 
complexity of the issues implied by this first autocephaly, we did not refer in this paper to the 
second and last autocephaly, obtained in 1948, this time with the blessing of the Patriarchy in 
Moscow. This matter is subject to a distinct discussion.  

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24259 © 2008 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

