
 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

105 
 

 
 
 

SIMBOLISMUL RUS ŞI SIMBOLISMUL EUROPEAN. 
 CONFLUENŢE ŞI DIFERENŢE 

 
 

       Aura HAPENCIUC 
 
 

 
Simbolismul rus are privilegiul de a se plasa în avangarda numeroaselor mişcări 

ce s-au succedat în acelaşi spaţiu, fapt ce-i conferă un profil special. Putem afirma că 
simbolismul rus, cel mai important după simbolismul francez, a fost o mişcare culturală 
sincronă cu cea occidentală, dar puternic individualizată. Spre deosebire de cel 
european, de sorginte franceză, simbolismul rus are şi alte resorturi. Fără să se 
mulţumească cu propulsarea unei noi formule poetice, simbolismul rus a lansat şi o nouă 
viziune estetică asupra lumii, afirmându-se în toate genurile artei.  

Compararea şcolilor simboliste europene ne conduce la identificarea unor 
corespondenţe, în special între simboliştii răsăriteni şi cei nordici, la care tragismul era 
sporit  de problemele noi care se ridicau în faţa conştiinţelor artistice. Scriitori ca Al. 
Blok şi A. Belîi în Rusia, J. Kasprowicz  în Polonia, G. Frőding în Suedia, W.B. Yeats 
în Irlanda ilustrează aceste afirmaţii. Ceea ce-i apropie pe marii poeţi răsăriteni, Al. 
Blok, A. Belîi, T. Micinski, G. Bacovia, J. Kasprowicz, O. Brězina şi Ady Endre, de 
exemplu, este dimensiunea metafizică a neliniştii lor în faţa realităţii istorice. Strigătul 
prin care se defineşte expresionismul îşi are originea, se pare, în simbolismul răsăritean. 

În sfârşit, să mai punctăm un alt element care particularizează curentul rus şi 
care  are în vedere premisele apariţiei. Spre deosebire de simbolismul rus, cel francez a 
apărut ca o reacţie la poezia prea retorică a romanticilor, la impersonalitatea rece a 
poeţilor parnasieni. Şcoala care a publicat culegerea de poezii intitulată Parnasul 
contemporan obişnuia să se considere „obiectivă”, „impersonală”, pentru că era preo-
cupată exclusiv de formă. Reprezentanţii ei scriau o poezie mai mult pentru ochi şi 
urechi decât pentru inimă, prilej pentru simbolismul european de a opune parnasienilor 
dorinţa de a reintegra în poezie sensibilitatea, visul, ideea, recurgând la simbol, dar cu 
ferma convingere că versul trebuie să sugereze ideea, nu s-o exprime. Astfel s-a 
întemeiat noua paradigmă a poeziei moderne.  

În ceea ce priveşte simbolismul rus, critica de specialitate semnalează legăturile 
acestuia cu poezia începutului de secol al XIX-lea, prin V. Jukovski şi, mai târziu, prin 
A. Fet. Totuşi, noua mişcare din Rusia ia cunoştinţă de propria existenţă în anul 1893, 
când apare eseul programatic al lui D. Merejkovski, Despre cauzele decăderii şi despre 
noile curente în literatura rusă contemporană, urmat de albumul antologic scos de V. 
Briusov, Simboliştii ruşi (1894). Promotorii renaşterii filosofico-religioase ruse din 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:32 UTC)
BDD-A24247 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

106 
 

                                                

deceniul următor, V. Soloviov, N. Berdiaev, V. Rozanov, îşi vor găsi, şi ei, puncte 
comune cu noul curent. Influenţa lui V. Soloviov, în special, îi face pe „tinerii 
simbolişti” să capete trăsături care să-i deosebească de francezi: notele mistice religioase 
şi slavofilismul cu reminiscenţe din autohtonismul lui F. Dostoievski.  

Elementele comune care apar între simbolismul rus şi cel vestic nu se explică 
prin împrumut de la francezi, ci prin manifestarea, ca şi în romantism, a unei 
sensibilităţii universale, prin circulaţia de motive care ţin de această sensibilitate. 
Iniţiativa de a apropia cele două şcoli porneşte din Rusia, pentru ca, mai târziu, Estul să 
devină un spaţiu în care occidentalii să caute să se regăsească. E suficient să amintim 
doar rolul revistelor: „Mir iskusstva” (Lumea artei, 1899-1904), „Vesî” (Balanţa, 1904-
1909), la care colaborau, printre alţii, Giovanni Papini şi René Ghil, „Zolotoe runo” 
(Lâna de aur, 1906-1909), sau impactul pe care l-au avut asupra operei lui R.M. Rilke 
călătoriile în Rusia, care îl îndreaptă spre o viziune evanghelică asupra lumii. 
Simbolismul deschide drumul curentelor care depăşesc graniţele naţionalului, astfel că, 
în mod firesc, artişti din cele două părţi ale Europei încep un schimb cultural fervent.  

Misiunea generaţiei simboliste, aşa cum o înţelege ea, în primul rând, este de a 
rezolva criza limbajului poetic. Arta devine în această perioadă o problemă aproape 
exclusiv de limbaj, un limbaj universal, obţinut nu ca rezultat al unei operaţii logice, ci 
prin investigarea arheului. În acest context, sintaxa  este liberă şi neomogenă. 
Concretizarea discursului simbolist, în special în forme lirice, se explică şi prin cultul pe 
care îl aveau pentru cuvânt, în egală măsură, simboliştii din Vestul şi din Estul Europei: 
St. Mallarmé, A. Rimbaud, St. George, V. Ivanov, A. Belîi. Ideea privitoare la forţa 
creatoare a cuvântului poetic a fost dezbătută pe larg de către simboliştii ruşi, în 
concepţia cărora artistul cuvântului apare ca un nou demiurg. Belîi subliniază că în 
cuvânt este dată creaţia primară, primul act al creaţiei fiind denumirea lucrurilor. În 
viziunea lui Belîi, haosul este o lume „fără cuvinte şi fără sens”, de care omul se apără 
„înarmat cu scutul cuvântului”1. Pentru V. Ivanov cuvântul este un simbol în care se 
realizează sinteza principiilor generalului şi particularului.   

Aceleaşi preocupări pentru definirea cuvântului poetic îl au şi simboliştii 
occidentali. Ch. Baudelaire cunoştea doctrinele „iluminaţilor francezi” şi ale lui E.A. 
Poe, inspirate din aceleaşi surse, potrivit cărora cuvântul îşi are originea în unitatea 
primordială cosmică; prin rostirea sa, are loc contactul magic al vorbitorului cu această 
origine. Autorul Florilor răului va scrie despre esenţialitatea cuvântului următoarele: 
„Cuvântul conţine un ce sfânt care ne interzice să facem din el un joc al hazardului. A 
mânui artistic o limbă înseamnă a exercita un fel de magie evocatoare”2. Magia despre 
care vorbeşte scriitorul francez se manifestă în Les Fleurs de Mal prin acumulări insolite 
de rime, asonanţe, succesiuni de vocale care dirijează sensul. Despre aceeaşi magie, 
numită „alchimie a cuvântului”, scrie A. Rimbaud, care vede în actul poetic o 
corespondenţă cu operaţia magică care, prin intermediul unei substanţe misterioase, vrea 

 
1 Andrei Belîi, Магия слов, în Символизм как миропонимание, Moscova, 1994, р.135. 
2 Ch. Baudelaire, Oeuvres completès, Paris, Gallimard, 1976, p. 1035. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:32 UTC)
BDD-A24247 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

107 
 

                                                

să transforme metalele inferioare în aur. Prin această operaţie, de fiecare dată se nasc 
formaţii sonore care, la o lectură cu voce tare, arată maniera în care sunt valorificate 
sunetele.  

În eseul Magie, St. Mallarmé numeşte poetul „vrăjitor de litere”. A face poezie 
înseamnă, pentru teoreticianul simbolismului francez, a reînnoi actul originar de creaţie 
a limbii prin surprinderea neexprimabilului. Cuvântul poetic intră în disonanţă cu 
normalitatea şi aceasta se întâmplă nu numai la nivel fonetic, dar şi sintactic. Unul dintre 
meritele lui Mallarmé este acela că a reînnoit sintaxa poetică, evitând punctuaţia sau 
ambiguizând părţile de propoziţie, aspect care va deveni atribut al liricii moderne. 
Consideraţiile asupra sintaxei poetice îi apropie pe cei mai importanţi teoreticieni ai 
simbolismului din cele două culturi, Belîi şi Mallarmé. Belîi „va folosi sintaxa operei în 
mod liber şi va alătura în ea forme şi arte diferite: poezia şi pictura, poezia şi muzica, 
poezia şi ştiinţa, poezia şi proza”1, semnificative pentru această libertate a sintaxei fiind 
mai ales cele patru Simfonii. Dacă la Blok se păstrează scheletul sintaxei clasice, la Belîi 
lucrurile stau diferit: 

 
1. И вот началось… углубилось… возникло… точно это были гаммы из неведо-

мого мира, неизвестно откуда возникавшие, замиравшие. 
2. Точно это было само по себе, а трудившие и водившие смычками сами по 

себе…” 2

(1. Porni…se adânci…izbucni…game dintr-o lume necunoscută, nu se ştie de unde 
pornite, de unde izvorâte.  

2. S-ar fi zis că ea, muzica, trăia independent, iar cei care cântau la trompetă sau 
plimbau arcuşul pe coarde erau de capul lor…) 

 
A. Belîi, Simfonia a doua, dramatică, trad. Tatiana Nicolescu 

 
  Spre deosebire de francezi, simboliştii ruşi mizează, în construcţia textului 

poetic, pe silabă şi pe emistih. Mallarmé restituie cuvântul fondului său originar prin 
procedee antisintactice: fragmentarea sintaxei, discontinuitate interioară a unei vorbiri la 
limita imposibilului, depotenţarea verbului, intensificarea şi izolarea substantivelor. 
Planurile se întrepătund, iar funcţia de coerenţă sintactică este transferată planului 
sonor : 

 
Neant această spună, vers 
Virgin vestind doar cupa plină; 
Aşa, sirene în lumină 
Se-afundă, multe-n salt invers. 

 
 St. Mallarmé, Salut, trad. Alexandru Philippide 

 
1 Livia Cotorcea, Avangarda rusă, Editura Universităţii „Al.I. Cuza”. Iaşi, 2005, p. 15. 
2 Andrei Belîi, Сочинения, Moscova, 1990, p. 303. 
 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:32 UTC)
BDD-A24247 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

108 
 

                                                

Pentru P. Valéry, care a continuat ideile lui Mallarmé, poezia înseamnă a 
pătrunde în straturile originare ale limbajului din care s-au desprins cândva şi din care se 
pot desprinde mereu formule de magie şi de incantaţie. Pentru a realiza poezia, crede 
Valéry, trebuie să se încerce combinaţii şocante între zone de semnificaţie şi efecte 
sonore variate, realizând astfel acea expresie unică, necesară, ce echivalează cu o 
formulă matematică.    

„Poezia se vrea unicul loc de întâlnire a absolutului cu limbajul”, scrie Hugo 
Friedrich în  Structura liricii moderne, cu referire specială la lirica de la începutul 
secolului al XX-lea1. Poezia simbolistă demonstrează acest lucru din plin, pentru că ea a 
clătinat edificiul solid al convenţiei poetice tradiţionale, experimentând plină de 
îndrăzneală în planul creaţiei şi reflectând, poate mai mult decât a făcut-o romantismul, 
asupra naturii ei. În mod corespunzător s-au intensificat preocupările privind limbajul 
artistic, îndeosebi limbajul muzicii, deoarece doar acesta, „având concomitent o funcţie 
expresivă şi ontologică, putea să-şi creeze propria realitate, să dea transparenţă acelui 
univers de semnificaţii şi de semne, existent dincolo de spaţiul empiric”2. 

Fascinaţia pe care muzica a exercitat-o asupra poeţilor a ocupat un loc esenţial 
în definirea curentului simbolist de către Paul Valéry şi Paul Verlaine la francezi, V. 
Ivanov şi A. Belîi la ruşi, S. Przybyszewski la polonezi, G. D’Annunzio la italieni sau de 
Al. Macedonski la români. Accentuând ideea unităţii dintre poezie şi muzică, simboliştii 
vizau, prin „cuvântul muzical”, verbul cu o deschidere dublă, spre cosmos şi spre 
straturile cele mai profunde ale eului. Trebuie remarcate diferenţele de înţelegere dintre 
antichitate, romantism şi simbolism în privinţa muzicalităţii. Dacă în antichitate poezia 
era cântată, în romantism muzica era subînţeleasă, tehnica muzicală fiind cultivată la 
nivel mai profund, întrucât limbii îi revenea un rol mai important. Prin comparaţie cu 
romantismul, unde profunzimea e conferită de continuumul cosmic, filosofic, 
simbolismul mută muzicalitatea la suprafaţa textului, făcând din ea un atribut obligatoriu 
al poeticului.    

Verlaine ridică muzicalitatea la rang de categorie esenţială a poeticului. În 
cunoscuta lui Art poétique, accentul cade pe afirmarea primordialităţii idealului muzical, 
în cazul acesta fiind vizată o muzicalitate fără spectaculozitate exterioară, construită pe 
interioritate şi sugestie. „Imprecizia” este efectul acestei preferinţe, efect obţinut prin: 
asimetrii, culori şterse, contururi estompate. Simbolismul conturează o estetică a clar-
obscurului, unde sugestia ia locul descrierii. Punând accent tot pe muzicalitate, V. 
Ivanov detaşează ca aspect esenţial al acesteia magia ritmicităţii, „mijlocitoare între 
lumea esenţei divine şi om”3. S. Przybyszewski vorbeşte despre valoarea transcendentă 
a muzicii, iar G. D’Annunzio îşi intitulează articolul program al decadentismului 
Manifest la patru mâini. Muzicalitatea este pentru scriitorul italian principiu 
fundamental prin care se realizează esenţa poeziei.  

 
1 Hugo Friedrich, Structura liricii moderne, Editura pentru Literatură Universală, Bucureşti, 
1969, p. 100. 
2 Zina Molcuţ, Studiu întroductiv, în Simbolismul european,Editura Albatros,Bucureşti,1983,p. 4. 
3 Viaceslav Ivanov,  Борозды и межи,  Мoscova, 1916, р. 131. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:32 UTC)
BDD-A24247 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

109 
 

                                                

Creaţia artistică a simboliştilor europeni ilustrează principiile expuse de 
teoreticienii lor. Astfel, lirica lui Al. Blok este o adevărată magie. Totuşi muzica 
profundă a versului blokian nu umbreşte şi nu domină sensul. Poezia lui D’Annunzio dă 
impresia de simfonism, de sobrietate arborescentă. Rubén Dario acordă atenţie 
principiului difluentizării la nivelul reprezentării instrumentelor muzicale, în special al 
„cosmicului flaut”. La Mallarmé muzicalitate nu înseamnă doar eufonia limbajului. Ea 
este, potrivit lui Hugo Friedrich, „o vibrare şi a conţinuturilor intelectuale ale poeziei şi 
a tensiunilor sale abstracte, perceptibilă mai degrabă pentru urechea interioară decât 
pentru cea exterioară”1. 

În plan teoretic, simboliştii polemizează cu mitul progresului, întorcându-se la 
antichitate, la lumea ideilor pure. La simboliştii ruşi se mai adaugă conştientizarea 
faptului că progresul tehnic distruge rădăcinile iraţionale din care izvorăşte creaţia 
mitică, acolo fiind depozitată cunoaşterea superioară, pierdută. În concepţia lui V. 
Ivanov, poetul este singurul care poate evoca simboluri uitate, el devenind astfel 
„organul inconştient al memoriei poporului”2. O noutate adusă de simboliştii ruşi este 
legată de ideea genezei comune a simbolului şi a mitului. În Culorile sfinte din 1911, A. 
Belîi subliniază că simbolul este „realizarea mitului în limbă”3. Reflectând asupra 
relaţiei dintre mit şi literatură, acelaşi teoretician îşi exprimă opinia că forţa literaturii 
ruse rezidă tocmai în faptul că ea îşi trage seva din rădăcinile iraţionale ale creaţiei 
populare.  

Dacă ne gândim la modalităţile de mitologizare sau resemantizare a vechilor 
mituri, constatăm că prea puţin putem face o apropiere între şcoala simbolistă franceză 
şi cea rusă. Dacă la Valéry cuvântul devenea un mijloc de a descifra mitul, la A. 
Rimbaud mitul e degradat prin asocierea cu lucruri ordinare, iar lumea antică e invadată 
de grotesc, ca în sonetul Vénus Anadyomène, în care Afrodita apare din spuma mării, 
înfăţişată cu un trup gras de femeie ce  iese dintr-o cadă de tablă verde. Astfel de viziuni 
apropie simbolismul francez târziu de avangardă.  

Altfel stau lucrurile la belgieni, la care respiritualizarea  poeziei porneşte de la 
valorificarea unui puternic fond mitic şi legendar în semnificaţia lui religioasă. M. 
Maeterlinck, G. Rodenbach, Mockel se întâlnesc cu simboliştii ruşi în aplecarea lor către 
mistic. Poezia lui W.B. Yeats este şi ea nutrită de legendele şi miturile irlandeze, dar şi 
de teozofie. Poetul englez actualizează simbolistica şi mitologia celtă, cu personaje ca 
Oisin viteazul, Férgus, Blanid, Mac Nessa, Cuchulain, fenieni, druizi, personaje 
surprinse într-un cadru natural având atributele originarului. 

Întoarcerea in illo tempore presupune utilizarea unui limbaj încărcat şi el de 
semantica arhaicului. Pentru a realiza această sugestie de limbaj special, din afara 

 
1 Friedrich, op.cit., p. 143. 
2 Viaceslav Ivanov, Поэт и чернь в По звездам, Статьи и афоризмы, Petersburg, 1909, р. 40, 
apud Virgil Şoptereanu, Filosofia mitului în literatura rusă, Editura Universităţii din Bucureşti, 
1997, p. 20. 
3 A. Belîi, Священные цвета, în Символизм как миропонимание, Moscova, 1994, р. 203. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:32 UTC)
BDD-A24247 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

110 
 

                                                

timpului, rusul V. Ivanov, de exemplu, alătură cuvinte din limbile de cult, sunete şi 
ritmuri uitate ale poeziei populare ruse: 

 
 

В румяна ль, мушки и дендизм, 
В поддевку ль нашего покроя, 
Певец и сверстник Антиноя, 
Ты рядишь свой анахронизм. 
 
(Un fante rumen, ce dendysm! 
Podiovca-o poartă arian 
Cu Antinou contemporan. 
Paradă şi anacronism. 

 
 

Viaceslav Ivanov, Anacronismul; traducerea ne aparţine 
 
 

Propensiunea spre misticism a simboliştilor ruşi este legată de mistica patriei şi 
de mistica neamului, adică de originar, primordial, ca temelie a unei permanenţe în 
fulguranţa istoriei.  Spre deosebire de simbolismul francez, de exemplu, care are deja 
vocaţia cosmopolită, simbolismul rus se simte purtătorul unor idealuri naţionale în 
virtutea cărora Rusiei îi revine un rol mesianic. Legătura cu pământul natal este prezentă 
în întreaga literatură rusă şi a inspirat simboliştilor din a doua generaţie interesul pentru 
problemele specificului social şi istorice. Tema Rusiei devine astfel izvor de meditaţie 
filosofică şi problemă a creaţiei artistice pentru simbolişti ruşi, care se individualizează 
prin valorificarea tradiţiilor naţionale, prin importanţa acordată resemantizării 
specificităţii sub semnul unui neo-romantism.  

E o notă generală a simbolismului preluarea opoziţiei romantice faţă de 
nedreptatea socială, ostilitate vizibilă şi la precursorii simbolismului francez: A. 
Rimbaud, Villiers de l’Isle-Adam. „Decadenţii” francezi, în special Rimbaud şi 
Verlaine, erau în conflict declarat cu întreaga societate. De aceea numeroase vor fi 
poeziile în care ei îşi exprimă protestul împotriva unei orânduiri aflate în „lungă 
agonie”, cum scrie Rimbaud.   

Tematica citadină, specifică simbolismului, se pliază pe tema mai veche a 
singurătăţii omului în cosmos. Ea are tradiţie în literatura rusă, pe linia lui N. Nekrasov. 
Pe V. Briusov, maniera de abordare a temei îl apropie de simboliştii occidentali. La 
simboliştii francezi, este cunoscută în special contribuţia lui E. Verhaeren în tratarea 
temei. Ch. Baudelaire cântă „regnul absolut al artificialului”, în care „masele cubice de 
piatră ale oraşelor” apar ca „peisaje anorganice ale spiritului pur”1. Poemul Vis parizian 
de Ch. Baudelaire descrie un oraş al visului cu formaţii cubice, o concretizare a 

 
1 Friedrich, op.cit., p. 40. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:32 UTC)
BDD-A24247 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

111 
 

constructivismului. El aminteşte mai târziile figuri geometrice ale Petersburgului din 
romanul lui Belîi, unde tema capătă o aură deosebită care explică impersonalul din 
roman. 

În poeziile Ville, Villes de Rimbaud sunt prezentate oraşe ale fanteziei. Nici la 
Baudelaire, nici la Rimbaud imaginea oraşului nu ţine doar de vis sau de fantezie. 
„Oraşul tentacular” este o realitate pe care o reprezenta Parisul în a doua jumătate a 
secolului al XIX-lea, în care realul şi irealul se întâlnesc, în care ordinea spaţială se 
inversează. O percepţie asemănătoare ne sugerează poezia citadină a lui Blok, în care 
oraşul este sublim şi îngrozitor, în acelaşi timp. În special, capitala nordică  devine 
tărâmul tragediei sufletului solitar, care îşi simte solitudinea în mulţime. Personajele 
care formează demonologia lui Blok întruchipează caracterul malefic al spaţiului 
citadin, pe care-l proiectează într-o mitologia a răului. Ca şi la Verhaeren, răul marelui 
oraş este un rău social, nu numai metafizic. 

La simboliştii occidentali natura este receptată ca peisaj urban, trecut prin 
„filtrele” civilizaţiei, în care totul este stilizat, rafinat, cunoaşte simetria. Peisajul 
romantic este înlocuit, în creaţia lor, cu parcuri şi cu grădini orăşeneşti, iar singurătăţii 
de tip romantic îi este preferată solitudinea din târguri periferice, în timp ce spleen-ul, 
misterul, zbuciumul sufletesc, suferinţele sunt înlocuite cu nevrozele moderne, cu 
neurasteniile.   

Componenta definitorie a esteticii simboliste o constituie reînnoirea surselor 
lirice prin investigarea zonei sufleteşti dedublate. Simboliştii ruşi îndreptăţesc celebra 
formulă rimbaldiană privind fiinţa poetului: „Eu este altul”. Sciziunea interioară a eului 
poetic se adânceşte lent şi ireversibil. La Rimbaud, impulsul poetic se declanşează prin 
automutilare, eul se abandonează şi, copleşit de inspiraţie divină, devine planetar, se 
transformă în înger şi mag. El îşi poate pune toate măştile şi se poate extinde peste toate 
modurile de existenţă. De aceea, motivul măştii este unul dintre motivele centrale ale 
simbolismului. Poetul simbolist recunoaşte astfel o parte ascunsă din propriul eu, 
asemenea unei umbre sau unui anti-eu. Motivul dedublării, venit şi pe linie 
dostoievskiană, trimite şi la psihologia abisală pusă în evidenţă de C. Jung, pentru care 
masca desemnează comportamentul omului orientat către exterior.  

Bufoneria, teatralitatea, ca manifestări pitoreşti ori tragicomice ale lumii sunt 
caracteristice şi simboliştilor ruşi, îndeosebi lui Blok, autorul unui întreg ciclu de poezii, 
Măşti de zăpadă. În comparaţie cu simbolismul francez, unde, în realizarea acestui 
motiv, persistă discursivitatea, ironia, artificialul, la ruşi predomină elementul magic şi 
mistic, dar nu lipseşte nici sarcasmul amar. „Chipul demonic” al eului blokian e 
construit ca reacţie polemică la titanismul romantic şi vizează, mai curând, un plan al 
derizoriului. Cu toate acestea, se păstrează din masca titanismului elemente cu care se 
construieşte grotescul simbolist. Eul liric simbolist diferă de cel romantic, distanţare 
care se vede în poeziile lui Blok pe tema demonismului. Este o  recodificare a motivului 
tipic simbolist în linia Baudelaire şi a râsului roşu a lui L. Andreev.      

Afirmaţia că simbolismul rus se îndepărtează de modelul francez se susţine şi 
prin constatarea că primul are mai multe puncte comune cu romantismul. Tematica 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:32 UTC)
BDD-A24247 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

112 
 

femeii şi a feminităţii realizează un context textual şi de semnificaţie în care afirmaţia de 
mai sus se verifică. Feminitatea are două ipostaze antitetice la simboliştii francezi: 
fecioara şi prostituata, cu atributele esenţiale – puritatea şi desfrânarea. Reprezentarea 
poetică sub semnul contrastului dezvăluie mai ales erotismul feminin. În poeziile lui 
Blok, Fecioara şi Preafrumoasa Doamnă prostituată converg ca apariţie şi semnificaţie. 
Imaginea fecioarei este subînţeleasă la Belîi şi în motivul iubirii dintre bărbat şi femeie 
şi în iubirea pentru pământ. Aceste paradoxuri vin în continuarea tradiţiei dosto-
ievskiene, unde prostituatele simbolizează idealul de sfinţenie.      

Generalizând cele mai importante elemente care ţin de retorica simbolistă, 
Rodica Zafiu a  stabilit o scară pe care a aşezat următoarele categorii: simbolul ca mijloc 
de comunicare şi cunoaştere (teoria corespondenţelor), metafora sinestezică, tehnica 
sugestiei care produce ambiguitatea, retorica temporalităţii şi efemerului, monotonia şi 
efectul obsesiv, artificialitatea estetizantă, discursivitatea, ironia şi intertextualitatea. 
Aceste elemente de bază sunt tehnici fără de care este greu de descifrat poezia 
simbolistă, plină de ambiguităţi.  

Simbolul ţine de un limbaj universal. Simboliştii ruşi folosesc, de preferinţă, 
„simboluri-hieroglife” prin care şi în vecinătatea cărora cuvinte şi imagini poetice 
reacced la valoarea lor magică originară. La Mallarmé limbajul simbolic e autarhic 
pentru că simbolurile nu provin dintr-un patrimoniu comun. Simbolul este un semn 
bazat pe o relaţie de analogie. De aici teoria corespondenţelor între realitatea materială şi 
cea spirituală, care a rămas legată de celebrul sonet al lui Baudelaire, Corespondenţe, 
devenit o emblemă a simbolismului. Foarte aproape de simbol stă imaginea sinestezică, 
cu aceeaşi valoare de cunoaştere, de acces către esenţe, către unitatea misterioasă a 
lumii. Doar prin muzică şi muzicalitate asociate culorii, susţine teoreticianul  simbo-
lismului rus, Belîi, poetul poate crea cititorului starea de spirit dorită. Cel mai bine 
ilustrează funcţiile poetice ale sinesteziei Simfoniile acestuia care consună cu dramele 
lirice ale lui R. Wagner, construite pe o sinteză estetică între muzică, poezie şi arta 
plastică.    

Sugestia este una dintre principalele contribuţii simboliste la dezvoltarea liricii 
moderne. Suprarealitatea care nu poate fi numită e evocată prin simboluri, aluzii, 
ambiguităţi, elipse, prin care sunt trezite corespondenţele. Vagul are avantajul de a crea 
asociaţii, de a permite lecturi multiple ale textului. O modalitate de reprezentare a 
vagului este utilizarea unor elemente vizuale difuze: umbră, fum, ceaţă. Poeţii simbolişti 
Yeats, Blok, D. Anghel aproape şterg contururile materiei, reduc realitatea la efecte de 
umbră şi lumină, asemenea pictorilor impresionişti. Verlaine recomandă, în Art 
poétique, un text de bază al simbolismului, vagul, indecisul, versul impar, fluid, 
muzicalitatea, nuanţa, „cântecul gri”, refuzul elocvenţei. D’Annunzio asociază cu umbra 
ideea lipsei de substanţialitate a vieţii. Asociindu-se cu ceaţa, umbra trimite la tragismul 
condiţiei umane, ca la Mallarmé în Igitur, unde umbra dobândeşte consistenţa şi 
funcţiile unui mit, fiind simbol al modelului perfect. 

Aşa cum am mai subliniat, figurile obsesiei şi artificialitatea, ca elemente de 
retorică simbolistă, se întâlnesc la simboliştii occidentali, dar nu sunt definitorii pentru 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:32 UTC)
BDD-A24247 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

113 
 

spaţiul slav, cu excepţia ciclurile de poezii Carmen şi Masca de zăpadă ale lui Blok, 
unde artificialitatea îşi găseşte expresia. În schimb, tehnica palimpsestului, întâlnită şi la 
postmodernişti, îi apropie pe simboliştii din culturi diferite. Blok conexează textul 
propriu cu alte texte de provenienţă simbolistă sau biblică, printr-un procedeu numit 
sintaxa oglinzii. Titlul poeziei Decembre de G. Bacovia nu este ales întâmplător, el 
anunţă un intertext cu decembrie din poemul Corbul de Edgar Poe, dar şi cu calendarele 
evului mediu, unde luna a treisprezecea mai este numită şi „decembrie al Corbului”, 
semnificând luna fără roade.  

Forma predilectă simbolismului a fost poezia, dar modelul liricii simboliste s-a 
manifestat, într-o măsură mai mare sau mai mică, şi în proză, în teatru, muzică şi 
pictură. Proza de la cumpăna veacurilor contopeşte trăsături ale mai multor curente şi 
grupări literare: realism, romantism, modernism, existenţialism. Renegaţi de toate şi 
revendicaţi de toate aceste curente, prozatorii simbolişti au redat esenţa transformărilor 
epocii frământate în care au trăit. Pe de altă parte, transformarea romanului după 
principiile esteticii simboliste n-a dat rezultatele scontate de fiecare dată pentru că 
majoritatea creaţiilor simboliste în proză au năzuit să se apropie de poezie prin lirism şi 
prin preocuparea lor pentru forma bazată pe contrapunct. Reuşite ale acestei forme sunt 
proza Divagations a lui Mallarmé şi romanul Petersburg al lui Belîi. Modalităţile de 
structurare modernă a textului sunt derivate din estetica simbolistă. Cu toate acestea, 
reformarea discursului în roman va fi realizată de scriitori ca J. Joyce care au meritul de 
a regândi poetic structurile romaneşti. În acest sens, în romanul Ulysses, scriitorul însuşi 
mărturiseşte că a plecat de la sugestii primite din romanul simbolistului Edouard 
Dujardin, în romanul ezoteric Veghea lui Finnegan, tehnicile de sugestie parvenindu-i 
din Un Coup de dés Finnegan Wake al lui Mallarmé.  

Teatrul simbolist european s-a făcut cunoscut în special prin belgianul Maurice 
Maeterlinck, creatorul dramei simboliste, specie apropiată de liric, mizând pe punerea în 
scenă a abstracţiilor, pe crearea unei atmosfere magice. Ca şi dramaturgul belgian, 
creatorii teatrului simbolist rus, Blok şi Ivanov, neglijează acţiunea şi caracterele 
personajelor, utilizează principiile sugestiei şi ale ambiguităţii. Ţine de estetica simbo-
listă şi valorificarea folclorului şi a mitului atât la Maeterlinck, cât şi în tragediile Tantal 
şi Prometeu ale lui Ivanov sau în piesele lui Blok, Teatrul de măscărici, Ramses, 
Cântecul destinului. Ceea ce apropie însă mai decis simbolismul dramatic din Estul şi 
Vestul Europei ţine de inovaţiile în domeniul artei spectacolului, datorate în speţă lui 
Meyerhold care a pus în scenă un număr impresionant de piese simboliste, reliefându-le 
tocmai specificul simbolist.    

Prima concluzie ce se desprinde din cele spuse mai sus este că simbolismul a 
fost mai întâi o mişcare literară, apoi artistică, care a reunit un număr mare de scriitori şi 
artişti din întreaga lume, în baza unui program estetic bine conturat, făcând primul pas 
de sincronizare a artei mondiale. A doua idee ţine de autohtonizarea simbolismului într-
o serie de ţări, un caz aparte constituindu-l cultura rusă, care, în cadrul acestui curent, 
paradoxal, a dat nume ce se sustrag oricărei tentative de încadrare într-o şcoală literară, 
pentru că adevărata artă trece dincolo de gusturi şi de mentalităţi. În al treilea rând, 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:32 UTC)
BDD-A24247 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

114 
 

pretutindeni, esenţa novatoare a simbolismului a dus  la adevărate mutaţii de valori şi la 
inaugurarea decisivă a unei noi vârste a artei.  
 
 
     
Bibliografie 
 

Belîi, Andrei, Символизм как миропонимание, Moscova, 1994 
Blok, Aleksandr, Собрание сочинений в восьми томах, Государственное Издатель-

ство художественной литературы,  Moscova-Leningrad, 1960 
Friedrich, Hugo, Structura liricii moderne, Editura Univers, Bucureşti, 1998 
Ivanov, Viaceslav, О новейших теоретических исканиях в области 

художественного слова, în Собраные сочинения,  Bruxelles, 1974 
Nicolescu, Tatiana, Piskunov, Vladimir, La hotar de veacuri, Editura Dacia, Cluj-Na-

poca, 1981  
Raymond, Marcel, De la Baudelaire la suprarealism, Editura Univers, Bucureşti, 1970 
Simbolismul european, studiu introductiv, antologie, comentarii, note şi bibliografie de 

Zina Molcuţ, Editura Albatros, Bucureşti, 1983  
Vlas, Vladimir, Rolul simbolismului european şi al bacovianismului în modernizarea 

poeziei române din Basarabia, Teză de doctor filologie, Universitatea de Stat din Moldova, 
Facultatea de Litere, Cişinău, 2005 

 
 
 
Русский символизм и европейский символизм. Сходства и разницы 

 
 

Настоящая статья представляет обзор русского и европейского символизма. 
Сравнение европейской и русской естетических моделей символизма полезно, потому что 
познаётся на конкретном материале суть разнообразных социокультурных кодов, 
порождающих различные способы отражения действительности. Методология рассмо-
трения  многоаспектных и системных литературных явлений предполагает поиск доми-
нантных схем, сближающих не только сходные,  но и разнообразные явления. 

Идея, к которой приходит в заключении автор имеет в виду то обстоятельство, что 
существуют определённые принципы, объединяющие этих писателей, и что европейские 
символисты стали предтечами модернистских и постмодернистских экспериментов, 
обратившись к проблемам мифа и символа в искусстве, суггестии, игры звука и смысла и 
т.д.  

 
   

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:32 UTC)
BDD-A24247 © 2008 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

