
 

 

 

 

 

 

Romanoslavica vol. XLVII nr.1 

 

 

  

 

223 

 

 

 

 

 

 
DOMINANTNE I MANJINSKE KULTURE 

I PITANJE MEĐUKULTURNE KOMUNIKACIJE 

                                              

 

Mariana DAN, Minerva TRAJOVIŠ-KONDAN 

 

 

 
Language and culture are, on the one hand, important factors in identity formation and 

expression, but they might be as well, on the other hand, tools for political manipulation. Since 

the end of the 18
th

 and during the 19
th

 century, in Europe, different dominant nations tried to 

impose a unique language, literature and cultural curriculum in education, neglecting thus the 

minority and/or regional languages and cultures. The socio-political relation between dominant 

and non-dominant languages and cultures has nowadays resulted in the mere extinction of the 

non-dominant entities. The European Charter for Regional or Minority Languages (ECRML) is a 

European treaty adopted in 1992 under the auspices of the Council of Europe and is meant to 

protect and promote historical regional and minority languages in Europe. The charter provides a 

large number of different actions state parties can take to protect and promote historical regional 

and minority languages. Enlightening, diachronically, the position of the Romanian ethnic 

minority language and literature in Serbia, as paralleled to the Wallach one, this paper analyses 

the cultural, and not the political aspects of this chart from a socio-linguistic and literary 

perspective. While stating that nowadays minority languages and cultures are anyway vanishing 

to different extends, it is, however, obvious that minority cultures that are backed up by official 

institutions are more sustainable, due to cross-cultural communication. Bilingualism, as a 

solution is discussed in terms of education; on the contrary, communities die away, if kept in 

cultural and linguistic enclaves with no education in both dominant and minority language. The 

paper also discusses the positive minority language and culture model of Voivodina in contrast to 

the situation of the Wallach culture which, although ancient and rich, has no writing and lacks in 

auctorial literary works, and which is, consequently, vanishing away without the involvement of 

local and regional government.     

The dichotomy language and/or culture is also discussed in terms of history and Weltanschauung. 

The communist regime of the ex-Yugoslavia was not less democratic, in respect to minority and 

regional languages, than any other European nation until the second half of the 20
th

 century, as it 

has promoted the philosophy of culture as an identity programme meant to keep the nation 

together. Since 1989, science has proved that values in cultures cannot be imposed from the 

outside, as ‗transcendental‘, as a commonly acceptable philosophy, but it is the individual who 

creates and expresses the values, no matter if the individual belongs to a minority language and 

culture or not. That is why, in the postmodern democratic society the philosophy of culture, 

which is actually viewed as the socio-political ideology of a nation, has been replaced with an 

anthropological concept, which does not establish any aprioristic or nationalistic views; on the 

contrary, cultural values are founded by man as an individual who has the right to express 

himself.    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:36 UTC)
BDD-A24146 © 2011 Editura Universității din București



 

 

 

 

 

 

Romanoslavica vol. XLVII nr.1 

 

 

  

 

224 

 

 

 

However, dominant languages and cultures still exist and, in the end, if valuable authors shift to 

another language, as they did in the past, in order to achieve better cross-cultural communication, 

it is less important how we pronounce their names, for example; for culture, as separated from 

the socio-political and ideological burdens of the philosophy of culture, the fact is important that 

a certain author has produced cultural values. Anonymous culture is unacceptable today. This is 

one more reason for the European countries to accept the European Charter for Regional or 

Minority Language, while the author should have the possibility to freely choose the language in 

which he writes. 

 

Key words: regional or minority languages, cross-cultural communication, reception, dominant 

language and culture, bilingualism, Romanian ethnic minority, Wallach language and culture, 

communism, ex-Yugoslavia, philosophy of culture, anthropology.  

 

 

 

1. Regionalni i manjinski jezici danas 

 

Pitanje jednakih šansi svih evropskih jezika je danas u ţiţi interesovanja 

savremene nauke. U tom smislu, u današnjim evropskim okvirima, donošena je 

evropska Povelja o regionalnim ili manjinskim jezicima, koja je stupila na snagu 1998. 

godine. Ovu povelju je potpisalo i ratifikovalo više od polovine drţava - ţlanica Saveta 

Evrope. Proces pridruţivanja se nastavlja. Odnoseši se na ovu problematiku, lingvista 

Ranko Bugarski smatra da je „primarna svrha povelje kulturne, a ne politiţke prirode: 

ona je koncipirana tako da štiti jezike koji spadaju u njen domen putem unapreŤivanja 

institucionalnih mehanizama koji olakšavaju njihovu produţenu upotrebu (u 

obrazovanju, sudstvu, administraciji i javnim sluţbama, informisanju, kulturnom, 

ekonomskom i društvenom ţivotu, te prekograniţnoj razmeni), a ne same njihove 

govornike (ţija su prava drugih temeljnih i s Poveljom komplementarnih evropskih 

dokumenata)― (Bugarski 2010: 68-69). Iako neki od manjinskih jezika imaju veliki broj 

govornika, bez takvih institucionalnih potpora u opasnosti su da se nestanu. U Srbiji, u 

takvoj situaciji su vlaški, bunjevaţki i romski jezik.   

Rumunski jezik, kao jezik rumunske nacionalne manjine u Vojvodini je u 

boljem poloţaju od vlaškog jezika. Ako u Austrougarskoj imperiji rumunska manjina 

nije zvaniţno ni postojala, jer nije bila priznata, „istorijska magija― – kako kaţe pisac na 

rumunskom iz Vojvodine Slavko Almaţan (Almăjan 2007: 190) – desila se 1918. 

godine kada je ova manjina priznata. Mogušnost štampanja knjiga na rumunskom 

jeziku, Rumuni iz Vojvodine su dobili tek 1947. godine kada je  osnovana izdavaţka 

kuša Libertatea. Od tada se ovde štampaju brojne knjige na rumunskom jeziku. Iste 

godine poţinje da izlazi ţasopis za kulturu i knjiţevnost  rumunske manjine, Lumina. 

Prvi urednik tog ţasopisa bio je Vasko (Vasile) Popa. MeŤutim, Vasko Popa nije pisao 

svoj opus na rumunskom jeziku. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:36 UTC)
BDD-A24146 © 2011 Editura Universității din București



 

 

 

 

 

 

Romanoslavica vol. XLVII nr.1 

 

 

  

 

225 

 

 

 

Zahvaljujuši ţinjenici da su u bivšoj Jugoslaviji unapreŤeni institucionalni 

mehanizmi koji štite jezik i kulturu rumunske nacionalne manjine, posle Vaska Pope, 

autori kao što su Slavko Almaţan (Slavco Almajan), Joan Flora (Ioan Flora), Pavel 

Gatajancu (Pavel Gătăianŝu), Petar Krdu (Petru Cârdu), Simeon Lazarjanu (Simeon 

Lazareanu), Joan Baba (Ioan Baba) i drugi še dati svoj znaţajan doprinos u odrţavanju i 

negovanju rumunskog jezika i kulture u Vojvodini, gde multilingvalnost i 

multikulturalnost doţivljava svoj pravi procvat. Treba napomenuti i ţinjenicu da, 

zahvaljujuši razvoju mnogobrojnih institucija na maternjem jeziku, kulturna baština 

manjina koje ţive zajedno u Vojvodini prevedena je kako na srpski, tako i na druge 

manjinske jezike. Tako je na primer, opus Slavka Almaţana preveden na jezike raznih 

manjina, a u više navrata na maŤarski jezik. Joan Flora je jedan od najznaţajnijih 

pesnika u meŤunarodnim okvirima koji je dobio i veoma znaţajna meŤunarodna 

priznanja, dok je Pavel Gatajancu ne samo odliţan pesnik i novinar, veš je pokrenuo 

znaţajan meŤunarodni ţasopis Evropa. Na taj naţin je recepcija vojvoŤanske kulture 

poboljšana u evropskim okvirima i danas ne moţe biti reţi o enklavizaciji jezika i 

kulture rumunske manjine, iako je broj govornika te populacije u opadanju. To ukazuje 

na ţinjenicu da je zahvaljujuţi razvoju institucija na manjinskim jezicima, prevaziŤena 

situacija enklavizacije raznih jezika i kultura i, na taj naţin, njihovo gašenje je usporeno. 

Sa druge strane, vlaški jezik, koji raspolaţe po Bugarskom (pored bunjevaţkog i 

romskog) velikim brojem govornika, još uvek jezik „enklave―, bez potpora institucija 

koje bi imale za cilj gajenje maternjeg  jezika i kulture.  

Doprinos Vaska Pope srpskoj kulturi se moţe porediti sa doprinosom srpsko-

vlaškog knjiţevnika Adama Puslojiša, koji je zasluţan za uspostavljanje znaţajnih 

mostova izmeŤu kultura ovog regiona. MeŤutim, s obzirom da još uvek ne postoji 

pismenost na vlaškom jeziku, postoji mogušnost da taj jezik nestane zajedno sa ţitavom 

vlaškom kulturom. 

Manjinski jezici danas nemaju, izgleda, nikakvu šansu da opstanu bez potpore 

pomenutih institucija. S obzirom da su do 2010. godine Povelju o regionalnim ili 

manjinskim jezicima potpisale i zemlje sa teritorije bivše Jugoslavije (Hrvatska, 

Slovenija, Srbija, Crna Gora), ono što se nameše na našem podneblju je oţuvanje 

regionalnih i manjinskih jezika. U tom smislu,  primer vojvoŤanskog stanovništva sluţi 

kao uspešan model, ne samo na lokalnom, veš i na širem planu. Po  Bugarskom, pored 

institucionalne potpore regionalnim i manjinskim jezicima, kljuţnu ulogu u izbegavanju 

enklavizacije i odumiranja jezika odigrava i bilingvalnost ili multilingvalnost 

stanovništva. Višejeziţnost je model koji treba da bude prisutan i u školama gde razne 

etniţke grupe ţive u istom podneblju. Svi pomenuti autori rumunske manjine, koji su 

dali podjednako doprinos srpskoj kulturi, poţevši od Vaska Pope pa do danas, su 

bilingvalni, dok to nije sluţaj sa vlaškim stanovništvom, gde se konstatuje ili gajenje 

„enklavskog― vlaškog jezika u sluţaju starijeg nepismenog stanovništva, ili potpuni 

prelaz na srpski jezik i odustajanje od maternjeg jezika i kulture kao vrsta „bekstva― iz 

enklave u grad kod mlaŤeg stanovništva. Mišljenja smo da bilingvalnost za koju se s 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:36 UTC)
BDD-A24146 © 2011 Editura Universității din București



 

 

 

 

 

 

Romanoslavica vol. XLVII nr.1 

 

 

  

 

226 

 

 

 

pravom zalaţe Bugarski (Bugarski 2010: 23-24 i 70-71) podrazumeva i opismenjavanje 

na oba jezika, a to nije moguše bez unapreŤivanja institucionalnih mehanizama koji 

olakšavaju produţenu upotrebu tih jezika, kao deo kulturnog, a ne politiţkog potpora.  

 

 

2. Odnos jezik-kultura 

 

Nauţnici veš duţe vreme postavljaju sebi pitanje da li je jezik nuţan deo 

indigene kulture. U tom smislu, Dejvid Kristal tvrdi da smo do sada „pojam indigene 

zajednice nekako uzimali zdravo za gotovo, kao da svako zna šta je zajednica i ko spada 

u nju. Pritom pripadnost zajednici moţe biti predmet ţestokih sporova, naroţito ako se 

zamena jednog jezika drugim obavlja veš duţe vreme― (Kristal 2003: 163). Pomenuti 

nauţnik ukazuje i na ţinjenicu da se, po pitanju znaţaja uloge jezika kao najvaţnijeg 

ţinioca odreŤene kulture, danas mogu uoţiti dve pozicije. S jedne strane, postoje 

zagovornici teorije da jezik izraţava kulturu, identitet i istoriju jedne zajednice, pa stoga 

i zasluţuje najvešu paţnju. Ovakav stav, po kome je jezik obavezan element etniţkog 

identiteta, najverovatnije še podrţati ljudi koji govore indigeni jezik. S druge strane, 

postoje zagovornici stava da je jezik samo jedan od mogućih elemenata etniţkog 

identiteta. Oni smatraju da se jezik i kultura podudaraju samo u odreŤenoj meri, jer je 

kultura saţinjena od mnogo više elemenata. Tako neko moţe da bude pripadnik 

odreŤene zajednice iako ne govori njen jezik, buduši da oni drugi elementi ţine osnovu 

njegovog identiteta. Taj argument obiţno koriste ljudi koji ne govore indigeni jezik 

zajednice kojoj smatraju da pripadaju. Odnoseši se na ovu problematiku  Kristal ukazuje 

na sledešu anegdotu sa Aljaske, gde 90% Tlingita ne govore tlingitski: 

 
Ţuli smo za drastiţan sluţaj kad je jedna starica javno osudila sve mlade ljude koji 

ne govore tlingitski i izjavila da oni nisu pravi Tlingiti. Da ironija bude veša, deca, 

unuci i praunuci te ţene takoŤe ne govore tlingitski. Tako se ova ţena i nehotice 

odrekla ţlanova sopstvene porodice zbog onog aspekta njihovog etniţkog identiteta 

za koji je delom i sama odgovorna (Kristal 2003: 164)
1
. 

 

Ako se osvrnemo na naše podneblje, konstatujemo da su i mišljenja pripadnika 

naših razliţitih zajednica takoŤe podeljena. MeŤutim, izgleda da je ovde primat 

razliţitosti u pogledu kulture, a naroţito religijskog opredeljenja, vaţniji od jezika. 

Tako, na primer, iako Srbi i Hrvati govore istim jezikom, oni danas mahom doţivljavaju 

svoj identitet kao razliţit. Uoţavamo da sve zemlje koje su saţinjavale bivšu Jugoslaviju 

danas insistiraju na razlikama izmeŤju svojih (u suštini sliţnih) jezika, što je za njih 

                                                 
1
 Apud: Nora Marks Dauenhauer, Richard Dauenhauer (1998). Technical, Emotional and 

Ideological Issues in Reversing Language  Shift: Examples from South-East Alaska, u:: Genoble, 

Lenore A /Whaley, Lindsay I., eds. (1998). Endangered Languages Current Issues and Future 

Prospects.Cambridge: Cambridge University Press, 57-98 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:36 UTC)
BDD-A24146 © 2011 Editura Universității din București



 

 

 

 

 

 

Romanoslavica vol. XLVII nr.1 

 

 

  

 

227 

 

 

 

bitno u dokazivanju drugaţijeg kulturnog identiteta (Bugarski 2009: 129-146). 

MeŤutim, ako pogledamo situaciju rumunske manjine iz Vojvodine, ţiji su i jezik i 

kultura faktiţki razliţiti (jer rumunski pripada romanskoj, a ne slovenskoj grupi jezika), 

stvari ne stoje tako drastiţno
1
. Treba podvuši da je vojvoŤanska rumunska sredina 

podarila srpskoj literaturi jednog od najveših pesnika: Vaska (Vasile) Popu, i to uprkos 

ţinjenici da se u ovom sluţaju radi o dva razliţita jezika. Izgleda da je u multikulturnim 

zajednicama bilingvalnost ili multilingvalnost veoma vaţna u pogledu uţešša u kulturi. 

Dejvid Kristal smatra da „bilingvizam predstavlja dobar modus vivendi za jezik koji je u 

prevlasti i jezik koji se povlaţi: on otvara prostor za koegzistenciju bez konfrontacije, a 

ona je u principu moguša, jer ta dva jezika postoje iz sasvim razliţitih razloga. 

Dominantni jezik je atraktivan zato što pripadnicima indigene zajednice omogušava da 

napuste njene okvire: pripadnici zajednice ţele da prošire svoje vidike, da postignu 

drugaţiji ţivotni standard, nov kvalitet ţivota [...] (Kristal 2003: 113). Dominantni jezik 

je i neophodan, jer on predstavlja most izmeŤu dva sveta, most sporazumevanja bez 

kojeg nikakav napredak ne bi bio moguš. Jezik koji se povlaţi, pak, ima sasvim 

drugaţiju ulogu: on po definiciji nema nikakav znaţaj kao jezik koji spaja narode i 

kulture, on ne moţe biti lingva franka, on ne moţe da olakša komunikaciju meŤu 

ljudima, on nije usmeren ka spoljašnjem svetu.― (Ibidem: 113). Nema nikakve sumnje 

da dela Vaska Pope obogašuju svetsku kulturnu baštinu, baš zato što je autor pisao na 

dominantnom jeziku, koji se onda zvao srpskohrvatski. Da Vasko Popa nije napisao 

svoja dela na dominantnom jeziku, ko zna da li bi bio poznat na globalnom planu?  

 

 

3. Odnos kultura-ideologija i pitanje jezika. „Model“ Vaska Pope 

 

Sluţaj Vaska Pope se moţe posmatrati u širim, svetskim okvirima i moţe se 

porediti sa sluţajevima Pola Selana (Paul Celan), Eţena Joneskua (Eugen Ionescu) i 

Emila Siorana (Emil Cioran). U tom smislu, rumunski kritiţar knjiţevnosti, Kornel 

Ungureanu (Cornel Ungureanu) ukazuje na ţinjenicu da je odnos kultura - jezik mnogo 

sloţeniji. Mnogi autori jugoistoţne Evrope ţesto su se susretali u prošlosti sa 

problemom izbora: kultura ili jezik. U tom smislu, Vasko Popa je napravio dobar izbor 

jezika za svoja autorska dela: 

 
Kao pesnik na rumunskom jeziku, Vasko je mogao da sledi (u periodu 1948-1950) 

jednu od dve opcije. Prva bi bila opcija poezije koja imitira folklor, a koju su 

praktikovali njegove kolege iz politiţko-militantnih brigada. Mogao je da piše, 

poput Radua Flore (Radu Flora), Jona Balana (Ion Balan) ili Mihaja Avramesku 

(Mihai Avramescu)  [...] stihove posvešene seljacima koji se sakupljaju da bi ţuli i 

uţili. A s obzirom na to da je on bio politiţki lider, morao bi da bude model. Da je 

                                                 
1
 Identitarna situacija nije nigde bila tako napeta kao izmeŤu Srba i Hrvata. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:36 UTC)
BDD-A24146 © 2011 Editura Universității din București



 

 

 

 

 

 

Romanoslavica vol. XLVII nr.1 

 

 

  

 

228 

 

 

 

pisao svoju poeziju na rumunskom, on bi morao biti taj koji daje ton u okviru 

proletkultistiţke poezije Rumuna iz Jugoslavije.  

Druga bi opcija bila dijalog sa poezijom koja se tada pisala u Rumuniji. Modeli 

odande su bili još oţajniji. Godine 1948. i 1949. tamo je zapoţeta ofanziva 

socijalistiţko-militantne poezije koju su predlagali pesnici Mihail Benjuk (Mihail 

Beniuc), EuŤen Frunza (Eugen Frunză), Viktor Tulbure (Victor Tulbure), Veronika 

Porumbaku (Veronica Porumbacu) i drugi. Da li se moglo pretpostaviti da še se 

epoha socrealizma brzo završiti i da še mladi Vasko Popa imati šansu da piše na 

rumunskom jeziku? MeŤutim, iz rumunske poezije su bili izbaţeni svi autori koji su 

za njega bili vredni pamšenja. Lov na nadrealiste je bio nemilosrdan, Argezi 

(Arghezi) je bio zabranjen, Blaga anatemizovan, Emineskua (Eminescu) su 

uporeŤivali sa pesnikom-proletera Nekulica (Neculiŝă) i štampali ga selektivno. 

Lojalnost prema rumunskoj kulturi znaţila bi izabrati unutrašnji egzil. (Ungureanu 

2003: 198.) 

 

  Ako  Kristal samo implicitno pominje odnos jezik ili kultura, autori 

rumunske manjine sa našeg podneblja dele isto mišljenje kao i gore navedeni knjiţevni 

kritiţar iz Rumunije. Bivši glavni urednik ţasopisa Lumina (ţiji je prvi urednik bio 

Vasko Popa), Simeon Lazarjan (Simeon Lăzăreanu) tvrdi: 

 
Programski namenjena zatvorenom tipu društva, knjiţevnost na rumunskom iz tog 

perioda nije imala veliki izbo Praktiţno, mogla se ispoljiti na dva naţina: prvi je bio 

primenjivanje programa predviŤenih tadašnjom ideologijom, a drugi pišţevo 

uranjanje u patrijarhalni svet u kome su elementi autentiţnosti i nacionalnog duha 

pobrkani sa tradicionalnom mitologijom, sa folklorom, kao i sa odreŤenim ostacima 

specifiţne ruralnosti, podvrgnute takoŤe novoj socijalnoj mitologiji. (Lăzăreanu 

2008: 9) 

 

NagaŤajuši šta bi se desilo da je V. Popa napisao na svom maternjem jeziku, 

Slavko Almaţan (Slavco Almăjan), jedan od najznaţajnijih autora rumunske manjine, 

kaţe: 
 

Ne bih voleo da nagaŤam šta bi se desilo da je Vasko ostao u Lumini i nastavio da 

piše na rumunskom jeziku; moţemo samo da zamislimo kroz koju vrstu avanture bi 

prošla njegova pesniţka osešajnost i pitanje je da li bi njegovo ime sudelovalo u 

razrešenju pitanja koje postavlja modernizam i njegovom širenju na našim 

prostorima. (Almăjan 2007: 135) 

 

MeŤutim, isti Slavko Almaţan ukazuje na tragiţnost izbora identiteta kod autora 

pripadnika manjine: „Mi pišemo knjiţevnost na rumunskom jeziku u Vojvodini, 

odnosno u Srbiji. Do devedesetih godina bili smo jugoslovenski pisci koji su pisali na 

rumunskom. Danas se smatra da smo rumunski pisci iz Jugoslavije. Samo su nijanse 

zamenile predrasude― (Almaţan 1996: 75). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:36 UTC)
BDD-A24146 © 2011 Editura Universității din București



 

 

 

 

 

 

Romanoslavica vol. XLVII nr.1 

 

 

  

 

229 

 

 

 

 

4. Dominantna ideologija i pitanje kulture 

 

Uprkos prividu, u okviru jugoslovenske zajednice sve do sedme decenije, stvari 

nisu bolje izgledale ni u dominantnoj kulturi na srpskohrvatskom jeziku, koja se u celini 

nalazila pod znakom komunistiţke ideologije, kao i pod uticajem odreŤenih knjiţevno-

teorijskih struja ţiji su lideri ţesto bili meŤuratni nadrealisti, koji su posle Drugog 

svetskog rata prihvatili socrealistiţku ideologiju. Iscrpni detalji o ovoj problematici 

mogu se naši kod Gojka Tešiša u knjizi Otkrovenje srpske avangarde. Revidirajuši 

celokupnu srpsku knjiţevnost 20. veka,  Tešiš ukazuje na krutu, ali uticajnu akademsku 

knjiţevnu kritiku, koja je ţak u meŤuratnom periodu potiskivala neka veoma znaţajna 

knjiţevna dela i autore, kao u sluţaju Stanislava Vinavera, Rastka Petroviša, Miloša 

Crnjanskog itd. Veoma dobre knjige, tvrdi Tešiš,  bile su nepravedno odbaţene ili 

iskrivljeno vrednovane od strane nekih „uglednih‖ knjiţevnih kritiţara, što je rezultiralo 

njihovom slabom ili opstruiranom cirkulacijom, a iskrivljena slika tih, u suštini, 

znaţajnih dela/autora je ušla kao takva u zvaniţne istorije knjiţevnosti i udţbenike bivše 

Jugoslavije (Tešiš, 2005).  Gojko Tešiš smatra da je shvatio prave vrednosti srpske 

knjiţevnosti 20. veka od Vaska Pope, koga je liţno poznavao. Što se tiţe recepcije dela 

samog Vaska Pope, u okvirima zvaniţne jugoslovenske knjiţevne kritike stvari su se 

odigravale u podjednako teškim okolnostima. Dok se recepcija njegovih zbirki pesama 

dogaŤala veš u inostranstvu
1
, beogradski akademski krugovi su još uvek pokazivali 

veliku opreznost. Gojko Tešiš, u pomenutoj knjizi, dokazuje da je takva vrsta uzdrţanog 

stava, u stvari, rezultat meŤuratnih sukoba na polju knjiţevne kritike, koja se mahom 

nalazila ili pod znakom lartpurlartizma, ili je, pak, visoko vrednovala nacionalno 

obeleţje knjiţevnih dela kao kriterijuma za aksiološki pristup. Vrednosni sud 

knjiţevnosti iz komunistiţkog doba, u kome su bivši nadrealisti stekli politiţku nadmoš 

i mahom postali zagovornici socrealizma, ukorenjen je kako u pomenutim meŤuratnim 

stavovima akademske kritike, tako i u ţinjenici da su bivši nadrealisti promovisali 

sopstvene vrednosti, zanemarujuši znaţajne autore koji nisu bili istomišljenici ni u 

estetskom, ni u ideološkom smislu. Stoga je prouţavanje dela Vaska Pope u školama i 

na univerzitetu bilo problematiţno:   
 

Polaznik Univerziteta knjiţevnosti na kome je Vaska Popa bio profesor i starih i 

novih knjiţevnosti bio sam još od daleke 1969. godine - kao maturant koji je ţeleo 

da otkrije zagonetke Kore, Nepočin-polja, Sporednog neba i da o svemu tome ispiše 

priţu u diplomskom radu. Za tu pustolovinu nisam dobio dozvolu od predmetnog 

nastavnika koji je bio dobar uţenik onih koji su srpskoj nauci podarili najviše 

priuţenih tumaţa knjiţevne i jeziţke umetnosti - istih onih koji godinama nisu 

                                                 
1
 Na primer, Ch. Simiš je rekao jednom prilikom da je adresa najznaţajnijeg svetskog pisca 

Bulevar revolucije, u Beogradu – gde je stanovao V. Popa. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:36 UTC)
BDD-A24146 © 2011 Editura Universității din București



 

 

 

 

 

 

Romanoslavica vol. XLVII nr.1 

 

 

  

 

230 

 

 

 

dozvoljavali da se na Filološkom fakultetu u Beogradu, pa ţak ni u Novom Sadu 

odbrani doktorat o pesniţkom delu Vaska Pope...― (Tešiš: 2005, 293).  

 

Iz ovih razloga su knjige Vaska Pope ušle u jugoslovensku kulturu sa priliţnim 

zakašnjenjem. Dok je „ideološki led― poţeo da popušta na dominantnom jeziku, 

znaţajna knjiţevna dela autora koji su pripadali nacionalnim manjinama morala su da 

ţekaju još jednu generaciju. Tako je, na primer, prva zbirka pesama Slavka Almaţana, 

jednog od najznaţajnijih pisaca na rumunskom jeziku iz Vojvodine, a za jednu 

generaciju mlaŤeg od  Pope, pošto je šest godina ţekala objavljivanje u Izdavaţkoj kuši 

Libertatea iz Panţeva, izdata tek 1968. na srpskom, u izdanju Matice srpske, pod 

slikovitim naslovom: Pantomima za nedeljno popodne. S obzirom na to da je knjiga 

doţivela priliţan uspeh na dominantnom jeziku, autoru je omogušeno da od tada 

objavljuje svoja dela na rumunskom. MeŤutim, recepcija njegovih dela je oteţana ne 

toliko iz ideoloških, veš iz lingvistiţkih i praktiţnih razloga (u bivšoj Jugoslaviji), a i 

dalje iz ideološko-politiţkih razloga u tadašnjoj Rumuniji. U Jugoslaviji on nije bio u 

dovoljnoj meri preveden na dominantni jezik, dok su se u Rumuniji autohtoni pisci i 

dalje borili za slobodniji pesniţki izraz, a istovremeno je rumunska zvaniţna kultura bila 

veoma oprezna prema delima uvezenih sa „zapada―. Verujem da je sama ţinjenica što je 

Almaţan pisao baš na rumunskom jeziku (i to na „zapadu―) predstavljala problem u 

tadašnjoj Rumuniji. Iako je autor veoma poznat u vojvoŤanskim knjiţevnim krugovima, 

njegove knjige ne predstavljaju ni danas prave kulturne mostove, zbog odsustva 

sistematskog prevoŤenja na našem podneblju, što dovodi i do oskudne recepcije 

njegovih dela.  

 

 

5. Dominantna ideologija kao „filozofija kulture“ 

 

Kulture jugoistoţne Evrope uopšte, kao i jugoslovenska kultura (koja je bila, 

istini za volju, otvorenija od drugih kultura istoţnog bloka)  nisu same izmislile pakt sa 

ideologijom kao takvom samo zahvaljujuši ţinjenici da su gajile komunistiţki reţim. 

Ideološka prevlast nad kulturom predstavlja mnogo starije naţelo koje, bez obzira na 

sadrţinu ideja koja se propagiraju, nastoji da ujedini, pa ţak i da konstituiše i kontroliše 

odreŤenu zajednicu.  Ideološke sadrţine su veoma raznovrsne u staroj etici i filozofiji ili 

filozofijama kulture. 

Pomenuta ideološka situacija iz stare Jugoslavije, kao i ona iz Rumunije, u kojoj 

kultura uopšte, a knjiţevnost posebno moraju da se prilagoŤavaju dominantnoj kulturi, 

ne moţe se svoditi samo na komunistiţku Srbiju ili Rumuniju, veš ima mnogo dublje 

korene. U 18. i 19. veku, zajedno sa procesom industrijalizacije odvijao se i proces 

dizanja nacionalne svesti, koja je bila podignuta na nivo ideologije nacije. Marija 

Todorova smatra da su prosvetiteljstvo, romantizam, nacionalizam, republikanizam, 

socijalizam itd. zapravo „zapadne ideje presaŤene (iako nisu nuţno i deformisane) na 

istoţnoevropsko tlo‖ (Todorova 2010: 28). Današnji sociolozi i imagolozi mahom 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:36 UTC)
BDD-A24146 © 2011 Editura Universității din București



 

 

 

 

 

 

Romanoslavica vol. XLVII nr.1 

 

 

  

 

231 

 

 

 

govore o vekovnoj ulozi obrazovanja koje programski nameše razliku izmeŤu „ja‖ i 

„onog drugog‖ kao dugu tradiciju u obrazovanju, što potiţe iz istog perioda nacionalnog 

osveššivanja: „dakle, od kraja 18. veka, i obrazovanje je promenilo profil. Ono se 

odvojilo od norme univerzalistiţke humanosti i povezalo s osobenostima naroda 

ukorenjenog u odreŤen jezik, istoriju i teritoriju. Ideja obrazovanja, ta koncepcija koja je 

u poslednjoj trešini 18. veka zapoţela svoju nemaţku karijeru, tokom celom 19. i 

poţetkom 20. veka omogušila je nastanak ţitavog niza neretko i agresivnih modela 

vaspitanja‖ (Asman 2002: 34). Još je Gete (Goethe) poznat po ţinjenici da je u 

tadašnjoj, još neujedinjenoj Nemaţkoj ţeleo da omoguši putem jedinstvenog programa 

obrazovanja uvoŤenje „vere‖ u jedinstvene kulturne vrednosti, u zajedniţku knjiţevnost 

kao pandana, pa ţak i bitnog ţinioca jedinstva nemaţke nacije: „Iako nije gajio posebnu 

naklonost prema jevrejskom nacionalnom karakteru, Gete je fasciniran time što su 

Jevreji taj karakter uspeli da saţuvaju hiljadama godina, nevezano s politiţkom moši, 

ako ne i uprkos njoj. Uostalom i samom Geteu je bilo stalo do neţeg vrlo sliţnog: do 

formiranja nacionalnog karaktera ne putem vladanja, nego putem kulture. A njegovo 

postolje  trebalo bi da bude neka opštevaţeša hrestomatija. Biblija ostaje uzor‖ 

(Assmann 2002: 39). 

U tom smislu i od tog perioda, knjige predstavljaju mošno sredstvo kulture, 

centrifugalnu silu, koja odreŤenu zajednicu drţi na okupu. Od tada su knjige pravi 

mostovi koji spajaju razne kulture sa „kulturnim centrom”, to jest sa centrom moši 

dominantne kulture. Kada se kaţe „knjige‖, misli se ne samo zajedniţko „kulturno 

blago‖, veš i na jezik na kome su one napisane. Tako je u Nemaţkoj Hochdeutch, kao 

jezik sa severa postao dominantan i ostao takav do danas, što nije sluţaj sa zajednicom 

bivše Jugoslavije. Mora se ovde reši da, uprkos okviru zajedniţke i jedinstvene 

socijalistiţke orijentacije, u udţbenicima bivše Jugoslavije podjednako su nalazile mesto 

kako knjiţevnosti dominantnog jezika, tako i knjiţevnosti manjina, iako se ta ţinjenica 

odvijala u skladu sa ideologijom „bratstva i jedinstva‖, a ţesto na uštrb autentiţnih 

knjiţevnih dela odreŤene nacionalne zajednice. Stoga, po mom mišljenju, ne moţe biti 

reţi (kada je stara Jugoslavija u pitanju) o nacionalistiţkoj kulturi, veš samo o 

specifiţnoj dominantnoj ideologiji, koja razne nacionalnosti – koje, pak, mogu da pišu 

na maternjem jeziku – drţi na okupu. Ţinjenica jeste da je postojao dominantni jezik 

(jezik vešine) i manje dominantni jezici (na isti naţin na koji oni i danas postoje), ali u 

tadašnjoj politici je ideološka svest bila znaţajnija od samog jezika i morala je biti 

prisutna u okviru kulturne komunikacije meŤu raznim zajednicama tog kulturno-

politiţkog sistema. Štaviše, pomenuta ideologija „bratstva i jedinstva‖ nije ni prigušila 

do kraja razliţite nacionalne svesti, kao što se to mahom dogodilo u Evropi poţevši, u 

najmanju ruku, od 18. veka (što dokazuje sama ţinjenica raspada Jugoslavije u više 

nacionalnih zajednica), veš je bivša Jugoslavija veštaţki ujedinila razne nacionalne 

zajednice u znaku dveju ideologija/mita: prvi je mit o zajedniţkoj antifašistiţkoj borbi, 

dok je drugi zajedniţki mit, mit o komunizmu. Kada su se te ideologije raspale (a to se, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:36 UTC)
BDD-A24146 © 2011 Editura Universității din București



 

 

 

 

 

 

Romanoslavica vol. XLVII nr.1 

 

 

  

 

232 

 

 

 

opet, u prvom redu dogodilo na globalnom planu), raspao se i mit o „bratstvu i 

jedinstvu‖, koji se pokazao kao jedna od utopija 20. veka.  

 

 

6. Filozofija kulture naspram antropologiji 

 

Danas je postalo oţigledno da vrednosti u kulturi ne treba da budu nametnute 

spolja, kao ideologija nacije ili prema ideološko-politiţkim ciljevima odreŤene 

zajednice, a kultura ne bi trebalo da igra nikakvu politiţku ulogu. Poznati rumunski 

mislilac i pisac, Emil Sioran (Emil Cioran), koji je odabrao da ţivi u egzilu u 

Francuskoj, poredi naţela prosvetiteljstva, racionalizma i filozofije kulture sa religijom, 

smatrajuši da spolja nametnuta naţela, iako laiţka, imaju istu funkciju kao i bilo koje 

nametnute religijske/mitske ili „transcendentalne‖ vrednosti. Stoga se on zalaţe za 

vrednosti koje nisu nametnute, veš polaze od pojedinca, od samog pisca kao ţoveka i od 

njegovog liţnog izbora jezika, iskustva, identiteta i pogleda na svet. U tom smislu, 

Sioran (Cioran) odbacuje ţak ţitavu filozofiju kulture kao disciplinu koja ima ready-

made modele i norme u odreŤenoj nacionalnoj zajednici i zalaţe se za antropološka 

prouţavanja koja polaze od pojedinca:  
 

Normativna etika, onako kako je ona koncipirana u prošlosti, gaji takvu poziciju 

naspram ţoveka. Prema njoj, norme mogu suštinski promeniti ţoveka, asimilirajuši 

ga u okvire idealne sfere vrednosti. Transcendentalni karakter te etike proizilazi iz 

njenog formalistiţkog karaktera. Na taj naţin, ona izuzima ţoveka iz istorije. Njen 

se uţinak sastoji od toga što ona polazi od vrednosti prema ţoveku. Antropologija 

polazi od ţoveka prema vrednostima. U domenu pitanja kulture ona se ne zanima za 

strukturu vrednosti, veš je zanima samo ţovek koji proizvodi vrednosti. Po tome se 

razlikuje od filozofije kulture (Cioran 1991: 32-33). 

 

Takvo mišljenje je široko prihvašeno u današnjoj nauci. Nakon Drugog 

svetskog rata istoţnoevropska nauka i kultura je kasnila za zapadnoevropskom za 

otprilike jednu generaciju – toliko je trebalo vremena da  modernistiţka analiza nacije 

postane preovladavajuši princip, u suprotnosti sa organskom analizom koja pretpostavlja  

„transcendentalnu‖ ulogu kulture u okviru odreŤene „kompaktne‖ zajednice (Todorova, 

2010: 29). 

U tom smislu, današnju kulturu treba posmatrati kao kulturu u koju sudeluju 

autori kao raznorazni i raznovrsni pojedinci, na jeziku koji su sami izabrali da se na 

njemu izraţavaju i da pišu. Treba napomenuti i ţinjenicu da se ta se situacija takoŤe 

bitno razlikuje i od anonimne kulture folklornog tipa, koja je okrenuta veš postoješim i 

nametnutim vrednostima zajednice iz koje se napaja. Nijedna ţiva savremena kultura ne 

moţe da se osloni samo na folklorna ostvarenja i ne moţe da se ostvari bez knjiga koje 

se pišu danas. Kada govorimo o knjigama kao o meĎukulturnim mostovima imamo na 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:36 UTC)
BDD-A24146 © 2011 Editura Universității din București



 

 

 

 

 

 

Romanoslavica vol. XLVII nr.1 

 

 

  

 

233 

 

 

 

umu u prvom redu autorska dela, kao jedina dela koja mogu da se vrednuju u okvirima 

svetske kulture koju savremeni autor, priznao ili ne, ima na umu.  

Anonimna kultura je stvar koja pripada prošlosti, a prošlosti bi trebalo da 

pripada i nepismenost. Stoga, pisci treba da imaju slobodu da se izraze na kom jeziku 

ţele, a da to ne predstavlja nikakav „prekršaj‖ u dominantnoj kulturi. Ipak, u sluţaju 

manjih ili regionalnih jezika, pitanje današnje kulture se ţesto postavlja kao pitanje 

pismenosti na maternjem jeziku. Ako je dvojeziţnost ili mnogojeziţnost prihvatljivo 

rešenje za oţuvanje odreŤenog jezika i kulture, trebalo bi u istoj meri pruţiti mogušnost 

ugroţenim jezicima da se ostvaruju u pismenom obliku, kako bi se izbegla enklavizacija 

te kulture i pruţila mogušnost meŤukulturne saradnje, po vojvoŤanskom modelu, na 

primer.  

Odustajanje od „transcendentalnosti‖ stare etike predstavlja, u stvari, 

razdvajanje kulture od ideologije i politike. Ta ţinjenica je od prvobitnog znaţaja u 

mnogo širem smislu, jer pruţa mogušnost oţuvanja i razvoja manjih ili regionalnih 

jezika i kultura u okviru dominantne kulture. Samo na taj naţin moţe da se primeni 

Povelja o regionalnim ili manjinskim jezicima, koja je kulturne, a ne politiţke prirode. U 

današnjim demokratskim okvirima, pitanje meŤukulturne komunikacije trebalo bi da se 

postavi u vidu pojaţane recepcije autorskih radova i umetniţkih dela iza kojih stoji 

odreŤeni ţovek kao pojedinac i liţnost, a ne cenzura. Emil Sioran je bio u pravu: treba 

polaziti od ţoveka prema vrednostima, a ne obrnuto. A od manjeg je znaţaja da li šemo 

rumunskog filozofa nazvati Sioran, Cioran ili Ţoran... kako je svakom milo. 

Danas dominantni jezici i kulture još uvek postoje. Stoga, ako se suoţimo s tom 

ţinjenicom, na kraju krajeva nije ni toliko vaţno da li odreŤeni autor ne piše na svom 

maternjem jeziku, kao što se to dogodilo i u prošlosti (P. Celan, E. Sioran, V. Popa i dr), 

ako to omogušuje bolju cirkulaciju njegovih dela; od manjeg je znaţaja takoŤe i naţin 

na koji šemo izgovoriti njegovo ime – ali je, ipak, vaţno da autor bude u stanju da stvori 

kulturna dela, to jest kulturne vrednosti. Anonimna kultura je danas neprihvatljiva. To je 

još jedan razlog zašto bi trebalo da evropske zemlje prihvataju Povelju o regionalnim ili 

manjinskim jezicima, što bi omogišilo svakom autoru da slobodno izabere jezik na kome 

še da piše.  

 

 

 

 

 

 
Literatura: 

 

Almăjan, Slavco (1996): Metagalaxia minoritară, Novi Sad: Libertatea 

Almăjan, Slavco (2007). Rigoarea şi fascinaţia extremelo Panciova: Ed. Libertatea 

Asman, Alaida (2002). Rad na nacionalnom pamćenju. Kratka istorija nemačke ideje 

obrazovanja. Beograd: Biblioteka 20. vek. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:36 UTC)
BDD-A24146 © 2011 Editura Universității din București



 

 

 

 

 

 

Romanoslavica vol. XLVII nr.1 

 

 

  

 

234 

 

 

 

Bugarski, Ranko (2009). Jeziţka politika i jeziţka stvarnost u Srbiji posle 1990. godine, 

u: Evropa u jeziku. Beograd: Biblioteka 20. vek. 

Bugarski, Ranko (2010). Jezik i identitet. Beograd: Biblioteka 20. vek. 

Cioran, Emil (1991). Antropologia filozofică. Craiova: Pentagon-Dionysos. 

Dauenhauer Nora Marks/ Dauenhauer, Richard (1998). Technical, Emotional and 

Ideological Issues in Reversing Language  Shift: Examples from South-East Alaska, u: Genoble, 

Lenore, A/Whaley, Lindsay I., eds. (1998). Endangered Languages Current Issues and Future 

Prospects.Cambridge: Cambridge University Press, 57-98, apud Kristal, Dejvid (2003). Smrt 

jezika. Beograd: Biblioteka 20. vek. 

Kristal, Dejvid (2003). Smrt jezika. Beograd: Biblioteka 20. vek. 

Lăzăreanu, Simeon (2008). Povestea şi semnificaŝia unei cărŝi pe înŝelesul nostru, u: 

„Libertatea”, n 51-52.  

Tešiš, Gojko (2005). Otkrovenje srpske avangadre. Beograd: Institut za knjiţevnost i 

umetnost. 

Todorova, Marija (2010). Dizanje prošlosti u vazduh. Beograd: Biblioteka 20. vek. 

Ungureanu, Cornel (2003). Geografia literaturii române, azi. Vol. IV – Banatul. Piteşti: 

Paralela 45. 

Wurm, Stephen A (1998). Methods of Language Maintainance and Revival with 

Selected Cases of Endangerement in the World, u: Matsumura, Kazuto, e (1998). Studies of 

Endangered Languages. Tokyo: Hituzi Syobo, 191-21, apud  Kristal 2003: 112   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:36 UTC)
BDD-A24146 © 2011 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

