
Les géographies de la culture et la géographie littéraire 

 

Lăcrămioara Berechet 

”Ovidius” University of Constanța 

 

Abstract 
 

The present paper analyses the relationship between cultural geographies, spatially 

reductive as they are, and literary geographies, as well as the way in which cultural-literary 

proximities forge symbolic ontologies, aesthetic sensibilities and thought systems, reorganize 

language and re-semanticize the imaginary of a historical age. The rapport between language and 

being, regarded from the perspective of the history of mentalities, allows us to address the literary 

text from the standpoint of both a reductive hermeneutics of suspicion and a hermeneutics of faith. 

Irrespective of the geographical boundaries within which literature circumscribes its value system, 

it will assume the creative role of an identitary “symbolic ontology” whereby it inscribes the 

fundamental coordinates of an individual or collective self in relation to the given world. 

 

Key Words: literary geography, cultural geography, symbolic ontology, history of 

mentalities, hermeneutics, cultural dialogue, identity, imaginary. 

 

 

 

 

Selon  une géographie culturelle réductive spatialement, la culture roumaine est située en quelque 

sorte dans la zone provinciale de l’Europe occidentale, mais, du point de vue d’une géographie 

littéraire qui exprime son ontologie symbolique dans les espaces vastes du moi culturel accompli, 

en dialogue  avec le monde donné, la culture et la littérature roumaine refuse la clôture provinciale 

dans un ethnocentrisme révolu, sous le signe d’une «démophilie évangélique1» qui dialogue avec 

des aires de culture et civilisation différentes.               

 Conformément à la théorie de Tudor Vianu, l’ouverture vers d’autres espaces de culture 

et de civilisation est inégale à l’intérieur de la même culture, grâce a l’ouverture graduellement 

différente des divers groupes sociaux actifs à un moment donné à l’intérieur d’une société.  L’un  

de ses repères spécifiques serait: l’inégalité de l’intégration définitivement assumée d’un modèle. 

Cette inégalité de l’évolution culturelle entraîne des degrés spécifiques d’ouverture vers les 

champs littéraires qui correspondent  aux idéaux de chaque groupe social, compris en tant que  

forme de liberté de la création : « car nous sommes ce que nos actes sont 2».  En  fonction des 

accomplissements nous faisons la caractérisation d’un peuple, et la culture, vue par le biais de cette 
                                                           
1  Tudor Vianu rejette l’orientation exclusiviste de la culture roumaine au sens d’un autonomisme 

réductionniste (Filozofia culturii 943, 1944), considérant nécessaire la contamination de celle-ci avec 

différents milieux de cultures surtout occidentaux. Dans la même période, la problématique de nouvelles 

orientations culturelles, était débattue aussi par Eugen Lovinescu dans Istoria civilizaţiei române moderne 

(1924-1925), tout comme par Lucian Blaga dans  Trilogia culturii: Orizont şi stil, Spaţiul mioritic, Geneza 

metaforei şi sensul culturii, Bucarest : Fundaţia regală pentru cultură şi artă, 1944, et aussi dans la théorie 

de l’époque créatrice de éon. 
2 Ibid. p.97. 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:25 UTC)
BDD-A23980 © 2015 Ovidius University Press



perspective, en tant que  résultat de la liberté de création, en tant qu’acte   de l’esprit libre de 

s’identifier à ses idéaux, la culture apporte au premier plan un modèle humain de type prométhéen, 

«homo faber ».  

Les modèles littéraires et de civilisation que la littérature roumaine a reçues de façon créative, lui 

ont modifié l’attitude face à la tradition ou face à la nouveauté cogitale  d’une époque, ils ont récrée 

les sensibilités esthétiques qui entraînent les perceptions de la réalité. Ces modèles littéraires ont 

transformé des constructions théoriques, des systèmes de réflexions, ils ont généré de nouvelles 

visions philosophiques ou scientifiques.  Les formes littéraires dans leur évolution ont entraîné à 

leur tour une recomposition du langage, phénomène de la spiritualité à travers lequel un peuple 

exprime vivement son être, par des images resémantisées de la réflexion d’une période historique, 

mais aussi par la réflexion individuelle créative. La réalité se transforme sous la pression de celles-

ci, ayant comme résultat  une reconfiguration.     

 Les concepts mis en jeu, l’imagologie3, les idéologies, le système propre des valeurs, les 

symboles comme forme de langage culturel, configurent les discours porteurs d’identité, qui 

réunissent les géographies littéraires,  indifféremment où les analyses différenciatrices des 

réductives de la culture géographique les placent 4 . Le rapport entre langage et être de la 

perspective de l’histoire des mentalités 5 , permet l’interrogation du texte littéraire tant de la 

perspective d’une herméneutique réductive, tel le discours sociologique, anthropologique, la 

littérature étant considérée comme un témoignage du discours mental spécifique à une époque 

historique, mais aussi par la grille de l’ herméneutique    instauratrice, qui recomposent la 

réflexions symbolique et la prégnance épiphanique  du langage poétique, mythique, rituel; clamant 

les paliers de la transcendance. 

                                                           
3 Acception  en conformité  avec  Carl Gustav  Jung, Opere complete, vol. 9, Arhetipurile şi inconştientul 

colectiv,, Édition  Universitas, 1976, et Gilbert Durant, Structurile antropologice ale imaginarului, 

Bucarest : Édition Univers, 1977,  en tant que grille de lecture du  mental collectif.  
4Cornel Ungureanu introduit dans le discours récent de la recherche critique roumaine le concept de 

géographie littéraire (Geografia literaturii române azi, Pitesti : Edition  Paralela 45, 2003), selon lequel il 

abandonne la perspective diachronique de l’histoire littéraire et l’exigence de la valorisation seulement 

selon des critères esthétiques, à la faveur d’un point de vu postmoderne, qui place l’œuvre dans le contexte 

actuel, où tant la globalisation que la régionalisation redéfinissent les termes du jugement critique.   L’auteur 

met en évidence le spécifique de la  culture  et de la  littérature roumaine en fonction de l’évolution 

historique et  politique de la zone, des  modèles  culturels dominants, dans un contexte européen. 

Évidemment  nous ne devons pas oublier le fait que pendant la période entre les deux guerres cette 

perspective avait déjà été abordée par Garabet Ibrăileanu  dans Spiritul critic în cultura românească 1909, 

par George Călinescu dans Istoria literaturii române de la origini până în prezent, 1941, et par  Tudor 

Vianu, de la perspective de la Filozofia Culturii,  1945, paru de nouveau à l’Édition  Mihai Eminescu, 1982, 

où l’œuvre littéraire subordonnée premièrement  à la valeur  esthétique, est intégrée  à un système  de 

valeurs complexes, propres à chaque  culture et à chaque époque historique.  
5 Ayant un statut de concept théorique, le terme de mentalité est introduit par Lucien Lévy-Bruhl, La 

Mentalité primitive (1922) et Le Surnaturel et la mentalité primitive (1931)  avec un sens particulier, de 

mentalité primitive, désignant, dans l’histoire de la culture, le psychisme des  primitifs, comme phénomène 

collectif. La nouvelle école française, grâce à  Lucien Febvre(1938), Georges Duby (1961), Jacques Le 

Goff(1970) actualisent le concept avec le sens de mentalité collective, faisant  premièrement référence à la 

civilisation de l’occident médiéval. Selon ces  auteurs, l’œuvre d’art est investiguée  en tant que  document 

historique, enregistrant  dans les  représentations artistiques les structures des  mentalités  collectives.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:25 UTC)
BDD-A23980 © 2015 Ovidius University Press



La littérature « accommode le monde à l’idéal humain, au bonheur éthique de l’espèce 

humaine 6  », elle  rend compte de « l’ontologie symbolique 7 », tout en écrivant l’équation  

essentielle du moi par  rapport au monde donné par la divinité. Dans  la littérature roumaine, les 

grands thèmes de cette ontologie essentielle  ont été cristallisés par ses écrivains les plus 

importants, Mihai Eminescu, Ion Luca Caragiale, Ion Creangă, Ioan Slavici qui dans la deuxième 

moitié  du XIX-ième thésaurise les valeurs  nationales, avouant en termes de génialité, la  

sensibilité  esthétique d’ peuple par  rapport aux grands  thèmes de  réflexion. 

Au même siècle,  à l’aide de Dacia literară et de  Junimea, la création  littéraire roumaine 

réalise de façon créative la synthèse entre la culture orale et la culture écrite, elle archive les 

représentations  fondamentales du  mental collectif en image, grâce aux plus grands esprits de la 

culture roumaine.  À travers l’œuvre de Mihai Eminescu dans son ensemble, la modernité  

roumaine  se synchronise pour la première fois avec la modernité  européenne, la cosmologie 

symbolique du système  artistique éminescien ayant au centre la figure culturelle du héros  

intellectuel, responsable des valeurs pérennes du peuple, une conscience  parfaite, en dialogue avec 

l’ange du peuple, qui lui assure l’immortalité, un cogito capable d’extraire de l’âme de son peuple 

les images définitoires auxquelles il attribue aussi les sens essentiels, traçant les orientations de la 

réflexion  poétique et  philosophique roumaine, peut-être, pour plusieurs siècles. Ainsi, l’œuvre du 

poète devient aussi un instrument nécessaire  à la connaissance de l’identité  spirituelle de son 

peuple, le poète ayant l’intuition de l’ensemble identitaire des valeurs nationales. Son œuvre  

interpelle l’âme du peuple, qui traduit en images et en  symboles poétiques, son ontologie 

identitaire, en lui parlant d’un moi, placé dans une culture géographiquement stricte,  devant le 

monde donné par la divinité, dans „une demeure du monde”, qui se trouve toujours „dans une 

demeure à moi”. L’ontologie de l’espace roumain est systématisée, par des reprises symboliques 

définitives, par ses grands classiques: Eminescu, Creangă, Caragiale, Slavici.  

Le XX-ième siècle impose en peu de temps l’obligation de réunir entre les couvertures 

d’une histoire littéraire nationale ses plus importantes créations. La période entre les deux   guerres 

se caractérise  par cet  impératif, selon lequel  chaque  culture doit devenir consciente de ces 

documents de la connaissance culturelle, représentés par les œuvres  littéraires. Une fois ce système 

de valeur créé, les échanges entre le capital de connaissances des civilisations et des cultures 

engendre l’aspiration vers la  synchronisation, la culture  devient une valeur d’échange, et la 

littérature roumaine s’ouvre de façon créatrice  et synchronique aux grandes orientations de la 

réflexion esthétique, actives dans l’époque. Le mérite  revient premièrement à George Călinescu 

et à sa  monumentale Istoria literaturii române de la origini până în prezent, mais aussi à Tudor 

Vianu qui inscrit la littérature   roumaine dans le  dialogue de la philosophie de la  culture.  

L’étude des histoires littéraires permet la compréhension  du  fait que: la littérature exprime 

les mentalités des  groupes sociaux de l’époque, les rôles assumés à l’intérieur de la  société par 

les  représentants de ces  groupes, la manière dans laquelle le texte répond au social. Pour la période 

entre les deux guerres, les patterns littéraires que le roman roumain adapte dans la période de sa 

                                                           
6 Gilbert Durand, Aventurile imaginii. Imaginația simbolică. Imaginarul, Bucarest: Édition Nemira, 1999, 

p.70. 
7 Gilbert Durand, op. cit. p.73. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:25 UTC)
BDD-A23980 © 2015 Ovidius University Press



modernité,-occidental, mitteleuropéen, balkanique et oriental-, deviennent identitaires dans un 

espace sans  frontières géographiques. 

Nous pouvons  accepter au moins statistiquement, l’influence qui prévaut  du modèle 

occidental surtout  pour la littérature de la Valachie, chez les  proustiens Camil Petrescu, Anton 

Holban, Hortensia Papadat.Bengescu, Mihail Sebastian ou encore chez les écrivains captés  par 

les discours quasi-traditionaliste, tel G.Călinescu. Quant au   modèle mittteleuropéen celui-ci est 

enregistré  surtout dans la littérature de la Transylvanie, dans l’œuvre Liviu Rebreanu, dans son 

roman politique Pădurea spânzuraților, dans lequel Apostol Bologa peut être interprété comme 

une  victime  de l’expérimentation  utopique de l’Empire, ou  chez Max Blecher par le   refus 

kafkaïen de la réalité  et  le retrait dans un  délire contrôlé, mais aussi dans le roman du bourg 

atemporel, hostile à la  civilisation, contrôlé par  un romantisme tardif de type Biedermeier, comme 

dans les romans de Sadoveanu ou de Mihail Sebastian. Ces textes littéraires  ont en commun le 

thème de l’identité, un autre thème encore de l’espace européen central, topique ce qui définit ses 

incertitudes. Nous ne devons oublier non plus qu’Eugène Ionesco reconnaissait cet univers mental 

de l’Europe Centrale, en tant que modèle littéraire de son œuvre :”Mes écrits appartiennent  

intellectuellement à la France, et en même temps culturellement, à cet espace du centre.” Dans le  

cadre de la même “géographie littéraire8”, emblématiques pour l’Europe Centrale, Tristan Tzara, 

Urmuz, Eugen Ionescu expérimentent l’avant-garde  et réussissent à imposer au  canon occidental  

l’étrangeté de leur littérature. Dans la même période, l’expressionisme et le groupe de Gândirea  

réactualisent une sensibilité   post- romantique, sondant les  structures de la psychologie en abîme  

et  surlicitant le caractère ethnique de l’orthodoxie. Dans cet univers des contrastes existe encore 

activement le modèle passéiste, rétrograde, de type Biedermeier. Et toujours dans l’ensemble du 

même   tableau, le semanatorisme et  le poporanisme revendiquent les  images de la modération, 

ils imposent le roman historique, réaffirment la conscience nationale, identifient  la dimension 

mythico-mystique de l’histoire de sorte que la frontière entre la littérature slave-orthodoxe et celle 

occidentale apparaissent  une cohabitation paisible9. Rappelons-nous que pour Mircea Eliade les 

Balkans sont un pont salvateur entre Occident et Orient un espace éprouvé et choisi par les dieux.  

                                                           
8 Cornel Ungureanu, op. cit. 
9 D’ ailleurs le  traditionalisme et le modernisme de la littérature roumaine entre les deux guerres  gèrent 

assez paisiblement ses frontières, cf. et avec Zigu Ornea, Tradiţionalism şi modernism în deceniul al III-

lea,  Édition Eminescu, 1980. Ce rapport traditionalisme-modernisme, est spécifique à la littérature 

roumaine,  il remplace la dispute classique entre la littérature de l’ouest de l’Europe entre les classiques et 

les  modernes, à cause de l’absence d’une époque qui ait installé clairement les valeurs du classicisme, et 

aussi à cause de la confusion des concepts d’éthique- ethnique- esthétique. Pour la première fois de manière  

programmatique, la littérature devient consciente des mécanismes qui la produisent par le biais de l’œuvre 

d’Alexandru Macedonski, l’intellectualisation de l’acte artistique créateur recevant maintenant un statut 

d’expérimentation littéraire, désolidarisé de l’acte de la révélation. Toujours à cette époque la certitude est 

remplacée par la problématique, l’esprit hostile des valeurs consacrées fait son apparition, le besoin aigu de 

différenciation, l’impureté en tant qu’objet esthétique. Le modernisme roumain reprend dans la période 

entre les deux guerres, de façon sélective les valeurs du passé, qu’il absorbe de façon créative, et  par Eugène 

Ionesco, l’auteur de l’essai  Nu, il devient clair  que toute  forme de modernité littéraire, esthétique ou 

culturelle, une fois fétichisée, s’imposera tyranniquement, engendrant à son tour des  chablons, des 

automatismes, des manières. Sorin Alexandrescu, Privind înapoi modernitatea, Édition Univers, 1999, 

observe comme trait  spécifique roumain l’interférence du modernisme, comme forme de conscience 

esthétique, ayant des orientations littéraires telles : le romantisme ou le réalisme. Toujours au chapitre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:25 UTC)
BDD-A23980 © 2015 Ovidius University Press



À un pole  lumineux de son ontologie symbolique identitaire, nous retrouvons dans la 

littérature roumaine le balkanisme, reconstitué  dans l’espace de la  littérature roumaine par  

quelques constantes: l’esprit oriental balkanique décadent, le filon tragique, le sentiment esthétique 

assumé comme émotion religieuse, l’attitude héroïque, la domination du  moralisme, l’excessive 

érotisation, la résurrection  du mythe, tout ce répertoire identitaire  se retrouve tant dans la 

littérature de Mihail Sadoveanu, que dans celle de Mateiu Caragiale, chez Ion Barbu et plus tard 

chez Eugen Barbu, Ştefan Bănulescu et Fănuş Neagu. Dans la même  culture délimitée 

géographiquement, l’esthétisme européen et l’exotisme oriental cohabitent dans la même période 

dans la  littérature de Mircea Eliade, littérature dans laquelle l’expérience  esthétique est assumée 

mystiquement, dans ses proses ou dans son journal intime. 

L’art, plus que toute autre forme de manifestation de l’esprit, considérait Tudor Vianu dans  

Estetica (1934), réorganise la réalité, la clarifie, il la réordonne conformément aux données de sa  

conscience. Une fois achevé, le produit artistique occupe dans l’espace du monde une place  

opposée à son  créateur, il s’inscrit dans le discours des  représentations  artistiques, essentialisant 

à travers l’image la multiplicité du monde sensible.  

Le produit artistique “corrige l’irrationnel du réel“10, “il hiérarchise les données du réel  en 

fonction d’un critère de valeur “11 et il l’ouvre à la compréhension de façon illimitée grâce à sa 

logique  symbolique. En se plaçant dans les  permises de cette théorie qui conserve son actualité à 

travers le temps, nous pouvons observer  comment, dans l’espace de l’identité, le produit artistique 

clarifie, par le biais de l’image, le style d’une culture, et hiérarchise les valeurs d’une civilisation. 

Actuelle d’une façon surprenante est aussi son opinion dans Filozofie şi poezie (1937 ), œuvre dans 

laquelle il  soutient la  fonction  qui systématise le produit artistique, car, quelque ineffables et 

individuelles qu’ils soient représentés les actes de la conscience, ceux-ci se corrèlent  entre eux, 

ils peuvent être ordonnés  par un chercheur avisé, convaincu par la  capacité du produit artistique 

de saisir dans une  cohérence référentielle et  sémantique l’objet artistique, c’est-à-dire, de 

systématiser la réalité  sensible, dans le contexte actuel, une réplique de l’autre réalité, mentale. 

Esprit  ouvert de son époque, Tudor Vianu proposait dans ses études de philosophie de la 

culture d’examiner l’art et la  littérature dans un contexte culturel, assumant le syncrétisme  des 

méthodes de recherche: stylistique, philosophique et esthétique, unissant  ainsi les méthodes 

d’analyse  scientifique à l’herméneutique qui s’ouvre vers l’interrogation du niveau symbolique 

du texte. 

Bien qu’elles soient placées en quelque sorte dans une  géographie de  province de l’Europe 

occidentale, la culture et la  littérature roumaine entre les deux guerres refusent  la clôture 

provinciale dans un ethnocentrisme révolu, sous le signe d’une “ démophilie évangélique“12 et 

elles dialoguent avec différentes aires  de culture et civilisation. Selon la théorie de Tudor Vianu, 

l’ouverture vers d’autres espaces de culture et  civilisation est inégale à l’intérieur de la même 

                                                           
spécificité est introduite dans le  discours le modernisme éthique, une  attitude responsable de l’individu 

dans la  société. 
10 Tudor Vianu, Estetica, Bucarest: Edition Orizonturi p. 99.  
11 Tudor Vianu op. cit. p 102. 
12 Tudor Vianu (Filozofia culturii, 1943, 1944), Eugen Lovinescu dans  Istoria civilizaţiei române moderne 

(1924-1925) , Lucian Blaga  dans  Trilogia culturii: Orizont şi stil, Spaţiul mioritic,Geneza metaforei şi 

sensul culturii, Bucarest: Fundaţia regală pentru cultură şi artă, 1944. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:25 UTC)
BDD-A23980 © 2015 Ovidius University Press



culture, grâce à l’ouverture graduellement différente de  divers groupes sociaux actifs à  un moment 

donné à l’intérieur d’une société.13 

Cette inégalité de l’évolution culturelle entraîne de degrés spécifiques d’ouverture vers les 

champs littéraires conformes aux idéaux de chaque groupe social, compris en tant que  forme de 

liberté de la création : «car nous sommes ce que nos actes sont.» 14  En  fonction des 

accomplissements nous faisons la caractérisation d’un peuple. La  culture, vue de cette perspective, 

en tant que  résultat de la liberté de création, en tant qu’acte   de l’esprit libre de s’identifier à ses 

idéaux, la culture apporte au premier plan un modèle humain de type prométhéen, «homo faber ».  

L’opinion encore très actuelle de  Tudor Vianu selon laquelle la création culturelle n’est 

pas seulement un produit du milieu social, comme les théories historicistes pourraient  l’interpréter, 

ne répond pas seulement aux stimuli externes pareille à une plante, mais  représente l’expression 

souveraine de la  liberté humaine de créer, elle est prométhéenne. Dans  la période entre les deux 

guerres, Tudor Vianu  analysait la création  artistique dans sa  dimension nietzschéenne, d’assumer  

librement l’acte  de la  création. L’existence des groupes sociaux moins  avancés par rapport aux 

modèles de  civilisation occidentale obligeait  l’observation de l’importance des facteurs de milieu 

externes  limitatifs, mais par-dessus tout, l’option du groupe pour une valeur sur-ordonnée  reste 

décisive - esthétique, ethnique, éthique, dans ce cas, -dans un acte de volonté libre d’opter.   

Selon cette  théorie activiste nous pouvons  délimiter dans la culture d’un groupe social, et 

puis dans la culture d’un peuple, par  l’analyse des œuvres  littéraires, la modalité dans laquelle se 

reflète dans la conscience individuelle ou dans la  conscience collective ses valeurs universelles, 

nous pouvons établir  l’idéal qui a  déterminé une certaine sélection des valeurs, et à la fin une 

certaine hiérarchie  des valeurs sélectés, nous  pouvons reconstituer la formule culturelle  par 

laquelle la solidarisation de certaines valeurs à l’intérieur d’une culture s’est produite, les facteurs 

qui ont déterminé la position dans le voisinage de certains événements, gens, choses, idées, 

sentiments, systèmes de réflexion, intérêts. Sur ce trajet instaurateur de l’exégèse littéraire, nous 

pouvons formuler, par l’interpellation des  représentations artistiques qui  reflètent le réel, la 

perspective sur le monde qu’une culture inscrit par ses  discours, dans le discours universel de la 

connaissance. 

Dans ce sens, l’analyse du discours descriptif  est très utile, par sa fonction de construire 

des mondes possibles, fonction  connu sous le nom de diégétisation, par sa  capacité de meubler le 

monde, assume le rôle  de dire les histoires des profondeurs d’un personnage, d’un temps 

individuel détaché d’un temps collectif, le rôle de transmettre  l’histoire d’une civilisation, 

l’histoire du monde, comme hypothèse sur laquelle d’autres histoires peuvent s’appuyer, selon les 

théories des discours subordonnés. La littérature en tant que monde  des univers encadrés, univers 

des ontologies plurielles, univers équivalus dans un dernier  plan  cadre, celui des miroirs  sensibles 

d’une  vaste géographie culturelle. Le texte littéraire, quoi que singulier qu’il soit par ordre 

stylistique, surprend à  cette histoire les miroitements spécifiques, esquisse  ses portraits,  identifie 

                                                           
13 Tudor Vianu considérait dans ses œuvres citées, qu’à l’intérieur  de chaque  culture,  plusieurs groupes 

sociaux sont actifs dans une époque historique, situés à des degrés très différents de l’évolution  culturelle. 

Cette hétérogénéité impose la connaissance et la compréhension des cultures   différentes, en fonction des 

affinités  de chaque  groupe social, de son degré  d’évolution, du  pouvoir de compréhension  de ses besoins 

sociaux. 
14 Ibid. p.97.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:25 UTC)
BDD-A23980 © 2015 Ovidius University Press



ses niveaux  de représentation, des éléments d’identité primaire, jusqu’aux  éléments d’identité 

acquise par contamination avec d’autres aires de culture, valorisant toujours la  cosmologie 

symbolique du substrat d’une culture, de son identité primaire, qui va rendre autochtones  les 

influences étrangères. 

 Tout en restant dans la logique symbolique de la  littérature, nous observerons que les 

actions racontées dans un texte narratif, leurs successions dans le discours, poursuivant la  

démonstration d’une idée, d’ une thèse, la mise en intrigue de la  fable au niveau du discours, le 

dénouement   comme solution à  une situation de conflit, d’ un élément perturbateur, tous s’ 

inscrivent dans la série  des actes de conscience qui reflètent l’option pour un idéal, propre à une 

culture, à une civilisation, existantes à  un certain moment historique de leur évolution. Le texte 

littéraire en tant que document de vie transfiguré esthétiquement  surprend la vie  de l’intérieur 

d’une civilisation, d’un  groupe social,  par des  personnages littéraires, qui dans la  syntaxe 

narrative du texte oriente vers un sens unificateur, conformément à des démonstrations déjà 

célèbres telle celle de Claude Levi Strauss, de l’Antropologia structurală. Mais, chaque texte 

littéraire peut être lu aussi comme un  une réflexion sensible  d’une forme d’identification  que le 

moi actorial ou auctorial laissent se réfléchir, pendant qu’il dialogue avec les autres, qui le 

clarifient. Les représentations  littéraires construisent des idéalisations  auctoriales, des mondes de 

papier qui renferment dans leurs couches le palimpseste des pulsions, des émotions, par rapport 

auxquels  nous configurons de façon  imaginaire, des mondes. Les isotopies du  texte, c’est-à-dire  

ces  cohérences sémiques qui donnent du  sens au texte, subordonnées  toujours à un climat  

émotionnel qui humanisent des  idées, des thèses, des systèmes de réflexion, elles peuvent être, 

dans le cadre du texte littéraire, des  jalons, nécessaires à l’identification d’une solution proposée 

dans la  médiation d’un conflit existentiel, finalement  une formule stylistique et cognitive par 

laquelle nous concilions les disfonctionnements de l’existence, un contrat cognitif que le texte 

dévoile et qui assimile à son tour, une suite d’attitudes mentales, de traditions, d’idéologies, de 

modèles émotionnels et de histoires affectives, qui à la fin écrivent, en termes de l’argumentation, 

l’histoire d’une identité.  

La recherche de la littérature dans un  contexte culturel, permet le décèlement  de ces 

modèles  cognitifs qui ordonnent la connaissance à  un moment donné dans une  société, la 

différence de point de vue idéologique, esthétique, canonique des groupe sociaux, l’analyse de la 

culture en tant que création des valeurs.15 De cette perspective, tout espace  culturel est aussi, par 

les créations qui l’ordonnent, inévitablement un espace  axiologique, une  référence identitaire, car 

il  rapportera son  produit artistique à quelques constantes: nation, époque, cercle de culture et 

évidemment, à l’artiste individuel comme agent producteur de son œuvre.16 Comme document 

réfrangible d’ une époque, le texte littéraire enregistre les actes significatifs de l'existence, des 

contenus de l’âme dans lesquels les histoires vécues se sont reflétées, des thèmes qui mettent en 

équation l’ art de vivre, des solutions possibles aux  problèmes eternels de l’humanité: l’amour, 

l’amitié, la connaissance, la  mort, le temps,  la liberté, une série d’univers émotionnels et de 

scénarios, d’alternatives que le moi structure de façon réflexive devant le monde donné. 

Le texte accompagne dans l’intimité morale d’un temps, met en évidence les vertus et les 

maladies d’un siècle, enregistre les  répétitions qui  forment les modèles de l’ethos collectif, à 

                                                           
15 Tudor Vianu dans  Introducere în teoria valorilor, întemeiată pe observaţia conştiinţei, Studii de filozofia 

culturii, Bucarest: Eminescu,1982. 
16 Tudor Vianu, Estetica , Bucarest: Editura Orizonturi,1996. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:25 UTC)
BDD-A23980 © 2015 Ovidius University Press



l’écart des choses notables comme valeur par  les valorisations  conjoncturelles, l’essentiel  du non 

essentiel, reflète la manière  spécifique de vivre, la vie dans sa  complexité, dans le cadre d’une 

culture; par conséquent l’œuvre  artistique opère “des corrections critiques”17, intègre dans la  

sphère des valeurs les biens culturels d’un espace, restituant au lecteur, dans un état  pur, les valeurs 

précieuses de l’espace culturel représenté artistiquement. 

La culture roumaine entre les deux guerres, grâce à  son  caractère réceptif, emprunte de 

façon  sélective les éléments des littératures modèles, qu’elle adapte ensuite à ses propres modèles  

identitaires, conservant son  centre. En s’ouvrant vers l’universalité  elle  accentue son cachet  

identitaire, ces  marques culturelles primaires, stables, qui donnent un sens et un but à  une culture. 

La littérature nationale devient un   instrument important dans la démarche de la connaissance 

identitaire. Les œuvres qui la contiennent, décrivent   de manière  diachronique l’histoire de la  

société, elles permettent  la radiographie de l’histoire des idées, des idéologies qui entraînent le  

progrès  ou l’analyse  de ces  idéologies ”réactionnaires”, comme les appelait  Eugen Lovinescu, 

qui  maintenaient la culture et la  civilisation roumaines dans un projet provincial,  par l’appétence 

à l’égard des valeurs du passé.  

La conclusion en est une optimiste pour une époque  où l’image est déstabilisée et 

désarchivée par la  symbolique  plurielle,  transformée en signe dans les discours invasifs   d’ une 

culture de consommation; l’imaginaire symbolique, l’opérateur  de la ”réflexion  indirecte” dans 

l’acte littéraire,   bien qu’il ne puisse pas être séparé du contexte historique où il est produit, comme 

l’herméneutique de Paul Ricœur nous apprend, qui essaie de rétablir un équilibre restaurateur entre 

les herméneutiques réductives  et celles instauratrices,  il restera à être investigué dans le texte 

littéraire tant  comme document d’ archivage de la pensée   originale d’une certaine époque, un 

facteur important de synthèse des  contenus mentaux  de groupe, mais aussi comme discours 

symbolique qui réclame l’épiphanie, le signifiant du signe dépassant  de manière créative dans 

l’acte artistique, obligatoirement, la dénotation  strictement historique, rendant  possible la 

construction d’un pont aérien qui fera la liaison entre les réductives de la  culture géographique et  

les géographies littéraires infinies de l’imaginaire prégnant symbolique. 

                                                           
17Tudor Vianu op. cit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:25 UTC)
BDD-A23980 © 2015 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

