
 569

 

ESPACE ILLUSOIRE ET SPECULATION DANS SI LE GRAIN… 

D’ANDRE GIDE 
 

asist. drd. Diana-Adriana Lefter, Universitatea din Pitesti 

 

 

Résumé 

Notre travail se propose d’analyser comment le mythe de Narcisse influence la définition du moi 

d’André Gide, personnage de Si le grain…  

Pour entreprendre notre analyse, nous nous servons d’un concept lancé par Gilbert Durand, celui de 

mythème. Nous nous arrêtons à l’un des mythèmes essentiels du mythe sus-mentionné, celui de la 

spéculation, et nous montrons plus précisément comment la spéculation dans/vers un monde/espace illusoire 

représente une composante narcissique qui contribue à la formation du moi du personnage.  

 

On sait que le mythe de Narcisse est essentiellement le mythe du moi, un moi que l’on 

essaie de trouver et d’expliquer. L’importance de ce mythe est primordiale dans l’œuvre gidienne, 

parce que l’auteur lui-même en est marqué. Dans ce processus de prise de conscience de l’être 

narcissique une place de choix est tenue par le contact entre ce type de caractère est un espace 

illusoire qu’il se construit ou qu’il imagine et qui devient pour lui un espace de la perfection. Dans 

cet espace illusoire l’être narcissique se mire et trouve une réflexion idéale de son moi et de son 

univers. 

Notre travail se propose de faire une analyse des espaces illusoires et du processus de 

spéculation dans Si le grain ne meurt…, œuvre auto fictionnelle d’André Gide et de démontrer que 

la spéculation et la forte attraction d’André pour les espaces illusoires sont dans le même temps une 

preuve de son caractère narcissique, mais aussi un chemin de la découverte du moi. 

Nous avons comme point de référence dans notre démarche le mythe classique de Narcisse, 

observé de la perspective de certains de ses plus importants mythèmes. Pour ce qui est du terme 

mythème, nous l’avons emprunté à Gilbert Durand1, philosophe auquel nous devons aussi le point 

de départ de notre méthode d’analyse : le découpage en mythèmes. 

Nous nous arrêtons dans ce travail sur deux types d’espaces illusoires présents dans Si le 

grain… : l’espace illusoire immatériel, représenté par le tableau, par l’image offerte dans le miroir 

et par celle construite par les miroirs du kaléidoscope, et l’espace illusoire matériel, représenté par 

la fantaisie du bal et par les cadres théâtraux à l’intérieur desquels André aime s’imaginer acteur. 
                                                 
1 Durand, Gilbert, Introduction à la mythodologie, mythes et sociétés, Albin Michel, 1996 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:55:40 UTC)
BDD-A23854 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 570

 

I. Le penchant narcissique – un chemin de la découverte du moi       

La découverte du moi, de l’âme, ou, en d’autres termes, de la spiritualité, est l’un des 

mythèmes essentiels du mythe de Narcisse. Preuve en est la prophétie de Tirésias, notamment le fait 

que Narcisse survivra seulement s’il ne connaît son âme. 

Le processus de prise de conscience ou au moins le début de ce processus est engendré par 

le toucher, par le contact corporel avec une autre matérialité – l’eau ou le miroir – ou avec autrui. 

Essentiellement, si nous prenons comme point de référence le mythe de Narcisse et le 

résumons à ses relations principales, nous obtenons le schéma suivant : 

 

mythéme 1 mythéme 2 mythéme 3 

la prophétie de Tirésias : 

Narcisse mourra s’il se 

connaît  

le contact visuel : Narcisse 

se voit dans l’eau et tombe 

amoureux de son image 

le contact corporel : le 

toucher ; Narcisse veut 

embrasse l’image aimée (Il 

touche l’eau et l’image) 

    

mythéme 4 mythéme 5 mythéme 6 

la prise de conscience : 

l’image est irréelle 

la destruction : Narcisse 

meurt  

la nouvelle vie : la fleur du 

narcisse apparaît 

 

Quelques remarques s’imposent à la suite de ce découpage mythémique. La première, nous 

l’avons déjà énoncée : la prise de conscience est toujours précédée par le contact, tout d’abord 

visuel, ensuite tactile, avec l’image désirée et désirable. La deuxième remarque porte sur les 

conséquences de ce contact : dans la tradition classique, Narcisse ne survit pas, parce que la 

prophétie de Tirésias doit s’accomplir. Gide applique une modification essentielle à ce mythème et 

propose – presque pour tous les personnages narcissiques – une existence meilleure. Gide opère 

donc pour ces personnages le passage du paraître à l’être, paraître désignant une période de la vie 

où le moi ne s’est pas révélé et l’être, l’étape postérieure qui obéit à la vraie structure des 

personnages. 

 

II. L’espace illusoire immatériel 

II. 1. Le kaléidoscope 

 Le petit André s’avère dès sa tendre jeunesse un personnage fortement narcissique, même 

s’il ne se rend pas compte de cette tendance, une tendance que les autres semblent également 

ignorer. Il manifeste une fascination accrue pour le jeu des doubles et pour le monde des miroirs et 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:55:40 UTC)
BDD-A23854 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 571

d’au-delà les miroirs. L’univers virtuel créé dans le miroir l’attire avec force et l’éblouit par la 

beauté d’une apparence. André se comporte comme Narcisse devant la beauté immatérielle de son 

image reflétée dans l’eau. A l’instar de Narcisse, le petit André est attiré par le kaléidoscope, un 

jouet qui ne satisfait pas seulement son désir enfantin de se divertir, mais plus encore, il exerce une 

fonction compensatoire. Lorsqu’il regarde les belles images créées par le jeu des petits morceaux de 

verre, l’enfant se transpose dans ce monde illusoire et irréel, le monde d’au-delà la lentille du 

kaléidoscope. Il passe, dans son imagination, la frontière transparente, pour vivre dans une autre 

dimension : celle du spectacle des morceaux de verre : 

 Un autre jeu dont je raffolais, c’est cet instrument de merveilles qu’on appelle 

kaléidoscope : une sorte de lorgnette qui, dans l’extrémité opposée à celle de l’œil, propose au 

regard une toujours changeante rosace, formée de mobiles de verres de couleur emprisonnés entre 

deux vitres translucides. L’intérieur de la lorgnette est tapissé de miroirs où se multiplie 

symétriquement la fantasmagorie des verres, que déplace entre les deux vitres le moindre 

mouvement de l’appareil.2  

 Le jeu du kaléidoscope renferme un fort côté narcissique de l’enfant, surtout parce qu’il 

suscite la curiosité pour l’image reflétée. La fascination pour cette image entraîne le désir d’en 

chercher et comprendre les ressorts intérieurs. On y reconnaît le mythème de l’image brisée, de 

l’impossible étreinte, présent au moment où Narcisse essaie d’embrasser son image reflétée dans 

l’eau. L’union du matériel avec l’immatériel, de la réalité avec l’illusion, s’avère impossible et ce 

désir de connaître devient destructif. La soif de connaître pousse l’être narcissique à vouloir 

matérialiser l’immatériel, à s’immatérialiser pour vivre dans l’immatériel ou à détruire la frontière 

entre la matière et l’image. Ce penchant aboutit à l’échec parce que, finalement, l’acte de connaître 

ne se produit pas ou il est incomplet, et la perfection de l’image reflétée est brisée. 

 

analyse par découpage mythémique 

auteur mythème 1 mythème 2 mythème 3 

Ovide Narcisse s’approche de 

l’image reflétée 

Narcisse veut 

embrasser l’image 

reflétée 

l’image reflétée est 

détruite 

Gide écart 

 

l’image reflétée n’est pas 

l’image de soi-même 

X X 

 
                                                 
2 Gide, André, Si le grain ne meurt in Œuvres complètes, Paris, NRF, 1933, page 35 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:55:40 UTC)
BDD-A23854 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 572

 On peut observer que le mythème gardé par Gide est celui de l’attraction pour l’image 

reflétée et la destruction de cette image. Dans les deux cas, celui du mythe classique et dans 

l’histoire gidienne, la connaissance profonde de soi-même est pratiquement impossible et la 

tentative d’aboutir à cet acte conduit à la perte de l’image : 

 Parfois l’insensible déplacement d’un des éléments entraînait des conséquences 

bouleversantes. J’étais autant intrigué qu’ébloui, et bientôt voulus forcer l’appareil à me livrer son 

secret. Je débouchai le fond, dénombrai les morceaux de verre, et sortis du fourreau de carton trois 

miroirs ; puis les remis ; mais, avec eux, plus que trois ou quatre verroteries. L’accord était 

pauvret ; les changements ne causaient plus de surprise ; mais comme on suivait bien les parties ! 

comme on comprenait bien le pourquoi du plaisir !3 

 

II. 2. Le tableau et le miroir du secrétaire d’Anna 

Si à l’âge enfantin André ne comprend pas très bien certaines de ses actions et son 

comportement, il commence à s’analyser et à se rendre compte de sa personnalité vers l’âge de 20 

ans. L’attraction pour son image devient de plus en plus évidente et difficile à retenir. Avec cette 

attraction pour l’image reflétée vient la conscience de la seconde personnalité qu’il avait essayé de 

cacher. Il se produit, chez le jeune André, cette séparation nette entre l’être et le paraître. C’est un 

écart qui hante bonne partie des personnages gidiens. C’est la séparation nette entre la personne et 

le personnage ou entre l’être intime et l’artiste. André devient de plus en plus conscient du fait qu’il 

doit offrir à l’extérieur une image, qui ne doit nécessairement être réelle, mais une recherchée. 

La quête de l’identité, du vrai moi, passe par la prise de conscience de ce dédoublement 

intérieur, qui se matérialise dans une double image : l’une réelle et l’autre présente dans le tableau, 

ou bien l’une réelle et l’autre reflétée dans le miroir. Cette image reflétée devient l’image désirée et 

désirable et André s’en éprend, parce qu’elle correspond mieux à ses aspirations : celle d’être un 

artiste. 

Nous remarquons une sincérité dans le discours de l’adulte Gide en parlant de cette 

séparation entre celui qu’il est et celui qu’il veut être. La présence des termes tels « paraître », 

« artiste », « poseur », « personnage », marque la distance entre l’homme et son image, mais 

également entre l’homme et l’image de son imagination.   

Il s’agit dans ce cas de la conservation et de la réactualisation du mythème de la spéculation 

et de la quête du moi. D’ailleurs, l’évocation du mythe est encore une fois évidente. Le type de 

comportement attaché au mythe de Narcisse n’a pas influencé seulement le moi d’André, mais aussi 

son comportement auctorial : 

                                                 
3 Gide, André, Si le grain ne meurt in Œuvres complètes, Paris, NRF, 1933, page 36 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:55:40 UTC)
BDD-A23854 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 573

Comme Narcisse, je me penchais sur mon image ; toutes les phrases que j’écrivais alors en 

restent quelque peu courbées.4 

A l’instar de Narcisse, le jeune André est sur le point de se détruire pour se connaître. 

Pourtant, si Narcisse disparaît dans cet essai, André s’assume volontairement le sacrifice pour 

définir son moi. 

analyse par découpage mythémique 

auteur mythème 1 mythème 2 mythème 3 

Ovide Narcisse se mire dans l’eau Narcisse 

admire son 

beau visage 

reflété 

Narcisse veut 

connaître 

l’image 

reflétée (se 

connaître) 

Gide redoublement du mythème 

 

André regarde          André se  regarde 

son portrait                     dans le miroir 

fait par Albert                  du secrétaire 

André 

admire son 

beau visage 

reflété 

André veut 

connaître 

l’image 

reflétée (se 

connaître) 

 

 

auteur mythème 4 mythème 5 

Ovide Narcisse tombe amoureux de son 

image 

Narcisse meurt en essayant de 

toucher son image  

(mort involontaire) 

Gide écart 

 

André veut que les autres tombent 

amoureux de son image 

André veut se sacrifier pour se 

trouver 

 

Nous remarquons encore une fois la fascination et l’attraction d’André pour les images 

offertes par un monde virtuel. Il avait été fasciné dans son enfance par le kaléidoscope, par le bal, 

donc par des images extérieures à sa personne ; adulte il est fasciné par son personnage, tel qu’il 

apparaît dans le monde parallèle : celui du tableau ou celui d’au-delà le miroir : 

Depuis que j’avais posé pour Albert (il venait d’achever mon portrait) je m’occupais 

beaucoup de mon personnage ; le souci de paraître précisément ce que je sentais que j’étais, ce que 
                                                 
4 Gide, André, Si le grain ne meurt in Œuvres complètes, Paris, NRF, 1933, page 288 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:55:40 UTC)
BDD-A23854 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 574

je voulais être : un artiste, allait jusqu’à m’empêcher d’être, et faisait de moi ce qu’on appelle : un 

poseur. Dans le miroir d’un petit bureau-secrétaire, hérité d’Anna, que ma mère avait mis dans ma 

chambre et sur lequel je travaillais, je contemplais mes traits, inlassablement, les étudiais, les 

éduquais comme un acteur, et cherchais sur mes lèvres, dans mes regards, l’expression de toutes 

les passions que je souhaitais d’éprouver. Surtout j’aurais voulu me faire aimer, je donnais mon 

âme en échange. En ce temps, je ne pouvais écrire, et j’allais presque dire : penser, me semblait-il, 

qu’en face de ce petit miroir ; pour prendre connaissance de mon émoi, de ma pensée, il me 

semblait que, dans mes yeux, il me fallait d’abord les lire.5  

 
III. L’espace illusoire matériel 

III. 1. Le bal 

Les traits narcissiques du petit André s’actualisent dans une permanente fascination pour 

l’apparence et pour cette frontière muable et instable qui sépare la réalité de la virtualité. Il se sent 

attiré par ce monde second, qu’il voit comme un spectacle. A un âge si tendre, cette fascination 

n’est pas explicable pour le petit, mais nous y rencontrons la même attraction qui domine le 

personnage toute sa vie et qui fait de lui un être narcissique, marqué par le penchant pour le 

déguisement et par  le souci de paraître. 

André n’est pas fasciné seulement par le spectacle virtuel du kaléidoscope, mais également 

par le spectacle réel du bal qui se déroule au rez-de-chaussée de sa maison. L’enfant regarde 

émerveillé les personnes qui participent à ce bal. Elles deviennent dans son imagination les acteurs 

d’un spectacle, puisque qu’il y a une différence d’attitude entre les mêmes personnes dans leur vie 

quotidienne et dans le comportement pendant le bal. Si, dans le cas du kaléidoscope, la perception 

du monde illusoire n’est pas complète, dans le cas du bal, André réussit à faire une distinction nette 

entre les deux territoires : le sien, celui de la réalité banale, et celui des participants au bal, un 

territoire-spectacle : 

Et quand je me retrouve dans mon lit, j’ai les idées toutes brouillées et je pense, avant de 

sombrer dans le sommeil confusément : il y a la réalité et il y a les rêves ; et puis il y a une seconde 

réalité.6   

La conscience de cette seconde réalité, du monde parallèle et illusoire dans lequel un autre 

moi s’épanouit, ne vient qu’à l’âge adulte. André manifeste, comme Narcisse, une fascination 

effrénée pour le monde d’au-delà les apparences, un monde dont il est séparé par une frontière à la 

fois floue et impénétrable : 

                                                 
5 Gide, André, Si le grain ne meurt in Œuvres complètes, Paris, NRF, 1933, page 288 
6 Gide, André, Si le grain ne meurt in Œuvres complètes, Paris, NRF, 1933, page 52 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:55:40 UTC)
BDD-A23854 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 575

 La croyance indistincte, indéfinissable, à je ne sais quoi d’autre, à côté du réel, du 

quotidien, de l’avoué, m’habita durant nombre d’années ; et je ne suis pas sûr de n’en pas 

retrouver en moi, encore aujourd’hui, quelques gestes.7 

 
III. 2. Le jeu, la représentation et l’acteur 

Le jeu, la représentation, le spectacle en tant qu’ersatz de la réalité, mais aussi comme réalité 

parallèle, fascinent le moi qui veut se découvrir. Il y a deux aspects qui sont importants dans la 

représentation : 

Tout d’abord elle représente une mise en abyme partielle, un dispositif spéculatif d’un 

espace et d’un temps réels limités. En tant que spéculation, elle offre au sujet regardant une 

réflexion de la réalité environnante, qu’il peut observer avec plus de détachement, puis qu’il n’y est 

pas inclus. D’autre part, cette réalité parallèle englobe aussi une réflexion du sujet regardant ou d’un 

trait retrouvable dans la structure de ce sujet. Ce dédoublement lui permet donc de s’observer avec 

plus d’objectivité et ce regard critique ont un rôle très important dans la formation de son moi. 

Ensuite, la représentation est un rite, c’est à dire une action réitérative d’un acte antérieur. 

En tant que rite, elle est sacrée, donc en relation directe avec le temps primordial, mythique. 

André n’aime pas seulement regarder les autres assumer une autre identité, mais il 

manifeste, lui-même, un plaisir accru de cacher son visage et d’assumer une autre personnalité. 

Tout cela prouve une peur de s’assumer sa vraie identité, de se monter à nu, tel qu’il est. Ainsi, il 

trouve une évasion dans le théâtre, dans le jeu. Le monde théâtral et la scène représentent pour lui 

des espaces dans lesquels la barrière entre l’illusion et le réel est assez floue, des espaces dans 

lesquels l’acteur peut s’assumer une autre identité sans pourtant mentir : 

 On préparait un acte des « Plaideurs » ; les grandes essayaient des fausses barbes, et je les 

enviais d’avoir à se costumer ; rien ne devait être plus plaisant.8 

 

Comme nous avons essayé de démontrer à travers les exemples et le découpage 

mythémique, la transposition dans un monde illusoire et la spéculation représentent deux actions 

essentielles dans le processus de découverte du moi du personnage narcissique. Dans tous les cas 

sur lesquels nous nous sommes arrêtés, l’espace illusoire est le cadre désiré, dans lequel se produit 

la transformation du paraître vers l’être. C’est un espace proche de la perfection, propice à 

l’épanouissement du moi.    

 

 

                                                 
7 Gide, André, Si le grain ne meurt in Œuvres complètes, Paris, NRF, 1933, page 52 
8 Gide, André, Si le grain ne meurt in Œuvres complètes, Paris, NRF, 1933, page 43 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:55:40 UTC)
BDD-A23854 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 576

BIBLIOGRAPHIE 

Delay, Jean, La Jeunesse d’André Gide, 2 volumes, Gallimard NRF, Paris, 1956. 

Durand, Gilbert, Chipuri mitice şi figuri ale operei, Nemira, Bucureşti, 1998 

Durand, Gilbert, Introduction à la mythodologie, mythes et sociétés, Albin Michel, 1996 

van Gennep, Arnold, Riturile de trecere, Polirom, Iasi, 1998 

Moutote, Daniel, Egotisme français moderne, Stendhal, Barrès, Valéry, Gide, Société d’édition 

d’enseignement supérieur, Paris, 1980  

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:55:40 UTC)
BDD-A23854 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

