CORPS, SENS, DISCOURS.
ELEMENTS POUR UNE TRANSANTHROPOLOGIE VIRTUELLE.

Conf.dr.Narcis Zarnescu

Résumé

Pourquoi la relation a notre corps est-elle si compliquée ? Parce qu’il y a en nous un corps a
corps constant entre trois corps : le corps organique, machine a vivre, le corps fantasmatique, réve,
fait d’images que nous nous forgeons intérieurement, ou l’inconscient a sa part, et enfin le corps
institué, celui que nous devons avoir au regard des normes culturelles, des conventions sociales. Afin
de déceler non seulement le langage « académique » du corps, mais aussi son argot cache, les
significations manquées ou refoulées, le corps devrait étre considéré une interface: entre la vie et la
mort. Mais si le corps devient une marchandise, la marchandisation des corps et des esprits aura

comme effet la désérotisation de la vie sociale.

La littérature contemporaine est une littérature du corps'. D'abord parce que le corps
est son sujet principal: sur ce point, 1'écriture n'est guére différente de 1'art contemporain en
général, ou le formidable essor du virtuel s'accompagne d'un intérét non moins explosif pour
le théme du corporel. Ensuite parce que le corps et son fonctionnement lui servent de plus en
plus d'objet, voire de modeéle: de ce point de vue, I'écriture a sans conteste des enjeux moins
courants, dans la mesure ou le corps en action, a moins que le texte ne vire en 'performance’,
ne peut pas y étre montré directement. Des auteurs comme Georges Bataille, Antonin Artaud,
Denis Roche ou Valére Novarina, entre autres, et des théoriciens aussi divers que Julia
Kristeva, Gilles Deleuze ou Christian Prigent, lequel combine les deux roles d'écrivain et de
critique, ont établi fermement une tradition littéraire que structure le conflit entre

'organisation symbolique, rationnelle, décorporéisante du langage social, d'un co6té, et le

! Mathieu ALBERT et al. 1993. Les Vendredis du corps. Le corps en scéne, vision plurielle. Essais. Montréal :
Ed. de la revue Jeu et Festival international de la nouvelle danse; Frederick M. ALEXANDER, 1978 [1974]. The
Resurrection of the Body. New York : Dell Publ., «A Delta Book»; Ivan ALMEIDA et Claude REICHMAN, éd.
1986 [1983]. Le Corps et ses fictions. Paris : Minuit, «Arguments» ; Michel V. ARGYLE, 1988 [1975]. Bodily
Communication. Londres : Methuen; Angélique ARNAUD, 1882. Frangois Delsarte. Ses découvertes en
esthétique. Paris : Delagrave ; Odette ASLAN, éd. 1993. Le Corps en jeu. Paris : Ed. du C.N.R.S.; Jacques
ATTALI1977. Bruits. Paris : P.U.F.

482

BDD-A23842 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:51:15 UTC)



travail du corps dans et par la langue poétique, matérielle, pulsionnelle, engluée dans et
relancée par I'informe, de l'autre”.

Du Corps enseigné (Daniel Denis, 1974), ou l'auteur, aprés avoir analysé les
instructions officielles en vigueur et montré les systemes d'interdits de 1’institution scolaire,
propose notamment la mise en ceuvre d'une pédagogie alternative et aléatoire au Corps et
politique (Jean-Marie Brohm, 1975), approche freudo-marxiste de la sociologie du corps, ou
bien au texte de Pierre Fédida (Corps du vide et espace de séance, 1977), ou encore a
I'ouvrage fondamental et trés foucaldien de Georges Vigarello, qui servira ensuite de point
d'appui a bien des historiens des pratiques corporelles (Le Corps redressé. Histoire d'un
pouvoir pédagogique, 1978), la rhétorique du corps, sa tragi-comédie et son mystere,
constituent tout autant d’enjeux et instruments d’une autre interprétation, d’une langue-autre.
Toutes ces études, et bien autres encore, montrent, a partir du méme point focal, comment le
corps est devenu un des centres de la culture des années soixante-dix et comment, sa
prétendue «libération » pourrait n'étre qu'illusoire. En effet, le discours sur le corps ne peut
jamais étre neutre : parler sur le corps, oblige a éclairer plus ou moins l'autre de ses deux
visages, celui a la fois prométhéen et dynamique de son pouvoir démiurgique et de son avide
désir de jouissance, et, par contre, celui tragique et pitoyable de sa temporalité, de sa fragilité,
de son usure et sa précarité. Toute réflexion sur le corps est donc, qu'elle le veuille ou non,
éthique métaphysique : elle proclame une valeur, indique une conduite a suivre, et détermine
la réalité de notre condition d'homme. Ce point de vue conduit évidemment a poser, d'emblée,
un systéme de valeur, une éthique : peut-étre le corps considéré comme « libéré » ou en voie
de libération dans la société contemporaine n'est-il qu'un faux-semblant, qu'un leurre. Peut-
étre le fait de se tourner vers l'intime individuel en pensant ainsi libérer le corps n'est-il qu'une
facette du probléme. Sans doute méme, cette idée n'est-elle qu'un mythe, car le corps est
plutdt un construit social (conscient ou inconscient) ou du moins un dialogue entre le social et
l'individuel. En définitive, la civilisation occidentale contemporaine nous fait assister et
participer a une exhaustion du corps au niveau d'un mythe prétendu libérateur qui, en fait,
pénétre et transforme 1'expérience personnelle, installant au cceur de notre &tre subjectif, le
réseau le poids aliénant des impératifs sociaux. Pourrait-on donc démontrer la thése d’une
virtuelle démystification de I'image commune du corps comme réalité¢ close et intime, et

souligner son ouverture et sa fonction de médiation sociale ? L'histoire des théorisations de

2 Michel BERNARD, 1976. Le Corps. Paris : Ed. universitaires, «Corps et culture» ; Shoshana. FELMAN, 1980.
Le Scandale du corps parlant. Dom Juan avec Austin, ou La séduction en deux langues. Paris : Seuil

483

BDD-A23842 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:51:15 UTC)



I'image du corps depuis la fin du XIXe siecle, « de la coenesthésie au schéma corporel »,
dévoile, par exemple, au travers les travaux de Paul Schilder, une abstraction théorique du
corps appelée «schéma corporel ». Mais, cette abstraction se situe surtout dans le domaine de
l'action et ne parait pas vraiment prendre en compte l'aspect libidinal et émotionnel de
l'expérience corporelle, issu des travaux de Freud. En conséquence, ce sont deux images du
corps qui semblent au premier abord irréductibles, auxquelles on se trouve confronté.

Analyser le corps dans une logique qui va « du fantasme au mythe », c’est, d’autre
part, découvrir un corps fantasmé, non rationnel, pulsionnel, passionnel, libidinal qui ne
fonctionne jamais selon les lois de la logique, de la raison mais bien plut6t selon sa propre
logique. Selon Freud, le fantasme, le libidinal, est donc tout aussi constitutif de la
représentation du corps que le schéma corporel, 1'image de soi, le dialogue tonique ou tout
autre systeme conceptuel. L'apport fondamental de la psychanalyse consiste, en rompant avec
le point de vue du biologiste, de n'envisager ce corps que comme un fantasme produit par
l'imaginaire et signifié par le langage. C’est justement ce qu’on a appelé « le corps imaginaire
du désir ».

Un peu plus loin, a une autre « table ronde », penser le corps comme une sorte de « Ca
» matériel et matérialisé, ou bien comme un systeme de relation au monde, particulierement
dans la perspective du dialogue tonique de I'enfant avec sa mére, mais aussi dans celle de la
prise de conscience de soi, spécifiquement au travers du stade du miroir (Henri Wallon), ou
encore comme un «é&tre-au-monde» dont la conception est issue de l'approche
phénoménologique, c’est penser la corporéité en tant qu’intercorporéité (voir, dans ce sens,
les conceptions synthétiques de J. de Ajuriaguerra, concernant la thérapie du corps par le
corps).

Pourquoi la relation a notre corps est-elle si compliquée ? Parce qu’il y a en nous un
corps a corps constant entre trois corps: le corps organique, machine a vivre, le corps
fantasmatique, révé, fait d’images que nous nous forgeons intérieurement, ou 1’inconscient a
sa part, et enfin le corps institué, celui que nous devons avoir au regard des normes
culturelles, des conventions sociales. C’est ce corps-la que visent les modes, esthétiques,
diététiques et comportementales. Cette pluralit¢ corporelle n’a-t-elle pas une part de

responsabilité dans nos difficultés avec le corps 2° C’est clair : la notion de « corps a corps »

? André LEROI-GOURHAN, 1980 [1964]. Le geste et la parole. Paris : Albin Michel, «Sciences d'aujourd'hui».
599,

484

BDD-A23842 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:51:15 UTC)



implique I’idée d’une lutte, d’une guerre. Pourtant, nous sommes bien obligés de penser et de
vivre ces trois corps ensemble. Quand on évoque le corps d’un individu, on s’adresse a la fois
a son organisme, a son imaginaire et a son corps social. Le « mangeur », par exemple, ne
nourrit pas seulement son corps biologique, il fantasme sur 1’aliment, il prend un plaisir qu’il
aime partager. Mais, généralement, I’un des corps essaye de prendre le pas sur les deux autres.
Quelles sont les solutions pour parvenir a la paix ? Il faut faire des compromis. 1 est vrai: I’on
n’a jamais autant parlé du corps qu’aujourd’hui. Pourquoi? Parce qu’on a besoin de
religiosité, de spiritualité. Or, les valeurs se sont déplacées du ciel a la terre : le corps est
désormais 1’objet de culte par excellence. 11 est devenu le messager privilégié des
interrogations autrefois réservées a 1’ame: «Qui suis-je? », « Que puis-je étre? Quelles
relations entretenez-vous avec votre corps? Si les femmes ont recours au lifting, c’est parce
qu’elles se sentent trahies par leur corps. Toutes se plaignent d’un décalage entre ce qu’elles
sont intérieurement et I’image qu’elles contemplent dans le miroir. Ce n’est qu’une des
dimensions de la nouvelle mentalit¢ du déja traditionnel vingt-et-uniéme si¢cle, dont une
variante a ét€¢ « prévue » et codifié par le personnage de la maratre du conte de Blanche-
Neige : le refus des changements du corps, de la vieillesse. D’autre part, selon Georg
Groddeck, un contemporain de Freud a qui I’on attribue la paternité de la psychosomatique
moderne, la maladie, ainsi que la vieillesse, est un langage qui a besoin de la théatralisation
d’un symptome pour exprimer « son» étre. L’individu devrait donc inventer un dialogue
complice avec son corps.”

Dans Blanche-Neige, la lutte oedipienne de la petite fille pubertaire n'est pas refoulée,
mais vécue autour de la mére considérée comme rivale. Blanche-Neige est le paradigme du
corps. En tant qu signe, que personnage, elle définit son identité par le langage de son corps:
elle est capable de contrbler ses envies orales, aussi fortes soient-elles. Bien qu'elle ait trés
faim quand elle entre pour la premiére fois dans la maison des nains, elle ne prend que tres
peu de nourriture dans chacune des sept assiettes et ne boit qu'une goutte dans chaque verre,
comme pour minimiser son larcin. Son comportement, quand elle s'abstient de manger et de
boire tout son soll et quand elle refuse de dormir dans un lit qui n'est pas exactement a sa

taille, montre qu'elle a aussi appris a controler & un certain point les pulsions de son « ¢ca » et

* J.BUTLER, 1993. Bodies that Matter: On the Discursive Limits of " Sex", New York and London, Routledge;
G. DELEUZE, "Nomad Thought." trans. J Wallace. Semiotext(e), Nietzsche's Return, vol. 3, no. 1 (1978), pp.

12-20; G.DELEUZE, F.GUATTARI, 1983. Anti-Oedipus: Capitalism and Schizophrenia, Minneapolis,
University of Minnesota Press; P. DURKEE, 1995. "Slackspace: The Politics of Waste," Prosthetic Territories:
Politics and Hypertechnology. Boulder, Westview Press; U. ECO, 1983. Travels in Hyperreality, Harcourt
Brace Jovanovich, New York; D. HARAWAY, 1992. "The Promises of Monsters: A Regenerative Politics for

Inappropriate/d Others," in Cultural Studies, New York and London, Routledge.

485

BDD-A23842 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:51:15 UTC)



a les soumettre aux exigences de son « surmoi ». On constate que son « moi », lui aussi, a
miri, puisque maintenant elle travaille sans €pargner sa peine et sait partager avec les autres
un stade d'introjection orale, est incapable de se relier aux autres et personne ne peut
s'identifier a elle. Le langage du corps « prend » donc du sens grace aux générateurs du désir,
régis par le « principe de la réalité » (golter, manger, boire etc.) et le « Lustprinzip » (faire
amour, faire du sexe etc.). La facilit¢ avec laquelle Blanche-Neige, a différentes reprises, se
laisse tenter par sa maratre, malgré les avertissements des nains, montre combien ces
tentations sont proches de ses désirs secrets.” Les nains lui disent en vain de ne laisser entrer
personne dans la maison, ou, symboliquement, dans son étre intérieur. On nous a a plusieurs
reprises parlé de la double nature de 1'héroine : elle était aussi blanche que la neige et aussi
rouge que le sang, c'est-a-dire que son étre se présentait sous un double aspect asexué et
érotique. En mangeant la partie rouge (érotique) de la pomme, elle met fin a son «innocence.
Les nains, qui étaient les compagnons de son existence fixée au stade de latence, sont
incapables de lui rendre la vie. Elle a fait son choix, aussi nécessaire que fatal. Le rouge de la
pomme évoque des associations sexuelles, comme les trois gouttes de sang qui conduisent a la
naissance de Blanche-Neige, et comme la menstruation, cet événement qui marque le début
de la maturité sexuelle (le corps). Tandis qu'elle mange la partie rouge de la pomme, 'enfant
intérieur qui est en Blanche-Neige meurt et est placé dans un cercueil de verre. L'histoire de
Blanche-Neige nous apprend qu'il ne suffit pas d'atteindre la maturité physique pour étre prét,
intellectuellement et affectivement, a entrer dans 1'dge adulte, en tant qu'il est représenté par le
mariage. L'adolescent/e doit encore grandir, et il faut encore beaucoup de temps avant que soit
formée une personnalité plus mire et que soient intégrés les vieux conflits. Le corps féminin
(au singulier !) s’accompli donc & mesure que la société - le corps collectif (au pluriel !) -
I’intégre, le module, 1’accepte ou le refuse. Les nouvelles significations identitaires (palier
linguistique, philosophique, symbolique et mental), recues par le corps féminin a travers la
socialisation, ne font que refléter (le miroir du conte révéle ainsi sa sémantique!) les
métamorphoses, corporelles, psychosomatiques. Faits confirmes par un autre paradigme cache
dans la mentalité de ’homme moderne: le Petit Chaperon Rouge. Tout au long du conte, et
dans le titre comme dans le nom de I'héroine, l'importance de la couleur rouge, arborée par

I'enfant, est fortement soulignée. Le rouge est la couleur qui symbolise les émotions violentes

> A. KROKER, D. COOK, 1986.The Postmodern Scene: Excremental Culture and Hyper-Aesthetics, Saint
Martin's Press, New York; J. LACAN, 1977. "The Mirror Stage as Formative of the Function of the I as
Revealed in Psychoanalytic Experience", in Ecrits: A Selection, New York, Norton; J. LAPLANCHE, 1992.
"Psychoanalysis, Time and Translation", in John Fletcher and Martin Stanton, (eds.), Jean Laplanche:
Seduction, Translation, Drives, London, Institute of Contemporary Arts.

486

BDD-A23842 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:51:15 UTC)



et particulierement celles qui relévent de la sexualité (le corps). Le bonnet de velours rouge
offert par la grand-mere a la petite fille peut ainsi étre considéré comme le symbole du
transfert prématuré du pouvoir de séduction sexuelle, ce qui est encore accentué par le fait que
la grand-meére est vieille et malade, trop faible méme pour ouvrir une porte. Aprés avoir été
plongée dans la profondeur des ténébres, (dans le ventre du loup), le Petit Chaperon Rouge est
préte a apprécier une nouvelle lumiére, a comprendre mieux les expériences émotionnelles
qu'elle doit maitriser, et celles qu'elle doit éviter, pour ne pas s’en laisser engloutir. Il fallait
que la petite fille, pour atteindre un état supérieur de son corps, c’est-a-dire une autre identité
et une autre symbolique corporelles, dévia pour un moment du droit chemin par défi envers sa
mere et son surmoi. Son expérience l'a convaincue qu'il est dangereux de céder aux désirs
oedipiens. On pourrait dire qu’elle a compris qu'il est préférable d'installer plus profondément
et d'une fagon plus adulte dans son surmoi le pére, la mére et les valeurs qu'ils représentent,
afin de pouvoir affronter avec succes les dangers de la vie.

Ainsi, si l'approche psychosociologique enrichit les visions de la corporalité, elle ne
1'épuise pas plus que les approches précédentes. L'érythrophobie (1a peur phobique de rougir :
voir les personnages de Rousseau a Stendhal ou Flaubert !), par exemple, permet de dégager
de nouveaux enseignements : le réle du regard dans les relations intercorporelles, la place
centrale du visage, la labilité du corps (qui déplace la turgescence et I'érection du pénis au
visage), c'est-a-dire le fait que le corps soit plus fantasmagorique que réel, et la signification
sociale du corps. Le corps devient ainsi structure sociale et mythe (voir Mauss et
I’anthropologie des techniques du corps; E.T. Hall et la proxémique) ce qui permettra de faire
apparaitre le symbolisme social de notre corps. Le corps des lors ne peut plus étre considéré
que comme une ouverture et carrefour du champ symbolique. Le corps pourrait devenir méme
le symbole de tous les symboles existants ou possibles et peut-étre le lieu d'ancrage de tous les
mythes, soit-il religieux, philosophiques, idéologiques, autant de mythes qui hantent plus ou
moins consciemment la pensée moderne et qui dessinent en chacun des individus une image
du corps que leurs fantasmes personnels et la culture qu’ils vivent modifient, enrichissent ou
appauvrissent.

La colonisation du vécu. Pour cette notion on peut repartir des analyses du philosophe
allemand Habermas ou de celles de Reich en 1933. Ces analyses mettent en évidence
l'instrumentalisation de la subjectivité des masses. Le lieu ou s'effectue cette colonisation,
cette instrumentalisation, c'est le corps. L'inscription idéologique rend opaque le corps
singulier. L'inscription sociale passe par 1'idéologisation du rapport au corps. Pourquoi ne

trouve-t-on pas de théorie de la mort dans le marxisme, par exemple? Dans le monde

487

BDD-A23842 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:51:15 UTC)



contemporain, bien qu’il y ait une réflexion critique sur le sexe et la vie quotidienne, celui qui
(s”)ecrit se trouve dramatiquement face a une absence. L'occident est engagé dans une course
meurtriere, ou la dénégation de la mort est corollaire du culte de la jeunesse, de la recherche
de la forme. Cette tendance massive est une dénégation de l'angoisse de la mort, y compris du
point de vue militant. Afin de déceler non seulement le langage « académique » du corps,
mais aussi son argot cache, les significations manquées ou refoulées, le corps devrait étre
considéré une interface: entre la vie et la mort. Mais si le corps devient une marchandise, la
marchandisation des corps et des esprits aura comme effet la désérotisation de la vie sociale.
Vraiment, comme l'analysait Baudrillard a propos de L'économie du signe et la symbolique de
la mort, le corps est devenu un objet de consommation. On sait maintenant que le lien social
est organisé autour de la libido : donc du corps en tant que signifiant-signifie. Le lien dans les
groupes sociaux est fondé sur la sublimation et 1'échange libidinal : donc du corps en tant que
signifiant-signifie. La pulsion d'Eros fonde, quant a elle, la tendance a I'agrégation, tandis que
la pulsion de mort tend a la désagrégation. C'est ce qui se passe dans le capitalisme. Nous
assistons actuellement au triomphe de la désagrégation, du mortifere. Il y a une absence de
projet érotique, le plaisir est absent et il n'y a pas de projet libidinal. L'érotisation publique et
spectaculaire est liée a l'appauvrissement massif du lien social.

Partout se développent la religion, l'intégrisme ou la Iutte contre les impies. La
religion met en place un lien social. Il faut souder le corps social autour d'une identité.
L'expression "corps social" est en elle-méme significative. La religion est une captation de
l'imaginaire, une machine a faire réver et un onirisme dévoyé. Le corps et ses significations
mouvantes se trouvent partout et nulle part, comme le Dieu de Pascal. La culture occidentale a
toujours eu tendance a nier la mort. Qu'est ce qui a changé? Est-ce seulement un repli ? De
plus, la mort a tendance a se déréaliser: on vit seul et on meurt seul; absence de rites. Ou est le
langage thanatique ou post-thanatique du corps ? Le cimeti¢re a peine, en tant qu’absence
collective et corps utopique, pourrait s'analyser comme lieu de socialisation. Il s'agit donc de
voir comment, a la suite de Kristeva, de Baudrillard et de bien d'autres, le signe est lié a
l'accroissement de la marchandise et comment lui-méme est peut-étre marchandise. Comment
aussi le langage est aliénation du corps et comment le signe se dissout dans le langage. Au
minimum, au niveau du discours, le concept d'expressivité est donc le produit d'une
intertextualité contradictoire qui ne fait que refléter la nostalgie de déconstruction inhérente
au processus de signifiance linguistique. Dés lors, comme le fait Merleau-Ponty, considérer
'expression corporelle comme le « langage du silence » est une erreur fondamentale puisque

l'expression corporelle est une « transvocalisation ». Le langage du corps, de ce fait,

488

BDD-A23842 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:51:15 UTC)



n'existerait pas vraiment dans la société contemporaine. Le corps serait entierement fagonné
par le langage. Mais, sur ce point au moins deux theses s'affrontent, I'une pense l'expressivité
du corps comme contrepoint nécessaire et logique du langage, l'autre (notamment chez
Lowen, Perrakos, la bioénergie) comme sa subversion radicale et son substitut 1égitime. Mais
la classification de tous ces discours révéle que le concept d'expressivité corporelle reléve
toujours d'un méme processus de travail du signe sur lui-méme: le signe est miné par la
nostalgie de sa déconstruction afin de mieux assurer et accroitre son pouvoir.6 Ce processus
de déconstruction permet I'élaboration d'une structure expressive formelle composée de
plusieurs éléments autour desquels se sont développés et ordonnés les différents opérateurs de
tout discours sur l'expressivité corporelle: une dynamique, une différence, une immanence,
une perception etc. Dans tous les cas cependant I'expression corporelle demeure fondée sur un
dédoublement dynamique et un double. La voix (la pratique du conte, du récit, de 1’histoire ;
raconter donc !) est, de ce point de vue, la charniére expressive de cette déchirure entre corps
et langage, langage et corps. Un long développement s'intéresse a cette structure particulicre
qui est simultanément lieu de I'éclatement sauvage du corps et du langage et de sa
récupération par celui-ci. La voix (métonymie du corps !), par les fantasmes qu'elle véhicule,
parait n'étre que régression, rappel des origines. D'ou la place privilégiée qu'elle occupe dans
différents mythes, dont elle constitue, au fond, l'archétype majeur : si le mythe est la nostalgie
idéalisée d'une unité originelle, la voix ne peut étre qu'un perpétuel renvoi de mythe en mythe
de fantasmes en fantasmes jusqu'a ces étres mythiques par excellence que sont les pulsions. 11
est possible d’extrapoler ce propos de la voix a I'expression corporelle et, plus généralement, a
I'expressivité du corps. Il en résulte donc 1'idée que ce qui se pergoit aisément au niveau de la
voix (la pratique du conte!) pourrait trouver toute sa signification pour l'expressivité¢ du
corps. La voix porte le langage et le corps. L'expressivité du corps porte le langage et le corps.
En définitive, toute expressivité est la résultante de la structure archétypique du processus
vocal, l'effet d'une transvocalisation dans la mesure ou la région corporelle qui est censée ex-
primer participe de ce dédoublement implicite produit par le rejet vocal et de la dynamique
pulsionnelle de jouissance narcissique qui I'anime. Seul I'impérialisme du regard a pu occulter
cette filiation et cet enracinement organique en le projetant sur la surface neutre, homogene et
apparemment silencieuse du monde visible offert au pouvoir illimité des manipulations
sémiotiques et des ruses idéologiques. Cette dialectique entre langage-corps et corps-langage

dont la voix est la charniére et 1'expressivité 1'enjeu et la justification, n'est autre, en définitive,

® Herbert Marshall McLUHAN, 1977. D oeil d oreille. Montréal : Hurtubise/HMH, «Constantesy», n° 35, 166 p-

489

BDD-A23842 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:51:15 UTC)



que celle du processus de la théatralisation du corps produit par I'éducation depuis la
Renaissance, problématique de la théatralité et de la voix, reprise par des auteurs comme
Lyotard, Deleuze ou Kristeva, qui insistent sur le fait que la lettre s'inscrit dans le corps tout
comme le corps formule la lettre. Autrement dit, que verbe et corps sont totalement
indissociables. La référence a Deleuze est assez claire: il y a une pantomime intérieure au
langage, comme un discours, un récit intérieur au corps.

De la propaideia a la paideia, de la pragmatique au logos, de la subordination de
I'humanitas a la romanitas, 1'éducation enregistre au tournant du XXe si¢cle des tendances
prévisibles, d’ailleurs, depuis I’Epoque des Lumicres : apres la culture corporelle, pratiquée
ab origine par les mondes préhelléniques et le monde grec; aprés l'université médiévale’,
essentiellement religieuse, jusqu'a la rhétorique radicale, égalitaire, libertaire et
communautaire, imposée par Condorcet, Mirabeau ou Le Pelletier de Saint Fargeau, 1’Ecole,
libido educandi, par son instrument le corps-esprit, tiendra un double discours simultané:
aliéner et libérer, domestiquer et affranchir. L’Ecole pensera donc le discours comme
construits par le langage, en dialogue avec la corporéité. Le langage arrive finalement a
opprimer le corps, la spontanéité et peut-€tre la nature ou méme la communauté originelle.
Mais, d’une maniére complémentaire, le corps est, historiquement, contraint par le langage a
devenir, a son tour, langage. Fantasmes, mythes et symboles sont alors les liens entre ces deux
pbles de la chair et du verbe, de la passion, de la pulsion et de la raison. Observations
confirmées par les mythes et les contes de fées, par les comportements et les obsessions des
contemporains, par la vie quotidienne, par les détails et les centres générateurs de la mentalité
moderne, dont le corps, soumis aux rituels religieuxg, sociaux ou politiques, éducationnels,
mortifié, érotisé ou réifié, déprécié et iddlatrisé, est le plus complexe, le plus important, par
son histoire, ses mystéres et son avenir incertain. Voild donc quelques repéres pour une

transanthropologie virtuelle,’ peut-étre les moins significatifs. ..

7 Jean-Claude SCHMITT, 1990. La Raison des gestes dans l'occident médiéval. Paris : Gallimard, «Bibliothéque
des histoires».

¥ Marguerite de SURANY, Thai de CHAMPASSAK. 1977. Les Chiffres du corps. Paris : Alban, «Etudes
initiatiques» ; Desmond MORRIS, 1984 [1978]. La Clé des gestes. Paris : Grasset.

° Lucie de VIENNE,1960. La Spiritualité de la voix. Paris: Cerf; Rodrigue VILLENEUVE, dir. 1993.
«Gestualitésy, spécial de la revue Protée, vol. 21, n° 3.

490

BDD-A23842 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:51:15 UTC)


http://www.tcpdf.org

