
 41

 

MYTHOS - ÎNTRE CONŞTIENT ŞI INCONŞTIENT 
 

LUCIA DĂRĂMUŞ 

Radio „Renaşterea”, Cluj-Napoca, România 

 

 

Abstract 

 

The poetical imaginary of any book is based on a phantasm, a story which opens in perspective the 

window of possibilities. It is the viable method of a text to point to a different world. We call this phantasm, 

this story, mythical nucleus. Throughout this paper we will show that this mythical nucleus is of two types: a 

primitive, subconscious one and a conscious creative method. 

 Like in the case of languages, where there is a common basis, in the case of literary culture genres, 

as well as there elements of expression find their essence in the primordial dimension, in cultural etymon 

that is specific to this type of thinking.  

 
Motto: “Cine nu iese din Eu, n-atinge Absolutul şi nu 

descifrează nici Viaţa” – C.Brîncuşi 

 

O realitate a oricărei literaturi mari este aceea că în substratul cultural al acestei ţesături se 

află un nucleu mitic. 

Mythos înseamnă ficţiune, poveste, desfăşurarea unei acţiuni. Conform lui W.K.C.Guthrie, 

The Religion and Mythology of the Greeks, CAH, II., mitul, ca imagine a ciocnirii dintre lumea 

oamenilor şi cea a zeilor, ar ţine mai degrabă de sfera religiilor, ceea ce înseamnă că mitul poate fi 

repartizat tipologic. Conform lui Ernst Cassirer – Eseu despre om, Humanitas, 1994 – mitul, în 

accepţiunea lui generică, nu se supune sau nu urmează un proces de gândire, fiind inconştient, de 

unde deducem că primitivul recurgea la mit în mod firesc. Numai noi, astăzi, gândim tot procesul 

mitic, încercând să-i descoperim înţelesurile. 

Aşezat în oglinda timpului, mitul cunoaşte două componente: una primordială, când mitul 

făcea parte din viaţa omului, fiind o realitate nepusă sub semnul întrebării; cealaltă cuturală, în care 

mitul intră în domeniul creativităţii omului, fiind un produs cultural conştient. Între cele două 

opozanţe se întâlneşte procesul de desacralizare, în special în punctul de apogeu al creştinismului. 

Această desacralizare, după Mircea Eliade, începe o dată cu regândirea vieţii din perspectivă 

filosofică, fiind observată încă din zorii antichităţii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 42

Este de ajuns să amintim de câteva dintre dialogurile lui Platon unde, pe lângă firul 

conceptual, filosoful inserează cu mult farmec pasaje mitice: Gorgias (523a –527a), mitul judecăţii 

de apoi; Phaidon (107b – 114c) despre suflet în lăcaşurile subpământene; Republica (614b –621d) 

mitul lui Er, fiul lui Armenios; Timaios (20d – 25d ) mitul Atlantidei; Timaios ( 29c –30c) etc. E 

necesar de precizat, pentru evoluţia ulterioară a mitului, că, faţă de primitivi care percepeau această 

lume ca pe un dat, ca pe ceva firesc, nefăcând  subiect în sine de dezbatere, de gândire, la Platon 

identificăm trei forme ale realului: o lume inteligibilă, o lume mitică şi a treia, lumea sensibilă.  

 Pentru tot procesul creator ulterior, în ceea ce priveşte mitul cu toată încărcătura lui 

interioară de poveste, important este factorul devenire, ceea ce este posibil, ceea ce lasă să fie spre 

deschidere. Cristian Bădiliţă – Miturile lui Platon, Humanitas, 1996, p.49 – ne lasă să înţelegem că 

am avea de a face cu însăşi limita: ,,există încă un nivel al realităţii, un nivel aflat la limita dintre 

temporalitatea lumii sensibile şi atemporalitatea lumii inteligibile. De fapt, e vorba de limita însăşi, 

imposibil de aproximat sau de cunoscut în chip raţional sau empiric.” 

Astfel că, în domenii precum viaţa, sufletul, nemurirea etc, Platon preferă exprimarea 

mitologică, metaforică, plasându-ne pe o astfel de limită, a inteligibilului şi a sensibilului, 

recurgând la mit, fie prin preluarea şi amplificarea unor povestiri legendare existente, fie, printr-un 

plus de creaţie, lăsând loc altora noi. Cât priveşte Timaios, V.Brochard – Les mythes dans la 

philosophie de Platon (Études de philosophie ancienne et de philosophie moderne, Paris, 1926) – 

este de părere că acesta recurge la o formă alegorică în întregimea lui pentru a-şi expune ideile cu 

privire la naşterea universului şi originea zeilor. 

Pentru înţelegerea mitului, un aport considerabil îl au ştiinţe ca: sociologia, antropologia, 

filosofia, folcloristica, tocmai datorită unui factor peste care nu se poate trece – evoluţia, 

dezvoltarea mitului în timp şi în cadrul societăţii din care a provenit, pe de o parte, iar pe de altă 

parte, elementul cultural care poate încărca mitul cu noi semnificaţii. 

Un fapt subliniat de Lévi-Staus – La pensée sauvage, Paris, 1962, pe care-l considerăm 

demn de amintit, ar fi ruptura în procesul gândirii a celor două tipuri de societăţi. Pe de o parte 

societatea tribală, iar pe de altă parte societatea modernă. Desigur, undeva între cele două intervine 

faza intermediară. În prima, gândirea ar avea la bază o privire dihotomică de topul sus-jos, alb-

negru, feminin-masculin, categorii care de altfel dezvoltă dialectica, însă în cazul de faţă nu 

primează logica, fiind redate prin forţă imagistică, printr-un limbaj alegoric. 

 Revenind la Platon, la dialogurile acestuia, când modalitatea de expresie a conceptelor 

atinge limita superioară, este ştiut că acesta recurge la mit, abstractul oglindind întrepătrunderea 

dintre real şi fantastic. 

Fragmentele platoniciene sunt tributare anumitor mituri anterioare şi pasajelor altor filosofi. 

Antropologul Marcel Detienne – La notion mythique d’aletheia (Revue des études grecques, 1960, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 43

28…- atrage atenţia asupra dimensiunii mitice cu care este încărcat termenul aletheia, atât de 

dezbătut de Heidegger. Antropologul francez porneşte  în dezbaterea lui de la un text aparţinând lui 

Empedocle, în care sufletul are ca ultimă şi supremă dorinţă să ajungă în păşunea Adevărului – tes 

Aletheias leimona. 

Cristian Bădiliţă – Între mit şi filosofie (op.cit p.9) – semnalează corespondenţa între această 

expresie şi expresia din Phaidros. ,,Păşunea Adevărului, va spune Bădiliţă, din fragmentul lui 

Empedocle a devenit în mitul platonician câmpia Adevărului pe care creşte totuşi păşunea din care 

se  îndreaptă sufletele desăvârşite. Imaginea mitică subzistă aşadar într-un text de factură filosofică 

şi, ceea ce este mai important, la un filosof care se pronunţă împotriva minciunilor (…).” 

 Există însă aspecte ale mitului care trebuie căutate mult mai adânc şi chiar în alte culturi 

decât în cea greacă. Fauna şi flora din Peninsula Balcanică, ne spun istoricii, nu erau ostile triburilor 

greceşti, astfel încât să dezvolte imagini şi diverse forme de opozanţă. Închipuirile hidoase din 

mitologia greacă sunt în totalitatea lor, aşa cum afirmă P.Walcot – Hesiod and the near East, 

Cardiff, 1966 – de provenienţă externă, adică împrumuturi. Din această categorie fac parte: silenii, 

ciclopii, eriniile (furiile), satyrii, gorgonele, centaurii etc. Poate dintre aceste reprezentări cele mai 

înspăimântătoare sunt Furiile, numite şi Erinii, Căţele, Copile bătrâne, Eumenide. Aceste genii 

răzbunătoare pedepsesc păcatele muritorilor, chinuindu-i. Monstruozitatea lor provine chiar din 

origine, fiind născute din picăturile sângelui lui Uranus, care fusese mutilat. Literatura le prezintă ca 

având aripi şi şerpi în păr. E.R.Dodds le plasează pe acestea cât şi pe Nemesis arhaicităţii: ,,faptul 

că aceşti oameni acceptau ideea unei vini moştenite şi a unei pedepse întârziate se datorează 

credinţei în solidaritatea familiei pe care Grecia arhaică o împărtăşea cu alte societăţi timpurii şi cu 

multe culturi  primitive de astăzi.”(Grecii şi iraţionalul, Polirom, 1998, p.39) 

Această gândire de tip arhaic ţine de raportarea la legea naturii, la unitatea morală a familiei, în care 

fiul nu reprezintă decât “ o prelungire a vieţii tatălui” (op.cit.p.39). 

Tradiţia socoteşte trei ca fiind Erinii, pe Alcto, pe Tisiphone şi pe Megaera. 

 Evoluţia miturilor este pusă în legătură cu evoluţia poeziei, datorită formei alegorice de 

exprimare. În ceea ce-l priveşte pe Platon, acesta îi socotea pe poeţi ,,plăsmuitori de nimic”, 

mitologicul plasându-se în superioritate doar din perspectiva devenirii lui. Referindu-se la această 

latură a mitului, separată de raţional, J. Brun – Platon, P.U.F., 1983, p.71 – afirmă: ,,Graţie mitului, 

ceea ce nu se poate spune ajunge să fie povestit, (…) datorită lui, distanţa care ne separă de acest 

dincolo, de această επέχείνα, unde rezidă Binele, este suprimată.” 

Mitul, prin partea lui nespusă, nerostită, nedescifrată, lasă locul unui ,,ce” înalt, unui dincolo 

în care raţiunea nu poate pătrunde. Prin labirintica gândire mitică, arhaicul îşi proiectează realitatea 

în poveste, dar şi fantasmagoriile care fac parte firesc din realitate, ca urmare a angoaselor, 

spaimelor, credinţelor religioase, astfel că miturile, arhaice, desigur, sunt puse în legătură cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 44

riturile. Această arborescenţă primitivă a ideilor deschide alte şi alte legături între omul dominat de 

polis şi cel dominat de kosmos, ambele perspective fiind marcate, cel puţin într-o primă fază, de 

religios. Dimensiunile conştiente asupra polisului şi îndepărtarea progresivă de elementul religios 

vor contura o atitudine mai reală asupra kosmos-ului, implicit a factorului poveste (mit) din 

interiorul unui eveniment. 

Tucidide – Războiul peloponesiac, trad. N.I.Barbu, Buc., Casa Şcoalelor, 1941 – va scrie: ,,Lipsa 

elementului mitic va face, poate, relatarea faptelor mai puţin atrăgătoare pentru auz, dar pentru 

cititorii care vor dori să cerceteze şi adevărul clar al faptelor petrecute şi tot aşa al celor care se vor 

petrece în viitor vreodată, potrivit celor omeneşti, la fel sau în chip asemănător, va fi îndeajuns să le 

socotească folositoare. Opera este compusă mai mult ca un bun pentru totdeauna decât ca o lectură 

sărbătorească menită să fie ascultată o clipă” 

 Aşadar, Tucidide optează pentru adevăr şi nu pentru subiectivitate. Fără elementul mitic din 

interiorul faptelor avem o privire reală despre lume. Atitudinea critică faţă de mitologie este clară. 

De asemenea, în locul festivismului (àγώνισµα ) se preferă atitudinea sobră. Desigur se face referire 

la jocurile publice şi mai direct, chiar la Herodot, despre care se ştie că citise din opera sa la 

întrecerea olimpică. 

Suntem deja într-o fază evoluată a dezvoltării mitului, însă aspectele incipiente ale acestuia 

nu lasă loc unor astfel de interpretări, pentru că mitul reprezintă o realitate cu care se trăia şi în care 

arhaicii trăiau. 

Pentru frumuseţea poeticii mitului, ne vom opri asupra celui mai cunoscut mit – Războiul 

Troian. 

 Povestea spune că în palatul centaurului Heiron de pe muntele Pileos are loc nunta lui 

Peleus cu nereida Thetis, frumoasa fiică din cele cincisprezece ale lui Nereus, zeul mării. 

Frumuseţea epică şi desfăşurarea mitică se lasă descoperite încă de la început, o dată cu apariţia 

centaurului. Mărturiile scrise ne spun că centaurii erau fiinţe cel puţin bizare, jumătate om, jumătate 

cai, aceştia simţindu-se la ei acasă în câmpiile Thessaliei.  

Adelina Piatkowscki – Jocurile cu satyri în antichitatea greco-romană, Polirom, 1998, p.9 – 

este de părere că ,,la baza multor mituri filosite în dramele satyrice se află între utopii sociale 

plăsmuite de imaginaţia poetică şi forme de viaţă civilizate.” De bună seamă centaurii, de cele mai 

multe ori, prezintă trăsături sălbatice, dacă ar fi să amintim doar de evenimentul neplăcut de la 

curtea regelui Pirithous, când, poftiţi la propria nuntă, mireasa fiind Hippodamia, centaurii se 

ameţesc de vin, vor să necinstească mireasa, fapt care atrage ura lui Theseus. Revenind la centaurul 

Heiron din interiorul mitului Războiului Troian, acesta, se pare, se înscrie în rândul înţelepţilor. 

 La această nuntă sunt poftiţi toţi zeii şi toate zeiţele, mai puţin Eris, pentru a nu provoca 

certuri. Petrecerea urmează cursul firesc pînă în momentul în care apare Discordia, cu o privire 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 45

furtunoasă şi un măr în mâna-i de zeiţă. Ajunsă în dreptul mesei zeieşti, aruncă în mijlocul zeilor 

mărul inscripţionat: celei mai frumoase. 

 Discordia a fost semănată. Oare cui era adresat primejdiosul fruct? Avem de-a face cu 

primul concurs de frumuseţe din istorie. Hera, Pallas Athena şi Afrodita şi-l doresc. Disputa se iscă. 

Pentru a pune capăt certurilor, Zeus îl numeşte pe Paris, fiul lui Priam, să ia hotărârea. Să privim 

judecata lui Paris! 

 Începe târgul. Fiecare zeiţă îi promite câte ceva. Bărbatul, în cazul nostru Paris, cade în 

capcana feminină. Aphrodita i-o promite de nevastă pe cea mai frumoasă dintre femei – pe Helena. 

Judecata este săvârşită! Mărul este al Aphroditei. Dar oare Helena cui aparţine de drept sau aparţine 

ea cuiva? Lui Paris căruia i-a fost promisă? Lui Menelaus, soţul ei de fapt, regele Spartei? Firul 

legendei spune că, pe când Paris găzduia în palatul Spartei, frumoasa Helena, ameţită de Aphrodita, 

se îndrăgosteşte de Paris, ia tezaurul palatului şi îl urmează pe acesta în Troia.  

 Legea ospitalităţii este încălcată, Menelau jignit de două ori: o dată ca rege, a doua oară ca 

soţ. Ura lui Menelau şi a lui Agamemnon, regele din Micene, va întuneca Olimpul. Troia este 

atacată de cei doi şi aliaţii lor. Agamemnon, puternicul rege şi conducător se află în fruntea 

puternicei flote – 1186 de corăbii, precum şi în fruntea armatei, 130000 de luptători. Zece ani de 

peregrinări, zece ani de devenire, zece ani pe drumul bărbăţiei. Toţi aveau nevoie de zece ani pentru 

a deveni bărbaţi. Dar oare au devenit ei?! Kalhas le prezice cei zece ani de sabie, nebuloasă şi foc. 

De cealaltă parte Priam refuză să o înapoieze pe Helena şi comorile răpite. Agamemnon şi oastea 

lui o au potrivnică pe Artemis, căreia regele din Micene îi ucisese cerbul vânat în dumbrava sacră. 

În schimbul acestuia zeiţa o cere pe Ifigenia. Tatăl îşi jertfeşte propria fiică. Vântul prielnic umflă 

pânzele, corăbiile plutesc spre Troia. Flota grecească peregrinează prin ţinuturile Tenedos, Mysia, 

nu fără a avea parte de peripeţii. În sfârşit încep peregrinările de război împotriva Troiei, 

executându-se trei atacuri asupra cetăţii fără sorţi de izbândă. Zidurile înalte erau de netrecut. Sunt 

ocupate câmpiile din jur. Cel mai viteaz dintre greci, Ahile, ocupă insulele Lesbos şi Tenedos, 

precum şi oraşele Pidasă, Lirnisso şi Teba. 

Troienii, asediaţi în capitală, rămân între ziduri. Asediul ţine zece ani. În al zecelea an Ahile 

o răpeşte pe frumoasa Bryseis, sclava lui Agamemnon. Între cei doi se iscă o ceartă. Mirmidonii 

conduşi de Ahile se retrag. Intervine Thetis. De aici, cât este lupta oamenilor şi cât a zeilor, rămâne 

de văzut. 

Are loc duelul dintre Menelau cu Paris, care ar fi trebuit să pună capăt războiului, datorită 

înţelegerii dintre părţi. Acordul este încălcat de troieni, după înfrângerea lui Paris şi rănirea în chip 

mişelesc a lui Menelau. 

Lupta crâncenă la care participă în mod direct şi zeii, nu se lasă aşteptată. Bătălia ia sfârşit 

cu disputa nedecisă dintre Aiax şi Hector, care hotărăsc un răgaz, cât timp incinerează morţii. A 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 46

doua zi bătălia continuă înclinând balanţa izbânzii spre troieni. În miez de noapte Aiax şi Ulyse 

merg în tabăra lui Ahile să-l roage să revină în luptă. Ahile refuză. Lupta continuă, grecii au 

pierderi mari. Intervine în luptă, sub armele celui mai viteaz dintre greci, Patrocle. Ajutat de 

Apollon, Hector îl ucide. Armele lui Ahile sunt luate de Hector, ceea ce-l determină pe fiul zeiţei 

Thetis să reintre în luptă, împreună cu grecii şi să se răzbune pe cel ce-i luase armele. 

Cu unelte de luptă noi, făurite de Hefaistos, Ahile se aruncă în luptă, obligându-i pe troieni 

să se adăpostească după zidurile cetăţii, omorându-l pe însuşi Hector. Cadavrul acestuia este legat 

de carul său de luptă şi purtat pe câmpul de bătălie într-un galop nebun. Zeii îi transmit prin Thetis 

să-i predea neînsufleţit lui Priam. Funerariile au loc printre troieni 12 zile, timp în care războiul se 

opreşte. Legenda spune mai departe că alături de troieni au venit amazoanele, conduse de 

Penthesileea. Regina războinicelor este ucisă de suliţa lui Ahile. Troienii ţin sfat. În ajutor le vine 

Memnon, regele Etiopiei. În luptă egiptenii se retrag, lăsându-l pe regele lor mort de suliţa lui 

Ahile. În sfârşit, zeii hotărăsc moartea neînvinsului erou. Apollon îndreaptă săgeata lui Paris spre 

călcâiul vulnerabil al fiului lui Peleu şi al zeiţei Thetis, iar acesta este răpus. Trupul este disputat 

atât de greci, cât şi de troieni, fiind în final salvat de Aiax şi Ulyse. Funerariile ţin şaptesprezece 

zile. Ulyse câştigă armele lui Ahile, Aiax, care şi le dorea de asemenea, se sinucide. Căderea Troiei 

se apropie. Palladion-ul, statuia din lemn a zeiţei Atena aruncată în vechime de Zeus din cer pentru 

a marca locul unde urma să fie ridicată Troia, este furat pe furiş de Ulyse şi Diomede. Mai târziu, 

Paris este ucis cu săgeata lui Filoctet, adus în câmpiile Troieii din Limnos. Neoptolemos soseşte şi 

el în luptă. Vicleşugul lui Ulyse are să fie ultima lovitură. 

La Hepelos se construieşte un cal uriaş din lemn – Calul Troian. În pântece sunt ascunşi cei 

mai aprigi dintre greci – Ulyse, Menelau, Neoptolemos. Ceilalţi lasă falsa impresie că au pornit cu 

corăbiile spre ţară. 

Troienii cad în capcană. Crezând că este o ofrandă pentru zeiţa Atena, pentru a o îmbuna, 

sparg o porţiune din zid şi introduc în cetate Calul Troian. Doar Laokoon, preotul lui Apollon, îşi 

dă seama de înşelătorie, însă este ucis de doi şerpi uriaşi, trimişi de zei prin apele mării. Împreună 

cu Laokoon mor şi cei doi fii ai săi.   

În timpul nopţii, pe când troienii dorm, grecii ies din cal şi împreună cu flota ascunsă după 

insula Tenedos îi atacă, ucigându-i. Scapă doar Eneas, care ajunge pe ţărmurile Italiei. Cei zece ani 

de devenire nu s-au dovedit a fi un sfetnic înţelept, pentru că mulţi au dat dovadă de un 

comportament barbar, ucigând, violând fecioare, incendiind altare, jefuind etc. Mânia zeilor se 

abate asupra lor. Doar câţiva ajung acasă, ceilalţi parcurg un alt drum, al pedepselor zeilor. 

 Mit şi realitate, geniu scriitoricesc, istorie transmisă cu artă, prin poezie şi metaforă, fiindcă 

războiul a existat în realitate, fiind plasat între anii 1193 – 1184 a.Chr. mărturii ale mitului Troian 

se găsesc în: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 47

Iliada – Homer 

Odiseea – Homer 

Ciprice – Homer, după unii 

- Stasinos din Cipru, după alţi exegeţi 

Ilioupersis – Arklinos 

Aithiopis   - Arklinos 

Mica Iliadă – Leshes din Lesbos 

Întoarcerea – Aghios din Trizinos 

 Dacă pentru arhaici aceasta a constituit o realitate în care zeii chiar au existat şi chiar au 

contribuit, fie de o parte, fie de cealaltă parte, la război, deja pentru contemporanii tragediilor 

intervenţia zeilor începe să fie pusă sub semnul întrebării, cel puţin pentru scriitori, legendele 

constituind mai degrabă surse ale creaţie. 

Cu Platon aceste ficţiuni se conturează în realităţi superioare în măsura în care pot fi canale 

ale devenirii pentru un ,,ce” anume, explicitându-se ivirea în lumină, cum ar spune la noi Blaga. 

Însă potenţa creatoare în poezie a mitului nu o descoperă până la Blaga nimeni. El este singurul care 

realizează în mod conştient un Sistem Mitologic Literar. 

   Fenomenul creării unei mitologii poetice, în profunzimea sintagmei, de bună seamă, nu l-

am întâlnit decât la Blaga. Noua mitologie, bazată pe reconstrucţia analogiilor dintre factorii naturii 

şi spiritualităţii, se află la interferenţa a cel puţin trei paliere culturale bază: mitologia greco-

romană, spiritualitatea creştină şi simţirea slavă.   

Poetica blagiană se manifestă ca fapt cultural prin regândirea, reaşezarea elementelor 

acesteia într-o mitologie poetică proprie, în care logos-ul cunoaşte o dublă identitate, având 

deopotrivă înţeles de idee şi cuvânt, oferind un plus de creaţie prin întruchipare metaforică: 

a. metafora plasticizantă 

b. metafora revelatorie 

Această situaţie dihotomică s-ar părea, conform lingvistului Mircea Borcilă, că nu este 

marcată întru totul de originalitate, de nou decât dintr-o perspectivă adâncă, idee la care subscriem. 

,,Soluţia dualistă schiţată, în linii mari aici, aminteşte, desigur, la o primă aproximaţie, de abordări 

tradiţionale, bine cunoscute, în metaforologie, în raport cu care nu trădează un aport esenţial nou în 

acest domeniu. Teoria lui Blaga poate apărea, astfel, pe de o parte, ca o simplă extensiune în raport 

cu tratarea clasică, aristotelică, a metaforei în două câmpuri funcţionale distincte (pe de o parte arta 

retorică, pe de altă parte arta poetică) sau, poate, în raport cu distincţia augustiniană între alegoria in 

verbis şi alegoria in factis". 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 48

Noua mitologie poetică este o emanaţie a specificităţii lui Blaga, în acest sens cultura nu e 

decât o metaforă ,,căci creaţiile de cultură nu sunt decât tot atâtea încercări, de a dezvălui tainele, de 

a revela mistere". 

Uniunea celor două laturi: metaforă şi stil prin factorul revelaţiei oferă perspectiva culturală. 

În cazul de faţă, o  formă metaforică a creaţiei culturale este mitul. Mitul nu este un simplu 

înveliş al ideii, mitul nu poate fi tradus prin limbajul particular al ideilor, căci este o manifestare 

arhaică de încercare de dezvăluire, descoperire a unui mister. Mitul este o manifestare apocaliptică, 

în sens etimologic (apokalypto – a dezvălui, a ridica vălul). Interesant că în limba greacă, termenul 

apocalypto este el însuşi un construct metaforic, apo se traduce prin de la, din, dinspre, implicând 

ideea de separaţie, iar kalypto are sensurile de a acoperi, a înveli, a îngropa, a înmormânta, a 

ascunde. Proces realizat spre în afară, adresându-se simţului (văzului) şi nicidecum raţiunii. Aşadar, 

prima manifestare culturală, mitul, propune o lume, un tip aparte de sensibilitate. El nu explică. 

Încercarea de descoperire a unui mister se realizează nu prin demonstraţie ştiinţifică, ci prin 

convertirea fiinţei la fiorul existenţial. Etimologia  oferă această perspectivă şi prezentăm în acest 

sens doi termeni din aceeaşi sferă semantică:  

a. µυθικoς, - ,,care creează mituri”, ,,legat de mit”  

b. µuθος, ου - ,,cuvânt”, ,,discurs”, ,,subiect de discuţie” şi, în sens particular, pentru prima 

dată la Homer, ,,povestire cu rezonanţă legendară, cu aură de mister”.  

Toată creaţia poetică a lui Lucian Blaga este o mithopraxie. 

Dacă în centrul filosofiei lui Platon stă ideea, focarul filosofiei lui Leibniz este monada, 

pentru Kant - categoria, pentru Hegel - logosul, Blaga vede matca universului ca fiind misterul. Or, 

acesta nu poate fi plasat, nu poate locui decât povestea începutului, adică  mitul. 

Etimologia termenului considerăm că nu mai prezintă un real interes pentru înţelegerea 

demersului nostru, având în vedere că descoperirea semantică a cuvântului s-a făcut. Exemple de 

gândire mitică vom găsi în vechea Eladă, la poporul care a întrebuinţat pentru prima dată o limbă 

poetică, cum ar afirma Vico, o poetică arhaică. Vechii greci, pentru a dezvălui natura timpului, 

afirmă că zeul Kronos îşi consumă cu nesaţ odraslele. Acest tip de gândire, folosit pentru a explica 

un fenomen sau o constantă, e un exemplu în care nu există nici o combinaţie de elemente magice. 

De aici s-ar putea extrage definiţia mitului: ,,mitul e o încercare de a revela un mister cu mijloace de 

imaginaţie”. 

Din punctul nostru de vedere, ajunşi la acest stadiu, s-ar impune o întrebare legitimă. De ce 

alege poetul Lucian Blaga mitipraxia? Faptic, nu doar poezia, ci întreaga lui operă este un sistem 

despre mit, bine structurat, în care găsim categorii şi subcategorii: mitologie poetică, mitologie 

filosofică, mitologie teatrologică.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 49

 Problematicile ideatice blagiene vizează acel nex dintre arhaic şi nou, ce trimite spre 

spiritualitate. Analogiile dintre om şi univers la care rezonează Blaga pentru a înţelege: Unde şi 

cînd m-am ivit în lumină, ţin de ficţiune aşezată în mit. Tragedia greacă cu toate complexele 

psihologice este poate mai apropiată de spectrul existenţei, de toate angoasele actuale, mai mult ca 

oricând, pentru că elinii nu transportau realitatea imediată în artă, ci o puneau în mit prin ficţiune.  

Pentru descoperirea totală a sensului acestei idei alegem să oferim un citat ce poartă 

semnătura Eugen Coşeriu: ,,În fond, la Blaga e vorba de poziţia omului în univers. Aceasta e 

problema centrală a lui Blaga. Toată filosofia lui Blaga nu este decât o variantă foarte bine 

caracterizată a filosofiei dintotdeauna, a filosofiei antropologice, care încearcă tocmai această 

determinare a esenţei omului...”. 

Blaga descoperă lumea, încearcă să dezvăluie înţelesurile ascunse ale acesteia prin mit, prin 

aura de mister a poveştii. Se apropie de univers prin propriul său sistem mitologic. Mitologia 

poetică proprie doar lui Blaga se articulează printr-un proces metanoic. 

Elemente biblice, specifice creştinismului, sunt reţesute în poveste, descărnate de dogmă. 

Maica, născătoarea de prunci, vede în fiecare zi miracolul: între ierburi înalte şi goale / copilul ţi-l 

dezbraci. Ea nu cercetează, ea păzeşte cu răbdare, ea umblă şi astăzi râzând. Verbul a umbla 

pentru marea poveste biblică este extrem de important. Christos a umblat. A umblat pe pământ, a 

umblat printre oameni, a umblat pe ape pentru a promite mântuire. Maria simte viaţa prin simţ, 

umblând. Povestea trecerii dincolo o simte, văzând-o. Este plăcută, în faţa căreia nu ne rămâne 

decât mirarea: Omule, ziua de-apoi / e ca orice altă zi. / Îndoaie-ţi genunchii, / frânge-ţi mîinile, / 

deschide ochii şi miră-te.  

Nu întâmplător se preferă verbul a se mira. Termenul este un latinism: miror, mirari – cu 

sensurile a admira, a se întreba, a se minuna. Mirarea presupune o întrebare contemplativă 

implicând miracolul, factorul surpriză, extraordinarul, dar şi latura ascunsă, taina de care Blaga 

vorbeşte. Pe rădăcina aceluiaşi verb în latină avem adjectivul mirus – minunat, uimitor, 

extraordinar. Povestea o găseşti în mirarea contemplativă, spune Blaga:  frânge-ţi mîinile, deschide 

ochii… Pentru Blaga lumea se revelează, se dezvăluie simţurilor, nu raţiunii.  

Dar ce este revelaţia?! 

După V. Lossky ar exista două căi pentru cunoaşterea umană: cea ştiinţifică ( episteme) şi 

cea prin cunoaşterea dată (gnosis). Episteme se defineşte prin factorul raţional şi este inadecvată 

pentru contingentul divin, datorită ,,lipsei radicale de corespondenţă între mintea noastră şi 

realitatea pe care doreşte să o atingă”. Din această perspectivă, pentru Lossky orice discurs filosofic 

despre divinitate este pură speculaţie. Gnosis-ul reprezintă darul divin, inseparabil de charisma, de 

iluminarea progresivă menită să aducă un plus de înţelegere pentru capacitatea perceptibilă. Gnoza 

reală, potrivit lui Lossky, presupune reciprocitate: Eu-Tu, tu fiind divinul. Termenul a revela, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 50

provenit din latinescul revelo, redă atât grecescul apokalypto cât şi ebraicul gālâ, exprimînd ideea 

de descoperire prin intermediul simţurilor. În cazul de faţă legenda este înţeleasă prin simţul tactil, 

maica umblă şi înţelege lumea cu tălpile, prin văz, deschide ochii şi se minunează. Ca în miracolul 

creştin, unde Christos a purces prin intermediul simţului – auzul. Christos, întrupare a logos-ului, 

pătrunde prin urechea Mariei.  

Blaga promite şi el, dar nu mântuire, ci miracolul existenţial, fiorul vieţii, propunând un nou 

tip de mitologie. El regândeşte mitul biblic, îl rescrie, dacă ar fi să ne limităm doar la un palier 

cultural de bază, spiritualitatea creştină. Însuşi Iisus poartă în el această frenezie de viaţă pur 

organică: Lângă apă lină stă în puterea zorilor taurul / nemişcat. Înălţat şi frumos. / E ca Iisus 

Christos: / Lumină din lumină, Dumnezeu adevărat. Este bine de precizat că poetul luminilor nu 

este unul religios, reaţia lui în totalitate nu este una de factură creştină ca la Ioan Alexandru sau 

Vasile Voiculescu, spre exemplu. La Blaga, de fapt, este vorba de a trăi în mod plenar descoperirea 

luciferică, fenomenul mitologismului, atât de explicit redat de Pierre Fontanier. Blaga întocmai 

înlocuieşte toate manifestările banale ale vieţii cu expresii fictive împrumutate din marile mitologii. 

S-ar putea spune că aşa se petrec lucrurile la mulţi alţi poeţi, creatori. Probabil! Însă trebuie să 

ţinem cont că la poetul Nebănuitelor trepte procesul de mitologizare este unul conştient, aşadar nu 

se opreşte la simplul efect de transfer, ci merge mai departe, convertind elementele preluate. 

Urmând toate treptele progresive care duc la formarea şi închiderea cercului unui mit, Blaga 

creează propriul lui mit, pe care l-am putea numi Mitul Creativităţii, căruia i se subordonează cele 

trei paliere ale creaţiei blagiene: 

a. poeticul – Mitul Poetic 

b. filosoficul – Mitul Filosofic 

c. teatrologicul – Mitul Teatrologic 

Sistemul mithologic blagian nu reprezintă o creaţie inconştientă. Blaga anunţă această nouă 

viziune: Veacuri de-a rândul filosofii au sperat că vor putea odată să pătrundă secretele lumii. 

Astăzi filosofii n-o mai cred şi ei se plâng de neputinţa lor. Eu însă mă bucur că nu ştiu şi nu pot să 

ştiu ce sunt eu şi lucrurile din jurul meu, căci numai aşa pot să proiectez în misterul lumii un 

înţeles, un rost, şi valori care izvorăsc din cele mai intime necesităţi ale vieţii. 

Astfel îşi asumă dimensiunea creatorului, a demiurgului, care creează lumea şi o povesteşte, 

o spune pentru că numai el o cunoaşte. Conform hermeneutului Mihai Nasta, mitul implică trecerea 

de la ne-cunoaştere la o certitudine. Pentru greci realitatea devine însăşi fiinţare: participiul to on – 

arată  ceea ce există iar adv. ontos desemnează ceea ce este întru adevăr. Mitul fiind aşadar o 

cunoaştere mediatoare şi factorul unei realităţi care se vrea un adevăr al fiinţei. Având în vedere 

realitatea mitului antic ca fundament absolut pentru procesul creator ulterior, care implică metafora 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 51

şi în afara căreia nu pot exista pulsiunile creatoare oricărui mit, enunţăm cele trei afirmaţii blagiene 

majore, care vin în sprijinul formării sistemului mitic blagian: 

a. Metafora, ca fenomen de o importanţă covârşitoare pentru cunoaştere, ar trebui introdusă 

într-un capitol central din antropologie 

b. Omul nu este nici animal politic, nici animal simbolic, ci o fiinţă metaforizantă. 

c. Cultura descinde din modul metaforic al fiinţei umane. 

 Această simbioză internă a mitului ţine însă de un modus enuntiandi. Modul de a spune, de 

a rosti, de a enunţa mitul, legenda are un caracter specific, întru totul particular, căutat şi 

problematizat de teoreticieni. Planul de adâncime în teoria lui Blaga constă în ,,modul de definire a 

statutului funcţional al metafizicii limbajului” este de părere Băcilă Vasile. Metaforicul blagian 

oferă specificul intim uman şi anume, creaţia. Născută dintr-o insuficienţă a exprimării, ea, 

metafora, nu se poate exprima decât în limitele limbajului, revelând explozia specificităţii umane – 

misterul, taina. Aşadar, mitul ţine de un modus enuntiandi, exprimându-se în limitele limbajului. 

Miturile se rostesc prin vocea profetului, prin vocea unui aed, detaşându-se clar de logos ca 

element relaţional, de epos ca vorbă care zboară. Chiar şi la acest nivel al spunerii, Blaga se 

defineşte ca poet, ca filosof, creator, altfel decât toţi ceilalţi aezi. Concepând o mitologie proprie, 

propunând un sistem mitologic, discursul este de tip profetic, în măsura în care îi acceptăm 

declaraţia din Pietre pentru templul meu. Aceeaşi asumare titanică o găsim şi în versurile: Un zeu 

de cântă, cum se-ntâmplă câte-odat, / N-atinge doar cu degetele-o liră, / El îşi destramă-n vânt 

fiinţa toată. Înrudirea cu Apollo este vizibilă: sensibilitatea şi titanismul, lira şi săgeata-n vânt, 

darul de a crea povestea vieţii şi dragostea pentru lumină. Chiar şi când tace, lebăda mută tace 

divin, marcând distanţa dintre creator şi om. În acest caz tăcerea potenţează hăul din matca internă. 

Atunci caută cuvântul: Nepriceput pe lângă vetre/ dar înţeles de zei şi pietre, / cuvântul unde-i – ca 

un nimb / să te ridice peste timp - ? De pe această poziţie a zeului, el, Blaga – creatorul, rupt de el, 

Blaga muritorul, îşi povesteşte sistemul mitic. Nu o poate face decât profetic, acel discurs profetic 

propus de Ricoeur, pentru că prin vocea poetului glăsuieşte un zeu. Aici ideea de revelaţie, afirmă 

hermeneutul francez, apare identică cu ideea unui dublu autor al vorbirii şi al scrierii.  

Articularea sensului în textul mitic vizează teoria coşeriană cu privire la lingvistica textului, 

în care se face o distincţie între tipurile de texte. Textul mitologic prin sensurile propuse, ca şi cel 

religios de altfel, ar putea pune probleme de natură logică, în cazul în care nu s-ar ţine cont de 

discursul înscris pe linia unui anumit tip de raţionament. Gerard Genette introduce noţiunea de 

arhitext, conform căreia există o relaţie între text şi tipurile de limbaj, de unde deducem că textul 

mitic se relaţionează cu limbajul specific acestuia, manifestat de cele mai multe ori atât prin 

simboluri, cât şi prin planul discursiv. Dimensiunea discursului mitic este receptată în mod 

ontologic, astfel încât realitatea adevărurilor propuse într-un astfel de text, mentalitatea şi credinţele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 52

asumate sunt mai adevărate decât lumea materială, palpabilă. În Essays on Biblical Interpretation, 

Paul Ricoeur propune cinci moduri discursive pentru textul reliogios, desigur înscriidu-se în mitul 

biblic, surprinse în interiorul limbii la nivelul preontologic: discursul narativ, discursul prescriptiv, 

discursul înţelepciunii, discursul imnic, discursul profetic. Importanţa sublinierii acestor tipuri de 

discurs rezidă tocmai în nerealizarea unui proces mitologic în afara acestora. La Blaga întâlnim cel 

puţin trei  din cele cinci tipuri discursive.  

a. Discursul narativ -  În discursul narativ intervenţia naratorului sucombă, tipul acesta fiind 

întâlnit în Pentateuc, Evangheliile sinoptice şi Faptele Apostolilor. Aici, dublul narator 

dispare: It is not a double narrator, a double subject of the word that we need to think about, 

but a double actant and consequently a double object of the story, ,, faptele sunt prezentate ca 

şi cum ele sunt produse şi extinse în orizontul istoriei. Nimeni nu vorbeşte aici. Evenimentele 

se povestesc singure”. 

b. Discursul prescriptiv – Acest tip vizează sfera morală, juridică şi cultică şi se manifestă în 

lege prin faptul că It corresponds to the symbolic expression the will of God. El se întâlneşte 

în dimensiunea morală a revelaţiei mitului şi, se pare, Blaga nu recurge la acest tip discursiv. 

c. Discursul înţelepciunii – În dimensiunea beletristică se manifestă prin parabolă, atingând cele 

două paliere ale fiinţândului: ethos-ul şi cosmos-ul. Exemplul real pentru cele două limite, pe 

care ni-l oferă Ricoeur, se află în suferinţa lui Iov. La Blaga întâlnim acest tip în poemul 

Bunăvestire. 

d. Discursul imnic – Îşi găseşte sfera de activitate maximă în Psalmi. Faţă de celelalte cărţi cu 

caracter mitic, în Psalmi dimensiunea profetică este uşor redusă, deoarece apare comunicarea 

de tipul Eu – credinciosul, Tu - Dumnezeu. Lucian Blaga, asumându-şi în totalitate 

dimensiunea creatorului, creatorul de mit, va utiliza desigur discursul imnic, mai mult chiar, 

fiind vorba de liric, va abuza fertil de acesta. Originalitatea şi frumuseţea întâlnite doar în 

creaţia lebedei mute constau în convertirea acestui tip discursiv. Nu mai avem eu – 

credinciosul, tu – Dumnezeu, panegiricul nu mai rosteşte despre acelaşi tu – Dumnezeu, ci 

despre eu – fiinţa umană, capabilă de creaţie: Pe gânduri dusă Eva îl suflă în vânt, / iar 

sâmburele se pierdu-n ţărână, unde încolţi. Foarte multe verbe din paleta verbală uzitată de 

Blaga sunt încărcate cu noţiunea de creaţie, dacă ar fi să exemplificăm prin doar doi termeni a 

spori, a încolţi. 

e. Discursul profetic – În formula introductivă specifică acestuia, hermeneutul francez descoperă 

nucleul originar în ceea ce priveşte ideea de revelaţie. Ricoeur explică revelaţia ca fiind 

vorbirea altcuiva care acoperă sau transcende prin vorbirea profetului: Revelation is the speech 

of another behind the speech of the prophet. Din această perspectivă ideea de profeţie este 

tributară mentalităţii arhaice care promovează oracolul ce descoperă taina divină. Este o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 53

realitate mitică asumată, care depăşeşte realitatea imediată. Discursul dublu, prin care taina este 

revelată, se reflectă în viziunea simbolică şi în emanaţia cuvântului, dar, deşi o acompaniază, 

,,această viziune simbolică subordonează emanaţia cuvîntului”. Diferenţa dintre discursul 

profetic religios şi discursul profetic blagian constă în prezenţa într-o parte şi lipsa în cealaltă 

parte a formulei de început. Exegeţii au scos în evidenţă importanţa acestei formule: The world 

of Yahweh came to me, saying: Go and proclaim in the hearing of Jerusalem…ceea ce implică 

dublul actant, al vorbirii şi scrierii, unul principal, care dictează, celălalt secundar care execută. 

În cazul discursului profetic blagian, având în vedere hiatus-ul dintre eu muritorul, eu creatorul, 

dublul actant se manifestă, aş putea spune în manieră blagiană, în mod miraculos, implicând cei 

doi eu. E vorba de alienarea de tip creativ, alienarea conştientă, în afara acesteia sistemul mitic 

blagian fiind neînchis. Sau, dacă doriţi, este vorba despre infidelitatea aristotelică, adică a 

cunoaşte că ceva ce este nu este ceea ce este. Emanaţia logosului blagian este de tip titanic, 

generând mitologii, precum în Odiseea, cântul XXII, V. 285, de unde aflăm că tâlcul mythos-

ului este doar pentru zei.  

 

BIBLIOGRAFIE: 

1. Abrégé du dictionnaire Grec - Français par M.A. Bally, Ed. Classiques Hachette, Paris 

1979 

2. Bailly, A. – Dictionnaire Grec-Francais,  Paris, 1979 

3. Băcilă, Vasile - Lucian Blaga - energie românească, Colecţia "Gând românesc", Cluj, 193 

4.  Blaga, Lucian - Opere, vol.1, Ed. Minerva, Buc., 1985 

5. Blaga, Lucian - Geneza metaforei în Opere, vol.9, Ed. Minerva, Buc. 1985 

6. Blaga, Lucian - Diferenţialele divine, Buc., Fundaţia pentru Literatură şi Artă "Regele 

Carol II", 1940 

7. Blaga, Lucian - Cultură şi cunoştinţă, Institutul de Arte grafice "Ardealul", Cluj, 1922 

8. Borcilă, Mircea - Eonul Blaga. Culegere de lucrări, Ed. Albatros, Buc., 1997 

9. Borcilă, Mircea -  Dualitatea metaforicului şi principiul poetic în Culegere de lucrări 

dedicate centenarului Lucian Blaga, Ed. Albatros, Buc., 1997 

10. Coşeriu, Eugen - Eonul Blaga. Culegere de lucrări, Ed. Albatros, Buc. 1997 

11. Coşeriu, Eugen – Linguistica del testo. Introduzione a una ermeneutica del senso, Edizione 

italiana a cura di Donatella Di Cesare, La Nuova Italia Scientifica, 1997 

12. Drimba, Ovidiu - Filosofia lui Blaga, Ed. Cugetarea, Buc. 

13.  Ernout, A. et Meillet, A – Dictionnaire etymologique de la Langue latine, Paris, 1967 

14. Fiorenza, A. – Revelation: Justice and Judgement, Wheaton, USA, 1982 

15.  Fontanier, Pierre – Figurile limbajului, Ed. Univ., Buc. 1977  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 54

16. Genette, Gerard – Introducere în arhitext, ficţiune şi dicţiune, Buc, Ed. Univ., 1994 

17. Lossky, V.  – The Mystical Theology 

18. Ricoeur, Paul – Essays on Biblical Interpretation, Philadelphia, 1980 

19. Vianu, Ion – Stil şi persoană, Ed. Cartea Românească, 1975  

20. Nădejde, Ioan - Dicţionar Latin – Român, Ed. Adevărul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 02:12:44 UTC)
BDD-A23798 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

