
 32

 

CONCEPTE EXISTENŢIALISTE  

ÎN DRAMA „IERTAREA” DE ION BĂIEŞU 
 

 

CĂTĂLINA CONSTANTINESCU 

Universitatea din Piteşti, România 

 

 

Abstract 

 

The paper attempts to bring into the present an iniquitously forgotten writer, by a play that contradicts 

the superficiality in the label of comedy writer that diminuates the value, profoundity and originality which 

define playwright Ion Băieşu. 

From a trama with multiple meaningful layers, aspects of the human condition are decripted following 

the tragical evolution of some irreconcible incompatibilitis identified on two plans: character versus 

character and character versus society. 

 

 

Premiată în 1968 de Uniunea Scriitorilor, piesa „Iertarea” preia subiectul şi personajele 

nuvelei „Acceleratorul” dovedind şi în teatru, cum o făcuse şi în proză, că,  dincolo de 

comediograful consacrat, Băieşu ascunde un scriitor capabil să vadă profund, modern şi original, 

faţa tragică a condiţiei umane.  

După mărturisirile autorului, „Iertarea” s-a jucat în Bucureşti doar o jumătate de stagiune, 

fiind reluată abia după cincisprezece ani. „Cu alte cuvinte a fost considerată o piesă dificultoasă”, 

conchide Băieşu (Amza Săceanu, „Teatrul ca lume”, Ed. „Meridiane”, 1985, p. 17). 

În acelaşi loc, răspunzând la o întrebare convenţională, dramaturgul se referă la piesa în 

discuţie oferind o interpretare esenţială dar restrictivă şi surprinzătoare dacă ne gândim la piesele cu 

care a avut succes: 

„Dumneavoastră mă întrebaţi care dintre piesele mele o consider cea mai profund ancorată 

în realitate, sunt tentat să vă spun că „Iertarea” care, deşi se ocupă de „obsedantul deceniu” (depăşit 

de peste douăzeci de ani), lansează un apel care va fi întotdeauna actual: grija faţă de libertatea 

individuală a fiecărui om, dreptul inalienabil al acestuia de a încerca noi drumuri întru dobândirea 

fericirii individuale”(op. cit., p. 10). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:58:33 UTC)
BDD-A23797 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 33

O altă referire la  „Iertarea” o face Băieşu în contextul unor mărturisiri flaubertiene asupra 

modului propriu de elaborare a unei opere literare: 

„Pasiunea scrisului este teribil de chinuitoare. Cel puţin pentru mine. Scriu foarte greu, 

deşi tot ceea ce fac eu dă unora impresia de lucru întreprins în grabă şi cu uşurinţă. Fiecare nuvelă 

sau piesă o gândesc îndelung, îmi fac enorm de multe notaţii, îmi scriu rezumate: „Iertarea” am 

gândit-o vreme de patru ani.  Mă trezeam noaptea din somn şi îmi notam pe întuneric câte o idee pe 

carneţelul pe care îl ţin tot timpul pe noptieră. Apoi când totul mi-a devenit limpede, a început 

pânda. Îmi pândeam starea cea mai propice pentru a mă apuca de scris. Starea mea cea mai fertilă 

pentru lucru e nemulţumirea. Nu nemulţumirea faţă de alţii, ci nemulţumirea faţă de mine însumi. 

Într-o seară am simţit că sunt pârguit şi m-am apucat de lucru. În trei nopţi piesa a fost 

scrisă.”(Amza Săceanu, „Teatrul în cetate”, „Junimea”, 1994, p. 134). 

Scriitor profesionist cu o acută conştiinţă a responsabilităţii actului de creaţie, contrafaţa 

foiletonistului, a gazetarului obligat să scrie rapid şi terorizat de timp. 

Dincolo de interesul pe care acest text îl oferă pentru profilul general al scriitorului, el 

relevă un fapt evident şi nu lipsit de semnificaţie: piesa „Iertarea” a însemnat mult pentru creatorul 

ei, a ţinut la ea (mai mult la textul scris decât la reprezentarea scenică) poate şi pentru faptul că prin 

ea demonstra că nu consideră comedia specia definitivă a opţiunilor sale;  a avut întotdeauna în 

mână cele două măşti ale teatrului. 

Băieşu nu se lasă cucerit total de nici un curent literar sau filozofic, talentul şi 

originalitatea sa trec pe lângă moda timpului, dar trec în cunoştinţă de cauză.   

Ca atare în „Iertarea”, dramă în trei acte, cu şase personaje, a cărei acţiune se petrece „în 

zilele noastre” descoperim o multitudine de noţiuni predilecte existenţialismului; alienare, angoasă, 

culpabilitate, responsabilitate, absurd, convenţie socială, trăire autentică vs trăire neautentică etc. 

Are, tot astfel, datele, (în terminologia răspândită a lui Eugen Ionescu) unei  farse tragice, 

ale unei psihodrame, dar autorul o numeşte „dramă” şi îi respectăm opţiunea. 

Este o dramă aşadar, „ceea mai pură şi cea mai profundă a lui Băieşu ” după aprecierea lui 

Eugen Simion, o dramă în primul rând a unor incompatibilităţi ireconciliabile ce pot fi identificate 

în două planuri: personaj vs. personaj şi personaj vs. societate. 

Principala sursă a acestor incompatibilităţi este aspiraţia spre libertatea individuală care, 

obstrucţionată într-o lume ostilă, agresivă provoacă inevitabile crize de identitate. 

Suntem în domeniul literaturii timpului şi a viziunii ei asupra credinţei umane; omul este 

„un animal bolnav” (Blanchot) iar Dumnezeu, sătul de creaţia sa locuieşte în alt colţ al universului 

(Steiner). 

Respectând structura piramidală verticală din teatrul clasic intriga este, în aparenţă, 

simplă: Lia Pogonat, o femeie autoritară care crede că menirea ei vitală este de a salva bărbaţii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:58:33 UTC)
BDD-A23797 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 34

făcându-i fericiţi cu orice preţ încearcă, culpabilizându-se între altele,  din cauza unei delaţiuni 

mincinoase din perioada studenţiei anilor cincizeci (1953), să-l salveze pe George, inventatorul unui 

„aparat”(psihic) de accelerare a timpului cotidian anost sau duşmănos. 

Lia insistă, având o experienţă anterioară cu Cornel, pe care îl salvase parţial de la orbire. 

Nefericitul George, deposedat în cele din urmă de mecanismul său de supravieţuire fuge în pădure 

pentru a se lăsa pradă lupilor. 

Trama, ea însăşi originală este învelită în mai multe straturi semnificative care ascund 

probleme de conştiinţă acute, emoţii profunde, trăiri anxioase şi un fundal politic ce contribuie 

parţial la distrugerea unui destin. 

Fiecare personaj reprezintă o stare existenţială esenţială şi identificabilă care se detaliază 

în gradare ascendentă până atinge în anume momente ale piesei tragismul: George – evadarea, Lia – 

autoritatea, Cornel – dependenţa, Anişoara – iubirea, Femeia – plictiseala, Doctorul – curiozitatea. 

Din cauza acestor marcatori principali ai condiţiei lor, fiecare intră în incompatibilitate cu 

ceilalţi sau chiar cu ei înşişi. 

Lia îl distruge pe George în două etape care sunt şi etape temporale distincte ce presupun 

strategii diferite: prima oară din ură, în studenţie, şi a doua oară, din iubire. 

Numai că ura a fost autentică iar iubirea trucată, programată. 

În facultate, contrariată de atitudinea independentă, rezervată, personalizată deci 

neînregimentată a lui George scrie(şi în calitate de secretară U.T.M.) un denunţ cu care îl acuză de 

ceea ce atunci constituia culpa de neiertat şi în urma căreia George este arestat, închis, apoi eliberat 

fără să i se dea nici o explicaţie întrebărilor repetate. Vinovăţia kafkiană care i-a invadat atunci 

fiinţa îi va determina destinul, îşi va pierde reperele identităţii şi va pierde din cauza repercusiunilor 

în plan social şi iubita. 

După ani, Lia îl caută pe George pentru a obţine iertarea gestului de atunci şi se instalează 

impetuos în viaţa lui ca, în numele a ceea ce ea numeşte iubire, să-l readucă în rândul oamenilor, în 

normalitatea din care George reuşise să evadeze. 

Fatală în cele din urmă pentru George, iubirea Liei este un impuls egoist, mascat de 

argumente umanitare. Cu Cornel i-a reuşit programul de salvare deoarece acesta suferise o traumă 

fizică dar cu George nu-i va reuşi pentru că trauma acestuia este una psihică şi morală. 

Mai mult, George a cunoscut iubirea pe care a pierdut-o tocmai din cauza arestării 

provocate de Lia. 

Ea anihilează acceleratorul reuşind să-l izoleze pe George de universul compensator pe 

care şi-l crease, îi înlătură singurii prieteni (greierul şi pisica) şi, sufocându-l cu iubirea ei 

declamativă, îl determină să aleagă o sinucidere pe cât de cutremurătoare pe atât de simbolică. Se 

consolează foarte repede după dispariţia lui George şi îşi îndreaptă din nou atenţia asupra lui Cornel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:58:33 UTC)
BDD-A23797 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 35

pe care îl reia în stăpânire. Replica ei, ultima a piesei îi este adresată acestuia: ”Nefericitule! O să te 

fac iar fericit!” (I. Băieşu , „Teatru”, „C.R.,”1970, p. 149). Lia nu se schimbă, nimic nu-i clatină 

certitudinile ei întemeiate pe falsa premisă că poţi, în numele unei idei, oricare ar fi ea, să transformi 

oamenii în marionete cărora să le mânuieşti sforile după reperele personalităţii proprii. O tiranie 

care nu-şi găseşte nici un suport moral viabil, oricât ar încerca să se justifice şi care are bătaie mai 

lungă, dincolo de personajul în sine. 

Lia ajunge o altă „dresoare de fantome”, asemănătoare personajului din altă piesă a lui 

Băieşu. 

Nici ea, nici societatea în numele căreia se preface a acţiona nu oferă aşa numitele „valori-

ghid” (Paul Diel) care ar putea da o şansă de a accede prin liberă alegere la coordonatele esenţiale 

ce ar trebui să fie de drept inerente speciei umane. 

Personajul n-are o biografie, n-are o poveste personală (lucru rar la Băieşu), se 

construieşte din acţiunile sale asupra celorlalţi,dar este o personalitate prea puternică şi prea activă 

ca să fie gândită ca un simplu simbol. 

Dacă pe parcursul piesei se creează impresia că în unele momente se apropie de atributele 

feminităţii, schimbul de replici din actul al III-lea nu mai lasă nici o îndoială: ea este în cele din 

urmă, înlăturate nuanţările, doar un mecanism perfecţionat de subminare până la distrugere a 

identităţii existenţiale a celorlalţi, a bărbaţilor pe care îi alege, în speţă. 

„George: [...] din păcate nu am libertatea să dispun de mine , să trăiesc aşa cum vreau. De 

ce sunt constrâns? 

Lia: Cine te constrânge? 

George: Tu! Ţi-ai asumat rolul de ambasadoare a umanităţii pe lângă mine. Stai ca un 

paznic şi-mi urmăreşti fiecare mişcare, nu cumva să treacă vreuna dincolo de 

limitele normalului. Trebuie neapărat să fiu normal ca voi, nu cumva să fiu altfel, 

trebuie să calc pe acelaşi pământ, să respir acelaşi aer, şi să beau aceeaşi apă, 

trebuie neapărat să trăiesc! 

Lia : Da, trebuie să calci pe pământ, să respiri, să mănânci, să bei apă, adică să fi normal, 

să trăieşti normal”.(op. cit, p 131).  

Este limpede, când se vorbeşte despre umanitate, cel care suferă primul este chiar omul, 

individualitatea supusă unor imperative cărora nu (mai) vrea să le facă faţă. Prea mult „trebuie”, 

prea mult „normal” pentru George. 

Libertatea Liei se consolidează din anihilarea libertăţii celuilalt. Ea nu este dispusă a 

accepta nimic din ceea ce-i spune George, nu e capabilă să primească sau să gândească măcar 

acuzaţia gravă a acestuia: „Ai crezut că-mi faci un bine, dar ai făcut o crimă. Toată viaţa ta e 

mânjită de crime” (op.cit., p. 144). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:58:33 UTC)
BDD-A23797 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 36

Cu cât simte că pierde , cu atât devine mai vehementă în a-şi susţine crezul până la 

hiperbolizare paranoidă: 

„Lia (fanatică): Nu m-ai acceptat tu. Eu nu sunt omul care să fie acceptat. Dacă 

consider că ceva mi se cuvine, îl iau singură, fără să cer voie. Tu erai omul de care 

aveam nevoie şi te luam chiar dacă nu erai de acord. Am o voinţă pe are nu o poate 

înfrânge absolut nimic pe lumea asta. Fostului meu soţ i-am redat vederea. Ţie ţi-

am distrus ideea bolnăvicioasă a acceleratorului. Mâine voi fi în stare să pun la loc 

unui om piciorul care i-a fost tăiat şi să-l fac să alerge din nou. Forţa aceasta pe 

care mi-a dat-o natura, trebuie să mi-o exercit asupra cuiva, asupra unui om. Tot 

timpul trebuie să simt pe cineva în mână, să-l văd cum se modifică sub privirea 

mea, tot timpul trebuie să fac ceva.” (op. cit., p. 145) 

Această femeie este, cel puţin în finalul piesei, foarte asemănătoare în multe privinţe cu un 

regim totalitar. 

Lui George, traumatizat din copilărie, i-a lipsit unul dintre suporturile existenţiale iniţiale 

aşadar, şi le pierde treptat pe celelalte: iubirea, profesia, relaţia cu o societate atacatoare şi 

acaparatoare. George a ratat şansa unei reconcilieri cu lumea ratând iubirea, profesia, realizarea 

unui proiect grandios care să revoluţioneze omenirea (aspiraţia unui naiv şi mare visător). 

Cât din eşecul vieţii sale a fost cauzat de incidentul din facultate şi cât din propria-i 

structură e mai puţin important, deoarece ambele cauze conduc spre acelaşi efect: alienarea, 

retragerea din cotidian prin dispozitivul de autoreglare a timpului („le pire ennemi”) ce provoacă o 

autorecluziune dublă: când acceleratorul porneşte cade într-o atonie ce-l izolează de viaţa din jur, 

iar când îl opreşte se retrage în spaţiul camerei sale, „spaţiul iubit” (Bachelard) cu greierul, pisica şi 

discul de muzică. 

Timpul, dincolo de semnificaţiile filozofice, ia aspecte ale unui timp ostil prin banalitate, 

prin repetarea solicitantă negativ a reperelor lui zilnice lipsite de sens. 

Acceleratorul, creat printr-un efort uriaş de autocontrol, de concentrare, i-a dat 

posibilitatea de a evita acest timp „ca un râu de câmpie, leneş, mâlos, indolent care nu mai voia să 

curgă” (op. cit., p. 116) într-un moment în care, rămas singur, nu mai avea nici un motiv să mai 

existe. 

Şi-a adaptat organismul astfel încât să-şi impună propriul ritm de existenţă, creându-şi o 

senzaţie proprie a scurgerii timpului, o durată interioară. 

„Când pornesc acceleratorul, lumea înconjurătoare încetează să mai existe pentru mine. O 

săptămână obişnuită o pot reduce la câteva ore” (op. cit., p. 117). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:58:33 UTC)
BDD-A23797 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 37

Soluţia, de care George e mândru, o înspăimântă, bineînţeles, pe Lia atunci când acesta 

face greşeala de a i se destăinui, sugerându-i şi entuziasmul său pentru o posibilă omologare a 

invenţiei „ca refugiu în faţa nenorocirilor”. 

George este conştient de impactul pe care-l are asupra celorlalţi comportamentul său, dar 

cu aceeaşi luciditate explică şi cauzele care-l determină să fie în mod vital dependent de invenţia 

lui: 

„Îl pornesc numai atunci când mi-e frică de lume, când nu mai suport oamenii. Eu lucrez 

într-o comună de lângă Bucureşti [...] sunt un fel de tehnician agronom, nici eu nu ştiu exact. În 

orice caz, sunt obligat să trăiesc într-un univers dificil, ca să spun aşa, într-un mediu în care nu pot 

să mă adaptez, dar o fac pentru că sunt nevoit să exist, ca să am ce mânca” (op. cit., p. 118). 

Explicaţia, care pleacă aşadar de la neputinţa adaptabilităţii la un univers ostil, dramatică 

în sine (şi atât de frecventă în literatură) capătă ulterior accente mult mai grave cu care intrăm în 

marea problemă a filozofiei şi a literaturii, ecou firesc al condiţiei umane: „Nu crezi că dacă ar 

adopta această atitudine nouă faţă de timp, oamenii ar fi mai liberi şi mai fericiţi? Închipuie-ţi că 

având acceleratorul la dispoziţie ar scăpa de senzaţia îngrozitoare a timpului, de această povară 

asasină pe care conştiinţa umană o poartă în spinare de atâtea milenii” (op.cit., p. 119). 

Evadarea din timp şi din lume, opţiunea lui pentru accesul la libertate este definitiv 

distrusă de Lia. 

Stimulat de prezenţa Anişoarei, iubita de altădată, George se confesează. Şi-a pierdut 

singurătatea care constituia fericirea lui reală, şi-a pierdut independenţa protectoare ce l-a izolat de 

lume şi acum, pentru puţin timp, simte nevoia comunicării. 

„– Anişoara, am făcut o descoperire îngrozitor de tristă: eu nu mi-o amintesc pe mama. 

Nici copilăria nu mi-o amintesc, mi-aduc aminte doar atât: când eram mic, mă duceam singur în 

pădure să văd animalele, să mă împrietenesc cu ele. Visul meu era să mor mâncat de animale. 

Odată, i-am spus mamei: „Mamă, vreau să merg în pădure să mă mănânce lupii” (op. cit., p.141). 

Confesiunea este zguduitoare într-un moment în care, anihilat iremediabil, îşi neagă 

invenţia faţă de aceeaşi Anişoara, pentru a nu o speria: „Am glumit... Povestea asta cu acceleratorul 

e aşa... o idee. Nu trebuie s-o iei în serios” (ibidem). 

În mintea lectorului se infiltrează subtil o îndoială şi este provocat a regândi piesa pornind 

de la această replică. Indiferent însă de unde am pleca, finalul este acelaşi. George va decide să-şi 

ducă la împlinire primul vis, cel din copilărie. Pentru restul, e prea obosit, „bolnav de indiferenţă”, e 

învins de timp şi de cunoaştere. „Sunt atât de bătrân, încât ştiu totul. Ştiu prea mult” (op. cit., p. 

139). 

Cu oboseală rememorează împreună cu Anişoara povestea pe care i-o spunea când se 

iubeau în pădure, o poveste cu o zăpadă imensă, „comestibilă”, prin care ei se căutau „ani lumină” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:58:33 UTC)
BDD-A23797 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 38

şi se regăseau mereu. Atunci, George îşi  plasa acţiunea poveştii „la începutul lumii”, acum, în 

amintire, o contrazice pe Anişoara spunând că se petrece „la sfârşitul lumii”. 

Pentru că el se află la sfârşitul lumii, memoria afectivă, stimulii prezentului dispar sub 

presiunea conştiinţei tragice: 

„Sunt obosit... Trebuie să mor... Când ne oboseşte viaţa trebuie să avem decenţa de a 

muri” (op. cit., p. 141). 

Zăpada, lupii, pădurea sunt simboluri estompate, iar sinuciderea se poate psihanaliza prin 

prisma copilăriei, desigur. 

Anişoara este o victimă a conjuncturii politice şi sociale. Lipsită de personalitate, 

feminitatea ei se lasă condusă de ceilalţi. După ce George iese din arest, părinţii îi interzic să-l vadă 

şi o obligă să se căsătorească. „M-am căsătorit de frică”, mărturiseşte ea. Astfel, luminoasa lor 

poveste de dragoste ia sfârşit, dar nu şi sentimentul ei. A rămas cu amintirile şi unul dintre cei doi 

copii ai ei este al lui George. Îi seamănă, îi poartă numele, dar nu i-a adus bucurie, ci o suferinţă 

care a scutit-o de vinovăţie şi remuşcări. 

Îşi trăieşte cu discreţie propria-i dramă, terorizată de întrebările unui copil bolnăvicios 

(„mamă, de ce?”) care dobândesc o semnificaţie mai profundă: singura moştenire pe care o lasă 

George posterităţii este o sâcâitoare nedumerire şi nu ceea ce sperase el, o descoperire senzaţională 

sau oricum ceva durabil, memorabil. 

Anişoara încearcă să-l înţeleagă pe George, măsura în care reuşeşte nu contează pentru că 

ea nu mai este pentru acesta decât o amintire a unei înfrângeri şi un bun receptor al mesajelor finale. 

Chemată în ajutor de Lia, asistă neputincioasă la zbuciumul lui George şi într-un schimb 

de replici pe muchie de cuţit în care tragismul crescendo este brusc atenuat, dovedeşte totuşi, în 

ciuda vulnerabilităţii ei, o concepţie responsabilă, stabilă dar şi confortabilă asupra existenţei: 

„George (după o pauză): Dacă nu aveai copii poate în clipa asta te-aş fi strâns de gât. 

Adică te-aş fi omorât. Dar dacă ai copii – du-te acasă! 

Anişoara (câtuşi de puţin speriată): Dacă nu aş fi avut copii, veneam eu singură să mă 

omori! 

George (uluit): De ce? 

Anişoara: Exagerez. Nu veneam să mă omori. Veneam să te văd. Nu ca să-ţi cer iertare 

pentru că nu e obligatoriu să ne simţim vinovaţi pentru tot ceea ce facem rău în 

viaţă. Aşa cum nu putem pretinde recunoştinţă pentru tot binele pe care îl facem. 

Ar însemna să ne ţinem mereu de formalităţi, să trăim din recunoştinţe şi 

remuşcări” (op. cit., p. 137). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:58:33 UTC)
BDD-A23797 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 39

Cornel este o altă victimă, un personaj în fond lamentabil, nu pentru că se lasă umilit şi 

depersonalizat de Lia, ci pentru că atunci când simte o slăbiciune umană devine agresiv, 

manifestându-şi egoismul şi frustrările acumulate, aşa cum se întâmplă în întâlnirea cu Femeia. 

Un om, oricât de slab, va găsi întotdeauna unul mai slab ca el pe care să-l umilească la 

rându-i. Pândeşte în permanenţă, îşi revendică drepturile nu de soţ, ci de bolnav şi rămâne, în final, 

beneficiarul programului Liei, dându-i acesteia posibilitate de a-şi perpetua cariera de activistă cu 

problemele de fericire ale celorlalţi. 

Are, totuşi, un moment de sinceritate când îl avertizează pe George să fugă de Lia, pentru 

că-l va face nefericit. Îşi ştie aşadar condiţia, dar o acceptă şi chiar o revendică. 

După opt ani de căsnicie, Lia l-a părăsit în momentul când şi-a dat seama că stă lângă el 

pentru a face o demonstraţie: „Nu mă lega de el decât ideea în sine, adică ambiţia mea de a-l face 

fericit” (op. cit, p. 98). 

Cu cât se vorbeşte mai mult despre fericire, cu cât se acţionează mai mult în numele ei, cu 

atât personajele se îndepărtează mai mult de ea şi, în toată conjunctura, însăşi noţiunea devine ceva 

lipsit de sens. 

Rămas orb în urma unui accident de muncă, George s-a căsătorit cu Lia în momentul în 

care era hotărât să se sinucidă. Alternativa i-a salvat viaţa, i-a redat vederea, dar l-a condus către o 

dependenţă ireversibilă căreia din când în când i se spune iubire. 

Un personaj denominalizat al piesei este Femeia, interesant şi conturat doar din câteva 

replici şi un monolog, un univers uman în puţine cuvinte. 

Ea aduce în piesă nota personajelor tipice ale lui Băieşu, prin dorinţa imperioasă de 

comunicare cu semenii, prin verbiajul excesiv, prin nararea unor istorii scurte încărcate de 

senzaţional. Are nouăzeci şi unu de ani, nu doarme, nu mănâncă, aşteaptă un tramvai în noapte, cu 

care se plimbă din dorinţa de a vedea oameni, de a intra în vorbă cu ei. Îşi plânge de milă, pe bună 

dreptate: „... sunt tare singură pe lume (îşi şterge o lacrimă), singurică şi sănătoasă. Şi nu mai mor 

deloc. Tot aştept să mor şi nu mai mor” (op. cit., p. 102). 

Ar fi de ajuns pentru un personaj reliefat şi impresionant. Dar el se mai complică. A fugit 

de la azil pentru că acolo se plictisea. Suportă durerea singurătăţii pentru a evita aşadar plictiseala 

cauzată, spune ea, de minciunile celor de acolo, unde a mai avut şi alte nemulţumiri: o controversă 

legată de un proverb, faptul că unii „se ţineau de prostii” (adică se spânzurau din dragoste) şi 

prezenţa sicrielor din magazie. 

Femeia aşteaptă un tramvai şi un schimb de replici cu George ne trimite spre o metaforă 

cunoscută: 

„Femeia: Nu vă supăraţi că vă întreb: credeţi că mai vine tramvaiul? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:58:33 UTC)
BDD-A23797 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 40

George (se aşează pe bancă): Cine ştie, doamnă, dacă mai vine sau nu. Datoria noastră, a 

celor vii, e să-l aşteptăm” (op.cit., p. 101). 

Doctorul este un alt personaj cu apariţii mai dese în opera lui Băieşu, vecinul curios şi 

inoportun, cu aparenţe binevoitoare. 

Reacţionează vag la cuvântul „bolnav”, dar în mod evident el nu poate acţiona profesional 

împotriva bolii lui George. 

Agitându-se inutil, în casă străină, în conflicte străine, el vrea să ştie ce se întâmplă în 

locuinţa de alături „ca să-şi îmbogăţească viaţa sufletească”, după cum l-a sfătuit soţia. Un fel de 

parazitism emoţional, o trăire prin alţii, în ton cu una din ideile piesei. 

Premiera absolută a dramei „Iertarea” a avut loc în noiembrie 1968 la „Teatrul de Stat” din 

Arad şi a fost preluată apoi în martie 1969 şi de „Teatrul Mic” din Bucureşti, în regia lui Ion Cojar. 

La vremea aceea ecourile au fost favorabile. Dinu Kivu, printre alţii, spre exemplu, este 

surprins de „simţul atât de acut al tragicului”, de „grava viziune asupra raporturilor umane”, văzând 

în „Iertarea” una dintre cele mai bune piese ale dramaturgiei după 1944. 

Sanda Faur sesizează, de asemenea, un fior al tragicului pe care puţini l-ar fi bănuit la un 

scriitor cu vocaţia umorului ca Băieşu şi este de acord cu explicaţia pe care acesta o dă în programul 

de sală al spectacolului că piesa aceasta care nu iartă neomenia, este o piesă despre omenie (apud 

Ion Băieşu, „În căutarea sensului pierdut” – „Teatru comentat”, Editura „Eminescu”, p. 78-79). 

Comentatorii au făcut referiri şi la titlul piesei atrăgând, în treacăt, atenţia că este înşelător. 

Iertarea este resortul care declanşează distrugerea totală a lui George, pentru că şi în ideea 

obţinerii iertării începe acţiunea distructivă a Liei. Nu va fi iertată, aşa cum în piesă nimeni nu iartă 

pe nimeni, nici pentru gesturile mărunte, nici pentru cele grave, strivitoare. Ca atare, titlul în 

tonalitate creştină, semnifică în cele din urmă o finalizare opusă ideii pe care o reprezintă. 

Când un rău făcut declanşează o avalanşă în urma căreia nimic esenţial verticalităţii umane 

nu se mai salvează, nu poate fi vorba de iertare. 

 

 

BIBLIOGRAFIE 
 
Ion Băieşu, „Teatru”, „Cartea Românească”, 1970 

Amza Săceanu, „Teatrul ca lume”, Editura”Meridiane”, 1985 

Amza Săceanu, ”Teatrul în cetate”, „Junimea”, 1994 

Steiner,G., „La mort de la tragedie”, Editions du Seuil, Paris,1965 

Ionescu,Eugen, „Note şi contranote”, Editura „Humanitas”,2002 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:58:33 UTC)
BDD-A23797 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

