
 880 

L’ENFANT, L’ARTISTE ET L’IMAGINATION POÉTIQUE :  

LES ORIGINES ET L’ÉVOLUTION D’UN MYTHE 

(DEPUIS LE ROMANTISME ALLEMAND À GASTON BACHELARD) 

 

Lector univ. dr. Roxana GHIŢĂ 

Universitatea din Craiova 

 

Résumé 

Le mythe de l’enfant-artiste a hanté de nombreuses générations d’écrivains, artistes et philosophes. 
Cette étude se propose d’abord d’en étudier son apparition dans l’esthétique du premier romantisme allemand, 
pour montrer ensuite la permanence de ce topos romantique au XXième siècle à l’exemple de la théorie de 
l’imagination poétique de Gaston Bachelard. 

 
 

La glorification de l’enfance fait partie des thèmes privilégiés des différents 

mouvements romantiques européens, qui exaltent les valeurs de la primitivité et de la 

simplicité naturelle. Ce qui fascine les romantiques, c’est surtout l’équivalence qui se laisse 

établir, dans leur vision du monde, entre enfant / idéal artistique / pouvoir créateur de la 

nature. C’est ainsi que naît l’un des mythes esthétiques les plus persistants et fertiles : le 

mythe de l’enfant-artiste. L’un des peintres les plus influents du XXième siècle, Picasso, 

déclare encore : « Dans chaque enfant il y a un artiste. Le problème est de savoir comment 

rester un artiste en grandissant » (affirmation qui pourrait très bien se trouver dans un ouvrage 

d’esthétique romantique). Gaston Bachelard essaie de formuler une réponse à cette question à 

partir de sa théorie de l’imagination poétique. Cet article se propose, d’une part, d’esquisser la 

conception romantique sur le caractère prodigieux de l’enfant : puisque c’est le romantisme 

allemand qui a produit les théories les plus élaborées là-dessus, nous allons retracer les 

origines du mythe de l’artiste-enfant dans la pensée de ses plus illustres représentants. D’autre 

part, nous allons analyser la perspective proposée par Gaston Bachelard qui, dans un évident 

sillage romantique, enrichit la problématique par les acquis de sa théorie de l’imagination 

poétique. 

 

L’enfant en tant qu’être poétique 

L’idée romantique de l’enfant en tant qu’être éminemment poétique se développe à 

partir des théories de Herder et de Schiller, en opposition aux modèles éducationnels en vogue 

à l’époque des Lumières (Rousseau y compris). Conçu comme paradigme de l’humanité 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:39:21 UTC)
BDD-A23653 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



 881 

complète, l’enfant fonctionne également comme image idéale de l’artiste, dans un double 

sens : il est d’un côté artiste né, de l’autre il représente l’origine absolue où chaque artiste doit 

puiser les sources de sa création. On peut mettre en évidence les aspects suivants qui, à 

l’exemple des mythèmes, structurent la projection romantique de l’enfant-artiste :  

- L’idéalisation de l’enfant découle, comme le souligne Baader (1996:111), de la 

tentative de repenser l’essence de l’homme à partir des attributs refoulés pendant l’époque des 

Lumières et dans les approches psychologiques empiristes : l’âme, le rêve, la poésie. Son 

existence se déroule sous le signe de l’imagination créatrice, de la fantaisie, du jeu, de la 

rêverie, et constitue ainsi l’expression immédiate des puissances de l’inconscient. C’est pour 

cela que les métaphores végétatives marquent le discours romantique sur l’enfant : tout 

comme la vie des fleurs est nourrie de l’intérieur par les sèves végétales, l’enfant tire sa force 

uniquement de l’inconscient et dispose ainsi de capacités prophétiques. 

- L’enfant est, en tant que Naturwesen (être naturel), encore intégré dans la 

nature. Il incarne l’image de l’homme parfait qui vit en harmonie totale avec la nature – sa 

mère et sa nourrice pour parler comme A.W. Schlegel – avant que la domination de la pensée 

utilitaire ne conduise à la rupture entre sujet et objet et donc à l’aliénation (cf. Ullrich, 

1999:190). 

- Cette harmonie s’exprime dans la manière dont l’enfant apprend la langue 

(idée que Herder avait déjà développée) : directement de la nature, dont il imite la musique 

s’adonnant totalement, sans comprendre, à la magie des sons. La langue des enfants est ainsi 

essentiellement imagée, « fragmentaire et chaotique » (fragmentarisch und chaotisch) (A.W. 

Schlegel, Vorlesungen über schöne Literatur 1802-1803, apud Baader, 1996:109), dominée 

par la mélodie des tons et par les métaphores. L’imagination poétique n’est pas seulement à 

l’origine des productions artistiques, elle est de plus la fonction psychique qui permet 

l’apprentissage de la langue – un acte créateur en soi-même. Ainsi, le processus d’acquisition 

de la langue (et par là de constitution d’une image du monde) devient l’équivalent du 

processus de création poétique : « l’enfant accueillit la poésie originelle du monde par une 

activité mimétique et crée quelque chose qui lui est propre. Le processus idéal de création 

poétique, tel qu’il est conçu par Schlegel dans sa théorie de l’art, se déroule de la même 

manière » (Baader, 1996:116).  

- Ce rapport enchanté, wunderbar, qui s’institue entre l’enfant et la nature est 

aussi le fruit de l’innocence enfantine. L’innocence correspond dans ce cas à une 

connaissance instinctive – opposée à la connaissance médiatisée par la raison – tout comme à 

la capacité de regarder le monde naïvement, avec étonnement et simplicité. Schiller avait déjà 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:39:21 UTC)
BDD-A23653 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



 882 

utilisé l’image de l’enfant pour faire le portrait de l’homme idéal (antique) et pour développer 

le modèle du poète « naïf » (opposé au poète du présent qu’il appelle « sentimental »). Le 

paradigme du regard étonné, découvrant toujours du neuf, de l’inconnu est ainsi posé comme 

constitutif de l’acte poétique. Comme le montre Baader (1996:111), le parallélisme entre le 

regard émerveillé de l’artiste et celui, naïf, de l’enfant marque depuis le romantisme le 

discours esthétique moderne. 

- Cette ignorance permet à l’enfant de vivre dans une autre temporalité que les 

adultes : il est entièrement dévoué à l’instant et ne connaît ni passé ni futur, ce qui le rend 

exempt des tribulations de la „conscience malheureuse“ – que Kierkegaard met en relation 

avec l’incapacité de vivre dans le présent (cf. Baader, ibid.). Il incarne ainsi l’existence 

heureuse, idéale. 

Ce topos romantique de l’enfant comme être poétique, divin ne se laisse toutefois 

comprendre qu’à partir du parallélisme entre ontogenèse et phylogenèse dans les discours 

anthropologiques, philosophiques et historiques de l’époque. L’enfance individuelle condense 

ainsi l’Âge d’or de l’humanité, enfants et primitifs se partageant les mêmes attributs ; le 

primitif historique renvoie, par analogie, au primitif culturel que l’on a redécouvert 

successivement dans l’enfant, le peuple et un peu plus tard dans l’inconscient collectif (cf. 

Michaelis, 1986:10). Cette conception se retrouve notamment chez Piaget dans la première 

période de sa recherche : la représentation du monde chez l’enfant se réalise, selon lui, suivant 

les trois mécanismes du réalisme, de l’animisme et de l’artificialité qui, unifiés dans l’illusion 

égocentrique, permettent à l’enfant de se rapporter au monde dans un acte de participation 

mystique identique à celui des primitifs.1 Le parallélisme entre l’évolution individuelle et 

l’histoire collective de l’humanité est complété chez les romantiques par la projection 

utopique du Nouvel Âge d’Or. En partant du summum déjà atteint au début de la vie, 

l’humanité ne fait que déchoir progressivement jusqu’à l’état catastrophique du présent : selon 

le vaste projet culturel et éducatif des romantiques, la société est appelée à une „seconde 

naissance“ qui vise la redécouverte de la perfection perdue. De la même manière, l’homme 

doit retrouver les capacités poétiques perdues pour pouvoir accomplir son destin magique.  

En ce qui concerne la dimension esthétique à proprement parler, l’enfant représente 

donc, pour résumer, le prototype de l’artiste naïf, impressionniste, capable de retrouver 

spontanément la poésie pure des temps primitifs (conception qui sera reprise par la pédagogie 

                                                
1  Piaget emprunte le terme de « participation » à Lévy-Bruhl, dont les conceptions concernant la pensée 
prélogique des populations primitives avaient déclenché de violentes polémiques à Paris entre les années 1920 et 
1940.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:39:21 UTC)
BDD-A23653 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



 883 

réformatrice qui s’est développée en Allemagne dans les premières années du XXe siècle).2 

En même temps, l’artiste doit retrouver le modèle idéal de productivité artistique incarné par 

l’enfant pour pouvoir accéder au statut de génie.  

 

Gaston Bachelard et l’enfance mythique 

Les références bachelardiennes à l’enfance s’ordonnent surtout à partir des deux 

grands axes réflexifs que constituent la rêverie (principalement par le biais de la maison 

natale) et le primitivisme. Remarquons que l’idéalisation romantique de l’enfant était moins le 

résultat d’un intérêt réel pour l’enfant que de la tentative d’utiliser cette image pour rendre à 

l’humain ses dimensions spirituelles, imaginatives et inconscientes – dimensions où, selon les 

romantiques comme pour Bachelard, s’enracine nécessairement la créativité artistique. Par 

ailleurs, l’instantanéité de l’existence enfantine se retrouve dans la postulation bachelardienne 

d’un présent absolu de l’expérience poétique (abolition du passé et du futur dans l’élan 

conscienciel générateur d’images).  

La marque essentielle de l’existence de l’enfant est, chez le philosophe français, son 

caractère heureux.3 Dans un fragment où Bachelard pense en phénomènologue l’« être dans le 

monde » et ses origines, il contredit les philosophies existentialistes pour qui l’expérience 

première de l’homme est celle de l’adversité du monde dans lequel il est « jeté ». Instituant 

une autre chronologie, Bachelard parle d’une étape primordiale de bien-être, de protection et 

de chaleur maternelle, de submersion inconsciente dans un « paradis terrestre de la matière » à 

laquelle suit, une fois la conscience constituée, l’expérience traumatisante de l’hostilité 

foncière des hommes et du monde. Ainsi, l’état originel de l’homme est marqué, comme chez 

les romantiques, par la communion totale qui existe entre lui et le cosmos : « En ses solitudes 

heureuses, l’enfant rêveur connaît la rêverie cosmique, celle qui nous unit au monde » (PR, 

92). La nature est hypostasiée – par le bais de la matière – comme mère nourricière : « L’être 

règne dans une sorte de paradis terrestre de la matière, fondu dans la douceur d’une matière 

adéquate. Il semble que dans ce paradis matériel, l’être baigne dans la nourriture, qu’il soit 

comblé de tous les biens essentiels » (PE, 26-27). Bachelard oriente l’attention vers le 

caractère organiciste et matérialiste de cette union, en protestant contre la limitation de la 

notion freudienne de Libido : pour lui, elle devrait désigner plutôt cette « dynamique de 

l’appétit » enfantin pour les matières, qui fait que « la rêverie chez l’enfant » soit « une 

                                                
2 L’article de J. Gandouly (2002) sur la Reformpädagogik et la crise de la raison dans l’Allemagne du XIXième 
siècle contient une excellente exposition du sujet. 
3 « [...] l’enfance apparaît, dans le style même de la psychologie des profondeurs, comme un véritable archétype, 
l’archétype du bonheur simple » (PR, 106). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:39:21 UTC)
BDD-A23653 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



 884 

rêverie matérialiste » (ER, 12). Cette harmonie anthropocosmique qui caractérise l’enfance se 

dégrade avec l’âge. La vie de l’adulte est donc pensée par Bachelard sous le signe de la même 

perte chrono-ontique théorisée par les romantiques : « Mais notre vie adulte est si dépossédée 

des premiers biens, les liens anthropocosmiques y sont si détendus qu’on ne sent pas leur 

premier attachement dans l’univers de la maison » (PE, 24). Les rêveries de l’enfant qui fait 

l’expérience de l’espace intime, protégé de la maison natale ont un « privilège de 

profondeur » (PE, 34) également parce qu’elles sont l’expression directe de l’inconscient qui 

est « logé dans l’espace de son bonheur » (id., 29). Il est évident que Bachelard accorde aux 

souvenirs d’enfance la capacité de mobiliser les puissances poétiques de l’homme. Pourtant, 

une brève remarque indique que cette poésie n’est pas seulement la marque du rapport affectif 

que l’adulte entretient avec son propre passé. Elle semble appartenir à l’essence même de 

l’enfance, disparue en même temps qu’elle : « En évoquant les souvenirs de la maison, nous 

additionnons des valeurs de songe ; nous ne sommes jamais de vrais historiens, nous sommes 

toujours un peu poètes et notre émotion ne traduit peut-être que de la poésie perdue [nous 

soulignons] » (id., 25). Cette poésie est le fruit spontané de l’imagination qui se manifeste 

encore en toute liberté chez l’enfant : le psychologue pourrait étudier comment « [naît] 

l’imagination chez les enfants » et aussi « comment elle meurt chez le commun des 

hommes », la dernière tâche étant souvent, trouve Bachelard, négligée dans la psychologie 

(PR, 2). Comme l’émerveillement accompagne toute activité imaginative sincère, le 

philosophe arrive également à idéaliser la conscience naïve de l’enfant. Ainsi, écrit Bachelard 

dans un passage sur lequel nous reviendrons, l’enfance représente les « temps heureux où le 

monde émerveille » (TRV, 95). En commentant des livres sur l’enfance, Bachelard critique 

l’incapacité de certains écrivains de restituer la naïveté dans son authenticité : « Les 

romanciers rejettent sur une enfance inventée, non vécue, les événements d’une naïveté 

inventée » (id., 132). Or c’est justement cette « conscience naïve » qui est à la base de la 

production des images ; Bachelard multiplie les références à l’état d’émerveillement qui 

souvent engendre la création. La phénoménologie des images poétiques doit être 

accompagnée d’une « psychologie de l’émerveillement » (PR, 3) puisque « la poésie est un 

émerveillement, très exactement au niveau de la parole, dans la parole, par la parole » (FC, 

77).  

Quand Bachelard associe directement la création artistique à l’enfance, il le fait en se 

référant au bonheur de l’état de rêverie commun aux enfants et aux poètes. On pourrait citer 

dans ce sens : « Et c’est ainsi que dans ses solitudes, dès qu’il est maître de ses rêveries, 

l’enfant connaît le bonheur de rêver qui sera plus tard le bonheur des poètes » (PR, 84). La 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:39:21 UTC)
BDD-A23653 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



 885 

mise en relation de l’enfant et de l’artiste, implicite dans la plupart du temps, doit être ainsi 

reconstruite en partant des deux grandes catégories énoncées plus haut, la rêverie et le 

primitivisme. D’un côté, la rêverie nous permet de nous situer en état d’« enfance 

permanente » (PE, 33) et donc de réactualiser en nous la fusion originelle entre le moi et le 

non-moi, tout en étant le prélude et la condition sine qua non de toute création artistique. 

Ainsi, « sans enfance, pas de vraie cosmicité. Sans chant cosmique, pas de poésie » (PR, 109). 

La créativité du poète semble puiser dans la source éternelle que constitue l’enfance habitant 

l’intérieur de soi-même : « il est des heures où le songe du poète créateur est si profond, si 

naturel qu’il retrouve sans s’en douter les images de sa chair enfantine. Les poèmes dont la 

racine est si profonde ont souvent une puissance singulière » (ER, 13). De l’autre côté, la 

poésie retrouve la primitivité, puisque la créativité imaginative est soutenue par les « images 

matricielles » (Wunenburger, 2003:50) qui constituent des réseaux symboliques collectifs des 

temps immémoriaux. Ainsi, l’imagination naïve et l’imagination poétique procèdent de la 

même manière pour projeter symboliquement une nouvelle réalité (cf. ER, 20) puisque « la 

pensée poétique n’était pas logique, mais plutôt structurée de telle sorte qu’elle rejoignait la 

mentalité primitive de Lévy-Bruhl » (Chimisso, 2000:61). Pour l’épistémologue Bachelard, la 

pensée primitive doit être combattue par une pédagogie active pour l’empêcher de « polluer » 

l’activité rationnelle, la rêverie individuelle et la poésie étant les deux formes dans lesquels la 

primitivité subsiste dans le monde moderne (cf. Chimisso, id., 62). En même temps, par le 

parallélisme romantique entre ontogenèse et phylogenèse, le développement individuel rejoint 

l’évolution de l’espèce, une idée qui n’est pas étrangère à C. G. Jung. Bachelard cite un 

passage de Jung où le psychologue fait une analogie entre la structure étagée de l’âme et 

l’histoire de l’humanité qui s’y trouve reflétée (PE, 18). Le mouvement vertical de la cave 

vers l’étage supérieur ne correspond pourtant pas seulement au déroulement des étapes 

historiques mais aussi au passage de l’enfance vers la vie adulte. Ainsi est-il possible de 

pénétrer, par l’intermédiaire des souvenirs d’enfance, dans le « pays de l’Enfance Immobile, 

immobile comme l’Immémorial » (PE, 25), puisque « toute grande image a un fond onirique 

insondable et c’est sur ce fond onirique que le passé personnel met des couleurs 

particulières » (id., 47). De même que « toute primitivité est onirisme pur » (AS, 192) (qui 

doit être dépassé par l’humanité dans son progrès vers la connaissance scientifique), sur 

l’échelle individuelle, « dans la rêverie de l’enfant, l’image prime tout. Les expériences ne 

viennent qu’après. Elles vont à contre-vent de toutes les rêveries d’essor. L’enfant voit grand, 

l’enfant voit beau » (PR, 87). Ainsi, « toutes les enfances sont les mêmes ; enfance de 

l’homme, enfance du monde, enfance du feu [...] » (PR, 166). C’est cette expérience première 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:39:21 UTC)
BDD-A23653 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



 886 

de l’être que l’adulte peut retrouver dans la rêverie : « La rêverie vers l’enfance nous rend à la 

beauté des images premières » (ibid.).  

Il existe un passage significatif où Bachelard reprend de manière explicite, sur un ton 

élégiaque, le modèle romantique (via Schiller) de l’enfant conçu comme totalité humaine et 

absolue potentialité artistique : « Modelage ! rêve d’enfance, rêve qui nous rend à notre 

enfance ! On a souvent dit que l’enfant réunissait toutes les possibilités. Enfants, nous étions 

peintre, modeleur, botaniste, sculpteur, architecte, chasseur, explorateur. De tout cela qu’est-il 

devenu ? » (TRV, 95). La comparaison avec Schiller : « Ainsi, l’enfant est pour nous un idéal 

rendu présent, non pas l’idéal accompli, mais l’idéal abandonné, et ce n’est pas, par 

conséquent, l’image de ses besoins et de ses limites, mais au contraire l’image de sa force 

pure et libre, de son intégrité, de son infinité qui nous touche profondément » (Über naive und 

sentimentalische Dichtung, in Schillers Werke, XX, 416) montre que chez les deux auteurs 

l’enfant incarne aux yeux de l’adulte la complétude des possibilités de réalisation de soi qu’il 

a manquées dans son parcours évolutif (cf. Rudloff, 1991:127). Schiller avance des arguments 

de nature sociologique pour expliquer la transformation de la potentialité infinie de l’enfant 

en unilatéralité : la limitation est une conséquence de la société aliénante, régie par le partage 

du travail (cf. Rudloff, ibid.). Il y a chez Bachelard peu d’indications concernant les raisons 

possibles de cette évolution. Les réflexions de Lautréamont laissent pourtant conclure que 

l’influence nocive de la scolarisation (équivalente à l’encasernement et à l’assujettissement 

des enfants à l’autorité du professeur) en est – au moins partiellement – responsable. Le 

passage suivant de la Poétique de la Rêverie met l’accent sur l’objectivation forcée à laquelle 

est soumis l’enfant pour pouvoir être intégré dans la société : « Dès qu’un enfant a atteint 

„l’âge de la raison“, dès qu’il perd son droit absolu à imaginer le monde, la mère se fait un 

devoir, comme tous les éducateurs, de lui apprendre à être objectif – objectif à la simple 

manière où les adultes se croient „objectifs“. [...] On le prépare à sa vie d’homme dans l’idéal 

des hommes stabilisés » (PR, 91). Mais en même temps par la rêverie (chez Bachelard), ou 

par la réflexion sur la liberté illimitée associée à l’image de l’enfant (chez Schiller), le sujet 

condamné aux limitations de la vie adulte peut encore vivre une promesse de dépassement de 

soi. Nous allons y revenir. 

 

L’adulte et la compensation esthétique 

Dans ce contexte, deux problèmes se posent : 1. Si le passage de l’enfance à la vie 

adulte représente nécessairement un rétrécissement, voire une perte des capacités originelles, 

comment l’artiste échappe-il à ce danger ? 2. La productivité artistique est-elle le privilège, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:39:21 UTC)
BDD-A23653 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



 887 

comme le voudrait le modèle élitiste de l’esthétique du génie (ou d’un Nietzsche, par 

exemple), de quelques natures surhumaines capables de sauvegarder la génialité de l’enfance, 

ou au contraire, peut-elle devenir le bien de tout le monde par le biais d’une pédagogie apte à 

conserver le talent inné de l’enfant ? 

Lorsqu’il s’agit pour l’artiste de créer comme un enfant, cela ne signifie pas qu’il 

retourne tout simplement à un âge révolu, ce qui serait impossible. Il faut, chez Novalis, 

retrouver activement en soi les capacités originelles et les exercer de manière consciente, 

volontaire. La projection utopique du retour de l’Age d’Or équivaut, à l’échelle individuelle, à 

l’idée de la nouvelle naissance permettant l’accès à une deuxième enfance, supérieure parce 

que désormais éclairée par la raison (cf. Baader, 1996:257). Ainsi, la génialité retrouvée de 

l’adulte n’est pas purement identique à la génialité de l’enfant. Elle représente une capacité 

créatrice qui a accédé à la connaissance de soi : « L’instinct est de l’art sans intention. – Art, 

sans savoir comment et ce que l’on fait. L’instinct se laisse transformer en art – par 

observation de l’activité artistique. Ce que l’on fait, cela peut se faire ensuite en conformité 

avec l’art, s’apprendre » (Novalis, Schriften, III, 287). Chez Novalis, l’imagination et la 

volonté sont les deux puissances qui, cultivées par l’artiste, permettent de retrouver l’élasticité 

et le caractère actif des organes des sens qui étaient le propre de l’enfant, et par là une 

conscience productive.  

Le romantique allemand cherche ainsi à réconcilier l’esthétique du Sturm und Drang, 

qui postulait la prédestination du génie (ingenium), avec le principe des Lumières visant la 

perfectibilité de soi par l’éducation volontaire de ses capacités et par l’accumulation d’un 

savoir (studium) : à la question « peut-on vouloir être et devenir génie? » (id., 441), sa réponse 

est totalement affirmative. Il en ressort, du même coup, la conclusion que tous les hommes 

sont en principe capables de devenir artistiquement productifs, puisque tous les hommes ont 

possédé, dans leur enfance, des aptitudes géniales.4  

Pour Bachelard, c’est l’universalité de la capacité à imaginer qui rend le destin de 

l’homme poétique. Même si l’activité imaginative est affaiblie chez l’adulte, la partie 

primitive de notre esprit ne meurt jamais. Elle peut être libérée de manière spontanée dans la 

rêverie, à condition que celle-ci soit poursuivie en toute sincérité par rapport aux intuitions 
                                                
4 Le modèle opposé est représenté de manière virulente par Schopenhauer. Si l’enfance reste le paradis de la vie, 
le temps de l’innocence et du bonheur, elle représente, pour la majorité des gens après l’âge de la puberté (quand 
la puissance de la volonté, manifestée dans l’instinct sexuel, assujettit la Vorstellung) un trésor à jamais perdu. 
Seul le génie (Schopenhauer parle du « caractère enfantin de génie » (Die Welt als Wille und Vorstellung, apud 
Rudloff, 1991:129) échappe à cette dictature de la volonté et préserve le caractère créateur de l’enfance. Son art 
donne à l’homme commun la possibilité de compenser en quelque sorte ce manque d’imagination : 
« l’expérience enracinée dans la fantaisie reste associée au stade irréversible de l’enfance, que seul le génie a su 
conserver » (Rudloff, 1991:129). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:39:21 UTC)
BDD-A23653 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



 888 

oniriques.5 De même que chez les romantiques, cette activité imaginative adulte n’est pas 

simplement la réactualisation d’une puissance autrefois vivante ; elle est une force créative 

qui acquiert sa spécificité justement par le fait d’être combinée à une conscience de soi qui 

manque à l’enfant : « Dans le règne de l’imagination absolue, on est jeune très tard. Il faut 

perdre le paradis terrestre pour y vraiment vivre, pour le vivre dans la réalité de ses images, 

dans la sublimation absolue qui transcende toute passion » (PE, 47).  

Pourtant, Bachelard n’est pas suffisamment précis au sujet de la controverse 

prédestination – perfectibilité. Certaines réflexions laissent conclure à un modèle plutôt 

„démocratique“ de la productivité artistique. Grâce à la capacité générale humaine de 

l’imagination, condensée par la rêverie, tout individu serait en mesure de devenir 

techniquement productif par l’acquisition du savoir-faire spécifique : « Si le rêveur avait „du 

métier“, avec sa rêverie il ferait une œuvre » (PR, 11). Il y a cependant des notations qui 

insistent sur l’impossibilité de dépasser l’abîme qui sépare le poète en tant qu’élu du commun 

des „mortels“, la capacité de production artistique étant reléguée dans un mystérieux nescio 

quid. Il est à souligner que même le choix du vocabulaire oscille entre les deux pôles ars – 

labor, avec une nette préférence pour ars. A l’exception des rares endroits où il parle du 

« travail » du poète, celui-ci est désigné comme « créateur visionnaire », « grand poète » et 

même « génie » qui puise sa force dans la sûreté de son instinct. Les caractères du génie 

semblent être pour Bachelard – dans la tradition du Sturm und Drang telle qu’elle fut reprise 

partiellement par les romantiques – le spontané et le naturel de son activité créatrice, ainsi que 

l’opacité, à ses propres yeux, des motivations de ses actes poétiques : « Nous verrons avec 

quelle facilité, avec quelle naturel, le génie assemble la pensée à l’imagination ; comment, 

chez le génie, l’imagination produit la pensée [...] » (AS, 24), également « la poétique de 

Shelley, avec la totale inconscience du génie [...] » (id., 52). 

Le problème devient encore plus délicat lorsqu’on introduit la question de l’art comme 

compensation, idée fondamentale des romantiques comme de Schopenhauer (bien 

qu’interprétée différemment dans chacun des cas). A la suite du passage abordant le thème de 

l’enfance comme potentialité infinie, plus tard limitée par les contraintes de la vie adulte, 

Bachelard écrit (nous ne restituons pas l’intégralité du fragment en raison de sa longueur) : 

« Il y a cependant un moyen, au centre même de la maturité, de retrouver ces possibilités 

perdues. Un moyen ? Quoi ! Je serais un grand peintre ? – Oui, vous seriez un grand peintre 

                                                
5 Il s’agit pour Bachelard de montrer la « permanence, dans l’âme humaine, d’un noyau d’enfance, une enfance 
immobile mais toujours vivante, hors de l’histoire, cachée aux autres [...] mais qui n’a d’être réel que dans ses 
instants d’illumination – autant dire dans les instants de son existence poétique » (PR, 85). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:39:21 UTC)
BDD-A23653 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



 889 

quelques heures par jour. – Je ferais de grandes œuvres ? – Oui, vous feriez de grandes 

œuvres merveilleuses, des œuvres qui vous donneraient à vous les joies directes de 

l’émerveillement, des œuvres qui vous ramèneraient aux temps heureux où le monde 

émerveille. Ce moyen, c’est la littérature. Il n’y a qu’à écrire l’œuvre peinte ; il n’y a qu’à 

écrire la statue. La plume à la main – si seulement nous voulons être sincères – nous 

retrouvons tous les pouvoirs de la jeunesse, nous revivons ces pouvoirs comme ils étaient, 

dans leur naïve confiance, avec leurs joies rapides, schématiques, sûres. Par le biais de 

l’imagination littéraire, tous les arts sont les nôtres. [...] Parler, écrire ! Dire, raconter ! 

Inventer le passé ! Se souvenir la plume à la main, avec un souci avoué, évident de bien 

écrire, de composer, d’embellir pour être bien sûr qu’on dépasse l’autobiographie d’un réel 

advenu et qu’on retrouve l’autobiographie des possibilités perdues, c’est-à-dire les rêves 

mêmes, les rêves vrais, les rêves réels, les rêves qui furent vécus avec complaisance et lenteur. 

L’esthétique spécifique de la littérature est là. La littérature est une fonction de suppléance. 

Elle redonne vie aux occasions manquées. Tel romancier, par exemple, par la grâce de la page 

blanche, ouverte à toutes les aventures, est un don Juan comblé » (TRV, 95-96).  

Ce passage étrange, presque méconnu par la critique – à l’exception de Lescure (1983) 

qui lui dédie un long commentaire – semble à première vue proposer la solution romantique 

de la récupération de la génialité enfantine par l’art. Pourtant, et c’est cela qui surprend et 

intrigue à la fois, ce n’est pas à l’art en général que revient cette fonction compensatrice, mais 

seulement à la littérature. Une question surgit d’emblée : pourquoi la capacité de production 

littéraire se trouve-t-elle ainsi sauvegardée dans le passage de l’enfance à la vie adulte, tandis 

que les autres « potentialités artistiques » (peinture, sculpture) sont perdues ? Une première 

réponse avancerait l’idée que l’activité littéraire serait plus simple à exercer que la peinture ou 

la sculpture, qu’elle serait à la portée de tout le monde – c’est là où réside, selon Lescure 

(1983:81), le caractère « très exactement scandaleux » de ce texte. Une autre question se 

pose : l’esthétique spécifique de la littérature consisterait-elle en cette « fonction de 

suppléance » ? La croyance de Bachelard en la faculté hominisante du logos – « Tout ce qui 

est spécifiquement humain dans l’homme est logos » (PE, 7) – pourrait constituer le 

fondement du privilège accordé à la littérature par rapport aux autres arts. Lescure propose de 

différencier, pour dépasser une lecture qui maintiendrait le passage dans la « naïveté d’une 

pseudo-simplicité de la création littéraire » (1983:82), entre l’écriture à but thérapeutique, 

comme « exercice qui port[e] en lui-même, dans sa pneumatisation, sa mobilisation 

musculaire peut-être et l’apparition de l’inattendu, les éléments de l’émerveillement qu’il 

engendr[e] » et la production littéraire proprement dite, qui suppose le travail avec le langage 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:39:21 UTC)
BDD-A23653 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



 890 

et le talent rare du « bien écrire, composer » qu’« aucune cuisine ne maîtrise, dont aucun 

enseignement ne dispose » (id., 81). Cette différence qui nous paraît bien fondée est d’ailleurs 

présente de manière explicite dans le texte, par l’insistance sur le vous qui confine cette sorte 

de production littéraire à but thérapeutique dans l’espace de l’intimité du sujet : « Oui, vous 

feriez de grandes œuvres merveilleuses, des œuvres qui vous donneraient à vous [nous 

soulignons] les joies directes de l’émerveillement [...] ». Pourtant, Lescure, trop ardent 

défenseur d’une esthétique de l’autonomie littéraire, fait dériver les joies de cet exercice 

littéraire de la seule spécificité de l’acte d’écrire, vécu dans sa totalité psychique et corporelle 

et ignore à tort l’idée maîtresse du texte, qui vise la fonction compensatoire. C’est justement 

par son contenu existentiel implicite (inventer les autres vies que l’on aurait pu avoir, rectifier 

le réel) et par l’opération d’idéalisation (embellir le vécu par le biais d’un beau style) que 

l’écriture peut fonctionner, pour celui qui s’y exerce dans son loisir, comme vecteur de liberté 

humaine. Le modèle de la productivité littéraire que Bachelard propose ici rejoint le projet 

actuel des Creative Writing Seminars (moins par l’aspect utopique de transformer tout un 

chacun en écrivain que par la croyance dans les bienfaits existentiels d’un tel type 

d’expérience créatrice). Ainsi, ce n’est pas seulement l’écrivain qui jouit directement de cette 

fonction compensatrice de l’écriture, mais quiconque prend la plume à la main. La condition 

du savoir-faire devient ici secondaire, c’est l’intention et l’authenticité de l’acte qui comptent. 

L’image romantique de l’enfant comme totalité humaine constitue encore une fois un 

fascinant point de repère.  

 

Bibliographie : 

1. Meike Sophia Baader : Die romantische Idee des Kindes und der Kindheit: auf der Suche 

nach der verlorenen Unschuld, Luchterhand, Neuwied, Kriftel, Berlin, 1996. 

2. Gaston Bachelard:  

Lautréamont, José Corti, Paris, 1940 (L).  

L’eau et les rêves : essai sur l’imagination de la matière, José Corti, Paris, 1942 (ER). 

L’air et les songes : essai sur l’imagination du mouvement, José Corti, Paris, 1943 (AS).  

La Terre et les Rêveries de la Volonté, Librairie José Corti, Paris, 1948 (TRV). 

La Poétique de l’Espace, Librairie José Corti, Paris 1957 (PE). 

La Poétique de la Rêverie, Librairie José Corti, Paris, 1961 (PR). 

3. Cristina Chimisso : „The mind and the faculties: the controversy over ‘primitive mentality’ 

and the struggle for disciplinary space at the inter-war Sorbonne“, in History of the Human 

Sciences, Vol. 13, Nr. 3, SAGE Publications, 2000, pp. 47-68. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:39:21 UTC)
BDD-A23653 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



 891 

4. Jacques Gandouly: „Pensée pédagogique et critique de la raison. Enfance mythisée et 

communauté dans la Reformpädagogik“, in : L’Allemagne et la crise de la Raison, auteurs : 

Pelletier Nicole, Mondot Jean, Valentin Jean-Marie, PUB, 2002, pp. 75-82. 

5. Tatjana Michaelis : Der romantische Kindheitsmythos : Kindheitsdarstellungen der 

französischen Literatur von Rousseau bis zum Ende der Romantik, Peter Lang, 1986.  

6. Jean Lescure : Un été avec Bachelard, Luneau Ascot Editeurs, nouvelle édition, 1983. 

7. Novalis : Schriften : die Werke Friedrich von Hardenbergs; in 4 Bd. u. e. Begleitbd., hrsg. von 

P. Kluckhohn u. R. Samuel, Kohlhammer, Stuttgart, 1977-1999. 

8. Holger Rudloff : Produktionsästhetik und Produktionsdidaktik. Kunsttheoretische 

Voraussetzungen literarischer Produktion, Westdeutscher Verlag, Opladen, 1991 (1. Auflage: 

1990). 

9. Friedrich Schiller : Schillers Werke, Band XX, hrsg. von Benno von Wiese unter Mitwirkung 

von Helmut Koopmann, Weimar, 1962. 

10. Heiner Ullrich : Das Kind als schöpferischer Ursprung : Studien zur Genese des romantischen 

Kindbildes und zu siener Wirkung auf das pädagogische Denken, Julius Klinkhardt, Bad 

Heilbrunn, 1999. 

11. Heiner Ullrich : „Reformpädagogisches Denken ‚vom Kinde aus‘. Betrachtungen über das 

romantische Kindbild und seine Wirkungen auf den pädagogischen Diskurs der Moderne“, in 

Eine Oase des Glücks. Der romantische Blick auf Kinder, hrsg. von Hanno Schmitt und Silke 

Siebrecht, Henschel Verlag, Berlin, 2002. 

12. Jean-Jacques Wunenburger : L’imaginaire, Presses Universitares de France, Paris, 2003.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:39:21 UTC)
BDD-A23653 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

