
553 
 

CONTRIBUŢII ALE ŞCOLII ARDELENE LA CONCEPTUALIZAREA 

TIPURILOR DE DISCURS – DISCURSUL POLEMIC 

 

 

Lector univ. dr. Ana ENE 

Universitatea „Transilvania”, Braşov 

 

Abstract 

Lucrarea investighează la nivelul funcţionării retorice câteva aspecte legate de contribuţia hotărâtoare a 
Şcolii Ardelene la modernizarea culturii române în special prin conceptualizarea, pe coordonate ferme, a 
tipurilor de discurs şi prin diferenţierea stilurilor funcţionale, în lipsa cărora nu se poate vorbi de integrarea în 
circuitul marii culturi (europene şi universale). Partea aplicativă a lucrării se concentrează pe o operă 
reprezentativă pentru direcţia menţionată, Procanonul lui Petru Maior. Metodologia implicată este cea general 
retorică, aceasta reclamând concursul mai multor tipuri de analiză din diverse domenii (pragmastilistică, teoria 
argumentaţiei etc.). 
 

1. Preliminarii – stileme cultural-ideologice în discursul nonliterar 

Impresionanta bibliografie privitoare la Şcoala Ardeleană îi investighează contribuţia 

culturală din varii perspective şi cu indubitabil folos pentru limpezirea coordonatelor pe care 

s-a aşezat şi dezvoltat cultura română modernă. Convinsă de importanţa înţelegerii 

fenomenului Şcoala Ardeleană – căci este un fenomen şi nu o simplă grupare intelectuală cu 

acţiune limitată, consemnabilă istoriografic – am evidenţiat această moştenire culturală dintr-o 

perspectivă nouă, anume la nivelul funcţionării retorice a discursului: pe larg – în Şcoala 

Ardeleană şi tipurile ei de discurs – o perspectivă comparatistă1 şi pe scurt, prin câteva 

aspecte – în cele ce urmează. 

Analiza corpusului de texte nonliterare2 produse de Şcoala Ardeleană, realizată detaliat în 

volumul menţionat, a decelat câteva stileme cultural-ideologice de forţă, parte din ele 

înfăţişate şi mai jos, evident, în varianta mult restrânsă a unei analize generale, aplicată pe un 

singur text (dată fiind natura lucrării de faţă), text pe care l-am considerat reprezentativ pentru 

tipul de discurs anunţat în titlu – discursul polemic – şi, totodată, pentru conceptualizarea 

tipurilor de discurs. 

2. Discursul polemic 

Raţiunea selectării categoriei discursului polemic este uşor previzibilă: în foarte multe 

discursuri ale Şcolii Ardelene se poate depista şi o coordonată retorică ce ţine de tipul 

discursiv polemic. Evident, de la autor la autor, în funcţie de împrejurări, stilul polemic diferă, 

                                                
1 Op. cit. 
2 Evident, în accepţia modernă a cuplului terminologic literar/nonliterar, nu în aceea dată termenului literatură 
în epoca în discuţie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



554 
 

dar este detectabil. Şi este normal să fie aşa într-un context marcat ideologic. Polemicile 

cărturarilor Şcolii Ardelene cu diverşi autori ai vremii, istorici în primul rând – fie aserviţi 

Curţii imperiale, fie apărând interesele „naţiunilor politice”, fie, mult mai rar, apărându-şi 

convingerile izvorâte din autentica cercetare ştiinţifică1 – nu puteau să fie purtate pe un ton 

prea elegant. Lipsa luării de poziţie nici ea nu putea fi luată în calcul, căci situaţia politică a 

românilor nu o permitea. Scrierile corifeilor ardeleni, că sunt sau nu declarat polemice (tip 

Animadversiones), oferă o paletă largă de procedee ale desfăşurării nervului polemic. Petru 

Maior se detaşează ca autor familiarizat cu artificiile genului, lăsându-i în urmă pe S. Micu şi 

Gh. Şincai, la fel de indignaţi de „intervenţiile” îndeosebi la scrierile lor istorice şi filologice, 

dar cu un condei mai puţin ascuţit în răspunsuri. Un redutabil polemist este şi I. Budai-

Deleanu, „cel mai autorizat învăţat român, prin vasta sa cultură şi geniul înnăscut şi prin 

ataşamentul faţă de cauzele legitime, adversar al regimurilor despotice”2. B.-D. este însă mai 

puţin activ în această zonă discursivă din punct de vedere cantitativ, mai ales că scrierile sale 

au fost în mare parte publicate târziu. Pe Maior, spirit înrudit cu marele său prieten Budai-

Deleanu, se poate spune că l-a ajutat mult şi natura, portretul realizat de D. Popovici fiind just: 

spirit critic, ironic până la batjocura fără milă, inteligenţă foarte fină. Aş adăuga o diplomaţie 

vădită în ştiinţa de a cultiva anumite relaţii şi de a folosi oportunităţile, aspect care se poate 

observa, de pildă, în măiestria cu care dă frâu invectivei sau o domoleşte. Am ales aşadar aici, 

ca fiind reprezentativ, un text de tinereţe al lui Petru Maior, Procanonul. 

Petru Maior, se impune ca una din figurile reprezentative ale Şcolii Ardelene prin 

multitudinea şi importanţa preocupărilor sale, căci „integrată total generaţiei Supplex-ului, 

care rezumă în însuşi spiritul său enciclopedismul veacului luminilor, dar în mai mare măsură 

vremea unei îndârjite lupte naţionale, personalitatea lui Petru Maior ia forma interioară a 

acestei generaţii, opera sa fiind expresia pe cît de tipică, pe atât de originală a modului 

specific de manifestare umană, ideologică şi estetică a luminismului transilvănean”3 (subl. n). 

Spre deosebire de Gh. Şincai şi I. B.-Deleanu, Maior a reuşit, în ciuda condiţiilor vitrege ale 

epocii, să-şi finalizeze strădaniile prin tipărirea aproape integrală a scrierilor sale, ceea ce a 

avut, desigur, un impact imediat în conştiinţa publică românească şi nu numai. Cum toate 

lucrările corifeilor Şcolii Ardelene, indiferent de natura lor (filologică, istorică, juridică, 

teologică etc.), vizau nu doar efecte de durată, ci mai ales scopuri imediate (emanciparea 

naţională şi, implicit, recunoaşterea drepturilor românilor din Transilvania de către curtea 

imperială de la Viena), publicarea şi difuzarea cât mai largă a acestor lucrări era imperioasă 

                                                
1 Vezi cazul lui Engel care nu împărtăşea ideile istoricilor ardeleni, dar nici pe acelea exclusiviste ale 
defăimătorilor neamului românesc, precum Sulzer sau Eder. 
2 F. Fugariu, Şcoala Ardeleană, op. cit., vol. I, p. 154. 
3 Maria Protase, în Prefaţă la Petru Maior. Scrieri, op. cit., p. V. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



555 
 

pentru circulaţia ideilor-teze ale luminismului transilvănean. Dacă operele unei personalităţi 

proeminente ca Dimitrie Cantemir circulau în cercuri intelectuale restrânse, altele fiind 

condiţiile şi motivaţiile elaborării acestora, cărturarii transilvăneni nu-şi puteau permite acest 

lucru. 

3. Procanonul – geneză şi reprezentativitate 

În vasta sa operă, Petru Maior exploatează neobosit valenţele cinetice1 ale aceloraşi teze. 

Procanonul, scriere de tinereţe (1783), nu a avut un impact imediat în epocă, nu se înscrie 

alături de celelalte2, căci soarta ei a fost asemănătoare cu cea a Ţiganiadei lui I. B.-Deleanu3. 

Deşi subiectul Procanonului este teologic, substratul politic este evident. Modul cum se 

conturează acest substrat constituie un nou motiv pentru care textul este relevant pentru 

analiza de faţă. Discursul supraordonator este polemic, deşi se pot detecta şi mărci ale altor 

tipuri (juridico-teologic, politic, de popularizare, etico-pedagogic). Acest text este 

reprezentativ pentru întreaga operă viitoare, publicată în timpul vieţii sau postum. Într-o mai 

mare sau mai mică măsură, se regăsesc în toate celelalte texte ale sale: tonul polemic 4 

(atenuat în funcţie de scopul urmărit şi de destinaţia lucrării), intransigenţa şi consecvenţa 

ideilor, întotdeauna dublate de o argumentaţie adecvată, raportarea critică şi spiritul 

analitic5 şi, nu în ultimul rând, o anume artă a limbajului (care, fără a ajunge la măiestria 

expresivităţii lui I. Budai-Deleanu, este incontestabilă şi permanent în slujba persuasiunii). 

Şi, în aceeaşi idee a reprezentativităţii, se poate vedea în personalitatea lui Petru Maior un 

„avatar” al unei alte mari personalităţi − episcopul Ioan Inochentie Micu. Exilatul vlădică al 

românilor din Transilvania a fost un reper de luptă politică deschisă pentru toţi marii 

intelectuali ai Şcolii Ardelene, însă Maior este singurul ce pare a repeta, evident, în linii 

generale, traiectoria celui care, „deşi format în cultura iezuită, nu va fi o unealtă a acestei 

                                                
1 Maria Protase, în Petru Maior, op. cit., p. 183. 
2 Istoria pentru începutul românilor în Dachia (1812), de exemplu, a intrat imediat în atenţia cercurilor ştiinţifice 
europene, stârnind un real interes. Reputatul slavist slovac Jernej Bartolomei Kopitar, cenzor al cărţilor greceşti, 
slavoneşti şi româneşti care apăreau la Viena, onorează Istoria... cu o recenzie (1813), recenzie ce a generat 
răspunsul polemic al lui Petru Maior. 
3 Procanonul a văzut lumina tiparului târziu, după moartea autorului (14 februarie 1821), de-abia în 1894, prin 
grija lui C. Erbiceanu (în Biserica Ortodoxă Română, tom. XVIII, extras în acelaşi an şi în volum, cu titlul 
PROCANONUL lui PETRU MAIOR. După manuscriptul autograf existent în Academia Română. Transcris şi 
publicat de C. Erbiceanu, profesor. Bucureşti. Tipografia „Cărţilor Bisericeşti”...), care însoţeşte ediţia cu o 
„Introducere în Procanonul eruditului teolog şi mare român Petru Maior, operă necunoscută până acum, şi pe 
care o publicăm spre onoarea neamului şi neuitarea renumelui autorului”. 
4 Istoria pentru începutul românilor... este din nou prilej de ilustrare, dar şi Istoria besericei românilor... (1813), 
Protopopadichia... (scrisă în 1795, publicată parţial postum între 1865 şi 1866; mari părţi din lucrare au fost 
inserate însă în Istoria besericei...), întreaga omiletică şi, să nu uităm, texte declarat polemice, cum ar fi 
Răspunsul la cîrtirea carea s-au dat asupra persoanei lui Petru Maior autorului Istoriei ceii pentru începutul 
românilor în Dachia (1814, textul apare anonim, dar aparţine cu siguranţă lui Petru Maior şi este primul răspuns 
polemic dat lui J. B. Kopitar, v. şi M. Protase, op. cit., p. 373). 
5 Calităţi vădite mai ales în lucrările de istoriografie; Petru Maior este, poate, primul istoriograf care nu scapă 
nici un moment din vederea de ansamblu prezentul, nu doar prin simple lamentaţii ca la un Miron Costin care 
nota, oarecum subiectiv, vicisitudinile contemporaneităţii ce aşezau oamenii „sub vremi”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



556 
 

Companii”1, ci, dimpotrivă, va duce „o luptă îndelungată, cu o înverşunare asemănătoare 

aceleia a janseniştilor contemporani din însuşi sânul catolicismului”2, pentru drepturile 

legitime ale neamului românesc din Transilvania. 

Lecturilor din luminiştii italieni3 şi din enciclopediştii francezi, care au alimentat şi 

motivat fronda antipapală a tânărului Maior, înverşunat critic al ipocriziei înalţilor prelaţi, li se 

adaugă altele (Claude Fleury, reprezentant al istoriografiei savante franceze care anunţase 

raţionalismul secolului al XVIII-lea, sau operele lui J. Chr. Wolff, exponentul respectat în 

întreaga Europă al filozofiei Aufklärung-ului ş.a.). Audierea cursurilor unor profesori de talia 

lui K. A. M. Martini (drept natural), Van der Haydn (dreptul universal „al ginţilor”), Pehem 

(dreptul canonic), Joseph von Sonnenfels (titularul cursului de „ştiinţe politice” şi de „ştiinţa 

statului” de la Facultatea de filozofie a Universităţii din Viena), ca şi influenţa benefică a lui 

Samuil Micu4, cel care i-a înlesnit intrarea în cercurile intelectuale vieneze şi accesul în 

bibliotecile occidentale, completează matricea intelectuală a autorului Procanonului. 

Întors în ţară, în 1880, se va instala la Mănăstirea „Sfânta Treime” din Blaj şi va fi numit 

profesor la „Scholae altiores”. Că structura sa spirituală se afla în dezacord cu dogma impusă 

de Roma, dezacord acutizat de experienţa popasului la Viena, este un fapt evident. După 

obţinerea acceptului de a fi hirotonisit la Blaj (şi nu la Roma), încearcă sistematic să amâne 

primirea ordurilor sacre: ipodiaconatul, diaconatul şi preoţia. Petru Maior trece printr-o 

perioadă de intense frământări, expresie a luptei dintre calculele legate de sensul şi 

însemnătatea Unirii de la 1700, văzută ca rampă a rezolvării intereselor naţionale, şi tentaţia 

de a părăsi nu numai călugăria, ci chiar clerul. Apogeul l-a constituit, desigur, neputinţa şi 

dezamăgirea profund frustrante pe care le-a resimţit la abdicarea din scaunul episcopal a 

binefăcătorului său Gr. Maior5. Aşadar, 1783, anul scrierii Procanonului, este expresia unui 

moment de criză spirituală ale cărei amprente vor marca întreaga activitate a marelui om şi 

intelectual care a fost Petru Maior. 

3. 1. Retorica ideilor Procanonului −−−− tipuri de argumentaţie 

Procanonul ni s-a păstrat în manuscris incomplet6 − după părerea editorului Erbiceanu, 

textul ar fi fost complet şi ori s-a pierdut, ori a fost distrus intenţionat. Lucrarea rămasă este 

                                                
1 Francisc Pall, în op. cit., p. 6. 
2 Ibidem 
3 Pietro Gianonne, L. Panzini, Cezare Beccaria, Ludovic Antoniu Muratori ş. a. 
4 Pe atunci, director de studii la Colegiul „Sfânta Barbara”. 
5 Pentru detalii, vezi A. Ene, Şcoala Ardeleană şi tipurile ei de discurs..., op. cit., p. 166-167. 
6 Manuscrisul menţionat în CMR (Catalogul Manuscriptelor Româneşti), No. 565, tomul II, numerele 301 −728. 
Întocmit de Ioan Bianu şi R. Caracaş. Ediţia Academiei Române, Bucureşti... 1913: În − 4º − pagini 172, cu 
numerotaţie veche, chirilică. Secolul XVIII (1783). Dăruit de D. A. Sturdza, la 3 martie 1893. Mai înainte a fost 
în posesia lui D. Constantinescu din Bondarici. Scris cu slove chirilice, de mâna lui Petru Maior. Legătură nouă, 
pe statele căreia e întipărit: „Petru Maior, manuscript. 1783. D. Constantinescu”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



557 
 

împărţită pe titluri, acestea fiind divizate la rândul lor în capitole. Titlul complet al lucrării se 

constituie într-un exordiu general care anunţă topicul (tema globală a discursului) şi 

destinatarul special (românii, în spiritul evident al „luminării maselor”): 

PROCANON, ce cuprinde în sine cele ce sunt de lipsă spre înţălesul cel deplin şi desăvârşit al canonilor şi a 

toată tocmeala besericească, spre folosul mai cu seamă a românilor, alcătuit şi întocmit de PETRU MAIOR. 

Anul de la HRISTOS 1783 

La acest exordiu general se adaugă alte exordii, la fel de concise, titlurile capitolelor: CAP 

1 − De icoana sau cunoştinţa împărăţirii, CAP 7 − Să răsipesc cele ce împotriva aceştii 

învăţături aruncă italianii ş.a.m.d. Această manieră de indicare abruptă a materiei este în 

consonanţă cu tonul polemic supraordonator, caracterizat de adresarea directă, foarte 

aproape de stilul oral, vioi, spontan, ce nu suferă introduceri prea docte, creând auditoriului 

iluzia unui dialog. Intuiţia retorică a autorului este remarcabilă, căci, prin acest stil de atragere 

a destinatarului în dialog fictiv sau în calitate de „participant” la dezbatere, are cele mai mari 

şanse de a-şi transfera opinia-teză în conştiinţa receptorului. Şi acest aspect face din Procanon 

„una din cele mai semnificative scrieri polemice şi militante”1 ale Şcolii Ardelene. Mai mult 

decât atât, dialogul fictiv menţionat este semn al unui „contract” didactic încheiat cu 

receptorul, formele acestui contract aparţinând unei strategii didactice de tip „molle”, 

destinatarul fiind difuz2. 

Armătura ideatică a lucrării se circumscrie, graţie problematicii abordate, largului context 

iluminist european al secolului al XVIII-lea, anticlerical prin definiţie, însă respiră o profundă 

originalitate prin soluţiile pe care le oferă. S-a observat deja că acest tratat despre canoane, 

memorabil prin verva şi patosul pledoariei, are ca suport o „ţesătură de drept canonic şi 

natural”, în care dreptul canonic se întemeiază pe cel natural şi nu invers, prin interpretarea 

raţională a tradiţiei ecleziastice3. Însă grila de lectură cea mai adecvată s-a dovedit a fi cea 

„politică”, fapt demonstrat de Lucian Blaga încă din 19664, căci, într-adevăr, este greu să se 

facă abstracţie de obiectivele politice aflate în spatele eşafodajului teologic. Formulările 

teologice, pentru ale căror subtilităţi Maior dovedeşte reale aptitudini, reprezintă − mai 

degrabă − un pretext al aspectului ideologic. Tipul de argumentare este şi el menit să susţină 

aceste afirmaţii. Demontarea mecanismelor argumentative ale primului capitol (De icoana sau 

cunoştinţa împărăţirii) de sub Titlu I (Despre împărăţirea besericii) scoate la iveală rigoarea 

                                                
1 M. Protase, în Petru Maior, op. cit., p. 79. 
2 Pentru detalii, vezi A. Ene, Şcoala Ardeleană şi tipurile ei de discurs..., op. cit., partea I, cap. I, subcap. 3. 
3 D. Popovici, în La littérature à l’époque des Lumières, p. 105. 
4 În Gândirea românească în Transilvania în secolul al XVIII-lea, op. cit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



558 
 

în argumentaţie, dublată de fermitatea ideilor şi concizia expunerii, grija pentru înlăturarea 

riscului1 necooperării2: 

Precum în toată soţietatea şi obştea cea bine aşăzată şi întocmită, den fire cunoaştem a fi ceva putere de a 

porunci sau împărăţire, aşa şi besericii creştinilor, a fi dată de Domnul Hs. carele iaste începătoriul aceştii ceată 

duhovnicească, împărăţire şi putere îndestulată spre povăţuirea turmei lui cei cuvântătoare, pravoslavnici 

creştini, şi eu a adeveri voiu merge. Însă, ca acest adevăr şi mai deplin să-l înţălegem şi mai cu mare energhie să-

l putem arăta, să cuvine mai nainte peste toate să cercăm ce iaste împărăţirea şi câte sunt de lipsă ca oarece 

putere, cu adevăr să se poată numi împărăţire. În carea răschirare de tălcuitorii legilor firii nu ne vom depărta. 

Învăţa dară aceştea că împărăţirea iaste o putere de a hotărî lucrurile supuşilor, după volnicie, adecă de a face ca 

supuşii unele lucrări să le pună, iar altele să le lase şi de a-i îndrepta spre acelaş sfârşit carele, de va fi vremelnic, 

împărăţirea încă iaste vremelnică sau mirenească, dar de va fi sfârşitul acela duhovnicesc, împărăţirea încă 

duhovnicească să va chiema. Dintru acestea culeg aceiaşi tălcuitori că cela ce are împărăţire, are: a) putere de a 

pune legi; b) are împreună şi putere de a pedepsi pre călcătorii de lege; şi acestea doao a fi aşa de lipite de 

împărăţire, cât lipsind vreuna dintru dânsele, de tot va să piae şi împărăţirea; dar, fiind acestea laolaltă 

împreunate, întreagă şi stătătoare să înţălege împărăţirea. Dovedirea acestora, adecă cumcă acestea doao puteri 

din carele să naşte împărăţirea sunt în beserica creştinească, în doao capete ce în şir urmează, o vom cuprinde...3 

Se intrară abrupt în materia discursului (etapa pregătirii punerii în temă, specifică 

exordiilor clasice, lipseşte) prin inferarea tezei cu ajutorul unui silogism entimemic4: 

P < (precum) în toată soţietatea şi obştea cea bine aşăzată şi întocmită, den fire cunoaştem a fi ceva putere 

de a porunci sau împărăţire > 

P’ < românii din Transilvania, pravoslavnici creştini, se constituie şi ei într-o comunitate care recunoaşte a fi 

ceva putere de a porunci sau împărăţire > 

T [(aşa şi) besericii creştinilor, (a fi dată de Domnul Hs. carele iaste începătoriul aceştii ceată 

duhovnicească), împărăţire şi putere îndestulată spre povăţuirea turmei lui cei cuvântătoare, 

pravoslavnici creştini, şi eu a adeveri voiu merge] (unde P − premisa majoră, P’ − premisa minoră evitată, 

T − opinia-teză) 

Argumentarea este de tip ad judicium: ţine de simţul comun să se admită drept condiţie 

esenţială a viabilităţii oricărei comunităţi recunoaşterea unei puteri, a unui cod de 

reglementări care să-i facă posibilă existenţa armonioasă. În virtutea condiţiei de libertate 

dirijată (în sensul respectării libertăţii celuilalt), sintagma societate anarhică este un 

pleonasm. Pentru comunitatea românilor, pravoslavnici creştini, este indicată cu fermitate − 

                                                
1 Noţiunea de risc argumentativ apare la H. W. Johnstone (în: Philosophy and argument, 1959; cap. Some 
Reflection on Argumentation din La théorie de l’argumentation, 1958; The Problem of the Self, 1970; şi art. cit.). 
Riscul este legat de ceea ce numeşte Johnstone philosophical disagreement, adică dezacordul sau controversa. 
2 Calităţi ce pot fi regăsite şi în Supplex (vezi analiza memoriului în A. Ene, Şcoala Ardeleană şi tipurile ei de 
discurs..., op. cit., p. 130 şi urm.). De altfel, e de bănuit că meritul aspectului retoric rafinat − atât tasologic, cât şi 
tropologic − al Supplex-ului îi revine în mult mai mare măsură lui Maior decât lui Ioan Piuariu-Molnar care a 
dat, ce este drept, prima Retorică în limba română (Buda, 1798), dar aceasta este o traducere nu tocmai bună şi 
nici nu se constituie în certificatul de retorician, aplicativ vorbind, al medicului oculist Molnar (vezi şi 
comentariul în acest sens al lui Florea Fugariu, în ediţia critică Şcoala Ardeleană, op. cit., p. 325 − infra). 
3 În Şcoala Ardeleană (antologie critică), op. cit., p. 55 − 56. 
4 Ca şi în cazul exordiului Supplex-ului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



559 
 

ca unică putere − „legea ortodoxă”, cu începătoriu Domnul Hs., pe care Petru Maior o va 

apăra toată viaţa. Autorul îşi pregăteşte astfel terenul argumentaţiei propriu-zise ce se 

constituie într-un atac la adresa pretenţiilor catolicismului şi a presupusei infailibilităţi a 

papei. Sigur că, odată recunoscută Unirea din 1700, consfinţită prin cele două Diplome 

leopoldine, românii uniţi din Transilvania îşi vor respecta obligaţiile ce le revin, dar în 

perimetrul unei libertăţi confesionale care să le permită perpetuarea tradiţiei religioase 

strămoşeşti. Atacul polemic vizează nu numai imixtiunile Romei în treburile episcopatului 

român din Transilvania, ci, implicit, şi unele dintre deciziile împăratului austriac, cum ar fi 

decretul din 20 august 1782, prin care se anulau trecerile de la greco-catolicism la ortodoxism. 

Însă, dintre două rele, Petru Maior se vede nevoit să aleagă autoritatea imperială, mai ales că 

adera sincer la politica iozefinistă în liniile ei generale, marcată de ideologia „luminilor”. 

Dacă mai târziu, când avântul tinereţii lasă loc unor calcule dictate de context, Petru 

Maior nu va relua cu aceeaşi forţă ideea răsturnării raportului unilateral impus de curtea 

vieneză, anume susţinerea întoarcerii catolicilor în sânul bisericii adevărate, aceea a 

Răsăritului, în Procanon, această idee reprezintă soluţia originală, dar nu şi surprinzătoare a 

problemelor dezbătute1. Din nou trebuie subliniată acurateţea raţionamentelor lui Maior şi 

adecvarea lor la teza avansată: dacă orice comunitate recunoaşte o putere, ea o va respecta cu 

mai multă sârguinţă în măsura în care îi cunoaşte temeiurile, deci trebuie arătat „câte sunt de 

lipsă ca oarece putere, cu adevăr să se poată numi împărăţire”. În funcţie de scopul urmărit şi 

de finalitatea acestuia, Maior distinge: împărăţirea vremelnică (mirenească), al cărei scop şi 

finalitate este de a asigura fericirea lumească a supuşilor, şi împărăţirea duhovnicească 

(besericească), al cărei scop este identic cu al celei dintâi, cu deosebirea că este vorba despre 

fericirea spirituală, finalitatea ei fiind îndrumarea supuşilor către mântuire. Ambele împărăţiri 

au: putere „de a pune legi” (legislativă) şi putere „de a pedepsi pre călcătorii de lege” 

(executivă). Lucrarea acestora este necesar să se facă împreună. Opinia-teză este anunţată în 

prima frază: îndreptăţirile legislativă şi executivă îi sunt recunoscute bisericii creştine şi nu 

celei catolice. Iar arealul ei de funcţionare − viaţa spirituală − este delimitat precis, în linia 

luministă a afirmării raţionale a spiritului laic. Afirmaţia este reiterată şi argumentată în 

capitolele următoare (cap. 2-6), cu vigoare nezdruncinată, prin respingerea sistematică a 

pretenţiilor de absolutism religios ale bisericii de la Roma şi ale papei. Aşa-zisa justificare 

dogmatică a hegemoniei Vaticanului este ridiculizată susţinut până la sfârşit cu mijloace 

demonstrând remarcabila pregătire în drept canonic a autorului. Tonul polemic capătă pe 

                                                
1 Avem în vedere aici condiţia specifică a românilor din Transilvania, ca şi comunitatea de opinii (cu nuanţările 
de rigoare) în această direcţie a tuturor cărturarilor ardeleni. În lumina acestei atitudini proortodoxe, orice 
concesie făcută catolicismului era înţeleasă ca prejudiciu adus cauzei naţionale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



560 
 

alocuri accente pamfletare prin denunţarea promiscuităţii ce caracteriza cercurile înalţilor 

prelaţi catolici (experienţa de la Roma era proaspătă), ascunsă în spatele unei dogme care nu 

era fără fisuri. 

Încheind acest nivel de analiză, iată pe scurt alte câteva aspecte ale geniului retoric de 

care dă dovadă Maior. Sursele argumentative ale autorului sunt infailibile, având în vedere 

tema, subiectul, adversarul şi destinatarul special: Sfânta Scriptură, tradiţia patristică (scrierile 

Sfinţilor Părinţi ai Bisericii: Sf. Pavel, Ioan Gură de Aur, Sfântul Chyprian, Toma d’Aquino, 

Vasile cel Mare etc.), canoanele stabilite de conciliile ecumenice ale primelor secole de 

creştinism şi, în mod deosebit, scrierile Sf. Augustin, la al cărui principiu, unitatea în 

diversitate sau unitatea în multiplicitate, aderă cu entuziasm intelectual. Nu pregetă, pe tot 

parcursul Procanonului, a sublinia că misiunea soborului nu este aceea de a decreta noi 

dogme, ci de a încerca soluţionarea problemelor pentru care a fost convocat (de împăraţi, nu 

de papă!) cu ajutorul dogmei deja existente1. De Sf. Augustin îl leagă şi îl desparte, prin 

finalitate, în acelaşi timp un acelaşi aspect: ambii apelează la subtilităţile retoricii pentru a-şi 

susţine tezele. Retorica îmbracă din nou la Maior haina de ancilla theologiae (aşa cum fusese 

deja pentru filozofie, înainte de autonomizarea ei ca disciplină în antichitate). Dacă Sf. 

Augustin caută în retorică un expedient teologic unilateral, de nouă şi nedogmatică justificare 

a credinţei creştine, la Petru Maior, retorica − în complementaritatea ei funcţională, 

argumentativă şi persuasiv-tropologică − are un rol mai nuanţat. Autorul Procanonului 

exploatează ingenios acest filon cu scopul evident de a demonstra ascendenţa „legii ortodoxe” 

asupra dogmei impuse de Vatican. Refutaţia, extinsă pe mai multe capitole, a „argumentului” 

întemeierii bisericii pe singularitatea, văzută doctrinar, a Sfântului Petru (esenţa argumentului 

de care se prevalau catolicii fiind supranumele de Chifa − „piatră”, în ebraică) este o 

adevărată bijuterie a discursului polemic, la ale cărei cote înalt expresive puţini contemporani 

ai lui Maior au ajuns. Doar Budai-Deleanu l-a depăşit în acest sens, bineînţeles abordând nu 

neapărat aceleaşi teme2 şi nu din acelaşi unghi. 

Se impune un ultim reper al sagacităţii lui Petru Maior. „În cazul că nu i s-au predat 

elemente de retorică aristotelică”, opinează M. Protase3, este cu atât mai meritoriu pentru 

Maior că „a surprins principiul de bază al retoricii şi l-a folosit în demonstrarea punctului său 

                                                
1 Noile reglementări dogmatice, stabilite în timp, dincolo de faptul că nu aveau nici un temei teologic, s-au 
dovedit nu de puţine ori de rău augur (vezi activitatea instituţiei Inchiziţiei, care făcea ravagii încă, în vremea lui 
Maior). 
2 Tema dezbătută de Petru Maior apare şi la prietenul său, I. Budai-Deleanu. În Ţiganiada, B, v. 1795 − 1800, 
atacul la adresa papei este la fel de violent ca în Procanon: „Domnul Romii cu fulgeru-în brâncă,/ Lega şi 
deslega după voie;/ Şezând pe vârtoasa Chiefii stâncă,/ Să bucura-în sine că pe-al doie/ Frate-a lui, muftea în 
Vizant alege/ Şi sultanul grecilor dă lege!...”. 
3 În Petru Maior. Scrieri, op. cit., p. 8, infra. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



561 
 

de vedere”1 în toate lucrările sale. Observaţia se referă la repudierea argumentului psihologic, 

folosit adesea de catolici, care, „fiind subordonat afectelor şi nu raţiunii, implică eroare”2. 

Pasajul în cauză este acela în care vigilentul Maior sesizează licenţa retorică, prin definiţie 

neconţinută în limitele adevărului: 

[...] Alăturând [italianii] dară numele lui Petru cu a lui Pavel şi cu a fiilor tunetului, zic aceiaşi că a lui Petru 

însemnează mai mult. La acestea răspundem că nu tăgăduim cum că Chifa însemnează piatră şi să i se fi dat 

acest nume cu privire la aceaia: «tu eşti Petru şi pre această piatră...». Dar pentru aceaia să aibă mai mare Petru 

putere decât ceialalţi apostoli nicicum nu lăsăm, fiindcă luminat am adeverit că atunci când au zis Isus: «tu eşti 

Petru şi pe această piatră» ş. c., cu nimic mai mare putere decât a celoralalţi apostoli n-au dăruit lui Petru. Apoi, 

au mai mult e piatră de cît tunetul? [...]3
− sublinierile noastre. 

Aşadar, intenţia encomiastică nu are nici un temei dogmatic şi nici caracter de 

obligativitate. De la acest tip de raţionamente nu mai este decât un pas până la afirmaţia-teză 

că papa are putere limitată şi deci: „Tot episcopul deplin are voe slobodă şi putere întreagă şi, 

precum nu se cuvine pre el să-l judece altul, aşa şi el pre altul nu poate ca să judece”4, căci 

„nime dintră noi, după socotala sa, să face pre sine episcop episcopilor5 şi ca tiranii, cu frica 

să silească pre soţii săi să asculte de el”6. Pasul este făcut prin intermediul a numeroase 

exemple, deloc uşor de tăgăduit, căci sunt luate din scrieri canonice ale creştinismului 

(Faptele Apostolilor, de exemplu) ori din consemnările, la fel de prestigioase din punct de 

vedere teologic, de pe marginea soborului de la Nichea. Petru Maior demontează piesă cu 

piesă angrenajul interpretării tendenţioase date tuturor acestor documente de către instituţia 

papalităţii de-a lungul timpului pentru a-şi motiva intruziunea în treburile statului. 

Bibliografia critică bogată, şi pertinentă totodată, despre Procanon este semnul 

consideraţiei de care se bucură această lucrare nu numai din perspectiva istoriei ideilor, dar şi 

din aceea a modernităţii şi viabilităţii unora dintre aceste idei, în pofida secolelor ce le despart 

de noi, contemporanii. Voi încerca să arăt şi importanţa persuasivă a lui cum se spune, 

indisolubil legată la P. Maior în spiritul retoricii autentice de ce se spune. 

3. 2. Arta limbajului ca formă persuasivă în Procanon 

În plin secol al XVIII-lea, prin excelenţă antiretoric, P. Maior demonstrează că retorica nu 

este în sine o ars ornandi excesivă, şi deci periculoasă şi inutilă, că nu este nicidecum o 

                                                
1 Ibidem 
2 Ibidem 
3 Finalul capitolului 12 (Despre dovada ce trag italianii din mutarea numelui Sfîntului Petru, asupra noastră), 
de sub TITLU 1 al Procanonului. 
4 În cap. 15 (Întâia şedere ce e în beserică, nu e rânduită spre aceaia, ca să fie mijlocire de a ţinea unirea întră 
credincioşi) de sub TITLU 1 al Procanonului. 
5 Unul din multele titluri ale papei, semn al vanităţii şi al calculelor politice, era şi acela de „episcop al 
episcopilor”. 
6 cap. 15, ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



562 
 

botanică a figurilor1, ci o artă şi o tehnică argumentativă absolut necesară în domeniul larg al 

opinabilului. Aplecarea lui Maior către retorica techné nu-şi găseşte un corespondent real în 

literatura luminilor2 şi nici puţinele cunoştinţe de retorică de care a beneficiat în şcoală3 nu 

sunt responsabile de deschiderea în discuţie. Mai degrabă contează ca influenţe în această 

direcţie lecturile sale din perioada studiilor efectuate la Roma şi mai ales a celor de la Viena 

(v. supra), din autori ai secolului anterior, precum Pascal cu care îşi va fi găsit certe afinităţi. 

Pe de altă parte, Maior nu putea să nu observe că retorica era la ea acasă în Congregaţia de 

la Roma – e drept, ca instrument de propagandă făţişă4 – şi nu se poate să nu se fi gândit că 

cea mai bună metodă de combatere este aceea de le folosi principala armă. Acest lucru l-a 

reuşit fără îndoială în Procanon. Şi nu este vorba de efecte, ci de structurarea ca atare a 

discursului. Eventuala lipsă de pregătire metodică în domeniul retoricii a lui Maior este 

suplinită cu prisosinţă de geniul intuitiv. În Procanon, ca şi în celelalte opere de peste un sfert 

de veac, teoria elocinţei se vede reaşezată în locul pe care îl merită, anume ca element 

complementar, şi indispensabil, transferării tezelor printr-o judicioasă argumentaţie. Şi nu este 

acesta motivul din urmă pentru care noi, modernii, care am redescoperit retorica, citim cu 

satisfacţie intelectuală operele lui Maior. 

Arta limbajului din Procanon sau din celelalte opere ale lui Maior şi ale Şcolii Ardelene 

beneficiază de referiri pertinente, dar nu de analize aplicate, cu finalitate demonstrativă, pe 

structurile discursului retoric. Romul Munteanu, dezbătând problema crizei poeziei lirice în 

iluminism5, observă o retorică a excesului, influenţă a spiritului baroc şi rococo. D. Popovici6 

surprinde, printre altele, nota critică, militantă a operei lui Maior, dar − pentru că autorul 

urmăreşte a-l defini pe Petru Maior ca întâiul tribun al Renaşterii Ardelene − pune accentul în 

consideraţiile sale stilistice numai pe latura subtilităţii polemice. Studiile lui A. Marino, cu 

tangenţă la Maior, se remarcă şi ele prin trimiteri la arta limbajului7. Stilul lui Petru Maior − 

cel din Procanon, dar şi din celelalte opere − este definit în linii generale şi de F. Fugariu, atât 

în notele destinate Procanonului, incluse în antologia critică Şcoala Ardeleană (op. cit.), cât şi 

în nota asupra ediţiei din Petru Maior. Scrieri (op. cit.). Astfel, se remarcă „(adaptarea) 

stilului la gustul cititorilor cărora li se adresează în special lucrarea” (dar îi reproşează „fraza 

periodică calchiată după cea latinească”, la care nu reuşeşte să renunţe „nici chiar în 

                                                
1 Aşa cum o numeşte Paul Ricoeur, în Metafora vie, vorbind despre această perioadă de decădere a retoricii. 
2 Vezi detalii în A. Ene, Şcoala Ardeleană şi tipurile ei de discurs..., op. cit., p. 177-178. 
3 Idem, subcap. Petru Maior − tipare spirituale modelatoare. 
4 Vezi şi denumirea colegiului, De Propaganda Fide, ca şi acţiunile clericilor-misionari. 
5 În op. cit., p. 410 şi urm. 
6 În monumentala lucrare La littérature roumaine à l’époque des Lumières, op. cit. 
7 O prezentare excelentă a exegezei maioreniene, care ne scuteşte de a întocmi aici o listă a bogatei bibliografii, a 
fost realizată deja de M. Protase (în op. cit. şi în alte articole şi studii). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



563 
 

cuvântările bisericeşti” − motivaţia probabilă fiind aceea că predicile şi didahiile erau, în mare 

parte, traduceri şi mai puţin prelucrări sau opere originale) şi virulenţa polemică − subl. n. 

Pentru atingerea celor două aspecte menţionate, se delimitează „variate mijloace începând de 

la procedee populare până la sofismele manualelor de retorică”. În aceeaşi notă se mai indică 

şi „mijloacele stilistice la care apelează de preferinţă”: silogismul, preteriţia, digresiunea 

patetică, mimarea stilului bisericesc, expresii şi zicale, „mai puţine însă decât am dori şi ne-

am aştepta”, notează cu uşoară surprindere F. Fugariu. 

Într-adevăr, acestea sunt în esenţă coordonatele stilistice şi ale Procanonului. Însă, pe 

lângă ilustrările din analiza de mai sus şi în virtutea comentariilor care o însoţesc, se pot 

delimita şi alte coordonate şi, mai ales, se poate reliefa perfecta adecvare cu armătura 

ideatică a acestor procedee care se convertesc astfel în figuri argumentative. După silogismul 

din primul capitol, prin care stabileşte condiţia de existenţă a oricărei societăţi − recunoaşterea 

unei puteri (împărăţiri) − şi limitează puterea duhovnicească la domeniul spiritualului, 

separând-o net de puterea laică, Petru Maior demonstrează „cumcă acestea doao puteri 

[legislativă şi executivă] din carele să naşte împărăţirea sînt în beserica creştinească...”, 

recunoaşterea autorităţii bisericii răsăritului, în detrimentul celei din apus, având clare 

conotaţii politice. Demonstraţia funcţionează şi ca un pretext de denunţare a pretenţiilor 

instituţiei papale, a imposturii ei dogmatice şi îi permite autorului să lanseze soluţia originală 

a unirii catolicilor cu biserica ortodoxă, viziune confirmată istoric de autocefalia actuală a 

bisericii române şi unirea uniţilor cu ortodocşii. 

Ideea separării puterilor, a celei bisericeşti de cea laică, este urmărită cu asiduitate în 

capitolele 2-6, unde se tratează despre dreptul bisericii de a da pedepse şi se subliniază că 

acest drept aparţine feţelor bisericeşti de rang episcopal, nu exclusiv papei. Prin subordonarea 

puterii bisericeşti celei laice, Maior se raliază punctului de vedere oficial al Imperiului 

Austriac din două motive: 1) din convingere sinceră, cum am precizat deja, dictată de 

adeziunea la marile idei iluministe ale epocii − dezideratul luminist al fericirii prin libertate 

atingând şi sfera religiei prin reiterarea mai vechii idei a liberului-arbitru; 2) din calcule 

politice, prin care urmărea micşorarea puterii episcopului unit de la Blaj, Ioan Bob, care se 

remarca prin transpunerea servilă a poruncilor de la Roma1. Astfel, nu lovea direct, căci se 

declara pe faţă supus al Imperiului (care, de altfel, îl preferase pe Bob în scaunul episcopal − 

vezi supra, paragr. Tipare...)2, dar viza restrângerea influenţei catolice, în scopul înlăturării 

unor constrângeri, şi totodată nedreptăţi, impuse românilor prin Diploma a doua Leopoldină. 

                                                
1 Idei reluate şi dezbătute pe larg în Istoriei besericei. 
2 De altfel, la finele capitolului 16, de sub titlul întâi, declară că are de gând, „pentru ştiinţa tuturor românilor”, să 
adauge la sfârşitul cărţii decretele lui Iosif al II-lea. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



564 
 

Substratul politic este evident. El se realizează la nivelul limbajului prin sobrietatea şi 

fermitatea stilului din părţile care tratează acest subiect. Tonul se schimbă radical când trece 

la „[răsipirea celor] ce împrotiva aceştii învăţături aruncă italianii” (cap. 7 şi următoarele). 

Începutul acestei serii de „dovediri” („Italianii vrând şi prea cu asupra pohtind...” − subl. n.) 

aminteşte de un alt început pe un ton la fel de virulent, anume de acela al Istoriei pentru 

începutul românilor în Dachia, din care redăm spre ilustrare primul pasaj (al Cuvântului 

înainte): 

Zburdare aşa nedumerită în mulţi din cei streini scriitori iaste de a vomi cu condeiul asupra românilor, 

strănepoţilor romanilor celor vechi, orice le şopteşte lor duhul acela, carele mai demult spre aceaia îi întărâta pre 

varvari, ca pre romani sau ca pre domnii lor să-i urască sau lor ca prea vitejilor biruitori a toată lumea să le 

pismuiască, cât şi când fără de nici o dovadă iscodesc ceva, sau şi minciuni apriate spun asupra românilor, încă 

socotesc că lumea toată e detoare să creadă nălucirilor lor, ba, de o bucată de vreme, precum măgariu pre 

măgariu scarpină1, aşa unii de la alţii împrumutând defăimările, fără de nici o cercare al adevărului, de iznov la 

dau la stampă şi cu cât românii mai adânc tac, nemica răspunzând nedrepţilor defăimători, cu atâta ei mai 

vârtos se împulpă pre români a-i micşora şi cu volnicie a-i batjocori. 

Sublinierea nu se referă la tonul virulent ilustrat, căci, în această intenţie, ar fi trebuit 

demarcat tot pasajul, ci la o altă idee ce ţine de spiritul polemic al lui Maior şi, mai presus de 

acest aspect, de responsabilitatea cărturarilor − convertită în datorie naţională − de a scoate la 

lumină originea adevărată a poporului căruia îi aparţin. Aceeaşi datorie a luării de poziţie în 

problemele de importanţă capitală ale naţiunii apare şi în Procanon. În virtutea acestei datorii, 

îi condamnă pe toţi aceia care se află „şi prin părţile noastre, carii învăţând la Roma 

theologhia, socotesc că numai acelea sunt adevărate, care le-au auzit la Roma, şi doar sângele 

şi l-ar vărsa pentru monarhia papei”. Este cu atât mai reprobabil deci ca, plecat din sânul alor 

tăi la învăţătură, nu numai să nu te întrebi asupra celor pe care le afli ca tăgăduindu-ţi credinţa 

strămoşească, ci să mai şi devii adeptul comod al acestor false învăţături. Se poate vorbi aici 

şi de o certă valoare etico-pedagogică a discursului. Această atitudine este înfierată printr-o 

amplă obsecraţie, figură destul de frecventă la Maior, perfect delimitată lingvistic de restul 

discursului prin exclamative ce-i dau circularitate, amintind la un nivel superior de „vaietele” 

lui Miron Costin. Deşi sinceră, lamentaţia lui Maior este pigmentată de accente sarcastice, 

manifestări ale „demonului” său ironic, subliniate în pasajul citat: 

O! de-ar fi apărat Dumnezeu neamul românesc de acest feliu de oameni învăţaţi şi theologi! carii numai cu 

autentia, cu tiful şi cu vâlfa ce au în haine, şi în locul lăcaşului său vreu să învingă pre toţi, de spun ceva de la 

Roma, să taci, să înlemneşti, să caşti gura. De arăţi din sfinţii părinţi, din soboare şi din istoria cea vechie a 

besericii, asupra poveştilor lor, îndată eşti shismatic şi mai rău decât ereticii. Trăbue înaintea acestora toţi să 

                                                
1 „Nu este un proverb românesc, ci traducerea proverbului latinesc: Asinus asinum fricat, cu aplicare particulară 
la istoricii saşi Eder şi Sulzer şi la istoricul german Engel” − specifică F. Fugariu în subsol (în Şcoala Ardeleană, 
op. cit., p. 864). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



565 
 

plece capetele, să-i chiemi rabi, domnule, măria ta, şi alte titule ce se împrotivesc cinului călugăresc. Şi în 

acestea lucrând li se pare că atunci ţin mai tare canoanele besericeşti şi aduc slujbă lui Dumnezeu. O, vremi! o, 

obiceaiuri! (cap. 16, de sub primul titlu). 

În afara enumerărilor şi a climaxului „să taci, să...”, realizări expresive ale sarcasmului, 

am mai subliniat fraza în care Maior nu pierde prilejul să-şi reliefeze sursele argumentative. 

Se vădeşte aici o stratagemă discursivă ce vizează două obiective: 1) evidenţierea acestor 

surse ca unice repere autentice în dezbatere şi 2) profitând de funcţia sensibilizatoare de 

ansamblu a acestui intermezzo argumentativ, se actualizează în conştiinţa receptorului 

prestigiul izvoarelor invocate, tactică prin care se justifică raţionamentele de tip ad 

verecundiam. Acest fel de digresiune patetică, cum o numeşte F. Fugariu (vezi supra), ţine de 

valenţa etico-pedagogică a discursului, perfecta adecvare la tipul de destinatar relevându-se 

tocmai în stilul direct, simplu, marcat afectiv, cu efecte sensibilizatoare. 

Un alt mijloc al atingerii acestui efect este folosirea comunicaţiei, figură retorică a 

simulării consultării receptorului pe care, nu de puţine ori, îl face copărtaş în felul acesta la 

opiniile sale: „Mai pre urmă, bine să-ţi însemnezi şi aflând în minte să-ţi înrădăcinezi...” (cap. 

15, Titlul I), „Dar niciodinioară, în beserica lui Dumnezeu nu s-au întâmplat aceasta, nu s-au 

ţinut, nu s-au crezut. Cearcă în toate sutele, începând de la apostoli, că de tot almintrelea vei 

afla...” (cap. 15, Titlul I), „Această price întră papa Stefan şi Chyprian, de voeşti a o şti 

desăvârşit, o vei afla pe larg în istoria lui Fleury frâncul, carea...” (id., ibid.), „Întru acest chip 

trăbue să se înţeleagă cuvintele sfântului Chyprian [...]. Au socoteşti că, de-ar fi crezut Sfântul 

Chyprian că...” (cap. 16, Titlul I) ş.a. 

Stilul ironic, amprenta discursului polemic maiorenian, are multiple faţete. Enumerarea, 

menţionată deja, este una din ele: 

Acestea [puterea], ziseiu, vrând italianii, [...], den toate laturile, unghiurile şi crăpeturile pământului se 

nevoiesc a cerca dovediri. Dar, cea mai mare proptea au aflat întru aceasta, că papa iaste următoriu scaonului 

Sfântului Petru.” (cap. 7, Titlul I; am subliniat aici şi expresivul proptea, cu acelaşi efect ca şi enumerarea 

exemplificată). 

Sau o alta, care apare într-un pasaj aşa de savuros prin răspunsul retoric dat la problema 

„nesmântniciei” papei, încât trebuie citat in extenso: 

Adevărat, de-ar fi papa nesmântnic, la ce ne mai rumpem capetele cu atâtea învăţături, la ce ne cheltuim 

bogăţiele pentru cumpăratul cărţilor şi cu primejdia vieţei a ne slobozi pe mare? Spre căştigarea ştiinţei, destul ar 

fi să scrii la Roma, ca de acolo, prin o epistolie, prin o bulă să-ţi vie toată ştiinţa dogmaticească. Nice nu era de 

lipsă să trapede atâţa sfinţi părinţi, atâţa bătrâni şi neputincioşi, carii orbi, carii şchiopi, să se adune la soborul de 

la Nicheia şi la celelalte şi să-şi părăsească besericile şi oile sale, destul era să aducă graiul papei. (cap. 4, Titlul 

II) ş.a. 

Expresiile populare dau şi ele o coloratură aparte discursului. Ele au adesea funcţie 

ridiculizatoare: „Bag samă, [...], şi au fost în apus la nimica toată theologhia”, „Apoi, nu ştiu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



566 
 

cum din fire oarecum să trag oamenii să păzească şi să apere şi să le mărească cele ce 

socotesc că sunt ale sale, adecă fieştecarele trage foc la oala sa” (id. ibid.) etc. 

Cu efect aproape paralizant pentru adversar este folosit adesea un lanţ de figuri retorice 

prin care se susţin, de obicei, argumentele de tip ad verecundiam şi ad hominem, nu şi în 

cazul argumentului ad judicium (argumente de tip ad ignorantiam nu apar în acest text, iar în 

celelalte doar accidental, căci Petru Maior este greu de imaginat în postura de om lipsit de 

argumente). Lanţul la care ne referim este format dintr-o prolepsă1 sau o preteriţie2 urmată de 

o subiecţie3, dublată facultativ de o conciliaţie4 şi se încheie invariabil cu o anereză5. Iată un 

astfel de lanţ pentru susţinerea argumentului ad hominem6, combaterea directă din finalul 

lanţului pregătind argumentul de tip ad verecundiam7: 

De voiu răspunde la aceasta a voastră întrebare, o italianilor!: nu ştiu, că n-am fost sfetnicul lui Dumnezeu, 

nici Sfinţia Sa nu ne-au descoperit pentru ce lui Petru i-au mutat numele, ce-mi veţi zice? Îmi veţi zice doară că 

nu sunt filozof? Că nu sunt theolog? Că sunt un neştiutoriu? Dar dacă sunteţi voi filozofi, sunteţi theologi şi mult 

ştiutori, spuneţi-mi şi voi, pentru ce Dumnezeu n-au zidit mai de mult lumea de cât au zidit-o? Adevărat, de v-aşi 

pune întrebarea aceasta, aşi fi vrednic de râs, căci cugetul lui Dumnezeu nu-l poate şti nime, de nu-l va descoperi 

însuşi Sfinţia Sa. Pentru că grăiaşte Sfântul Pavel, Cătră Rîmleni, cap. 11, stih. 3 − 4: „Cine au cunoscut gândul 

Domnului, sau cine sfetnic lui s-au făcut?”, Sfântul Ioan Gură de Aur, Omilia a treia... (cap.12, Titlul I). 

Cum pasajul se referă la punerea numelor, trebuie remarcată fineţea interpretării acestei 

probleme teologice de către P. Maior. El arată că afirmaţia lui Ioan Gură de Aur, „punerea 

numelor iaste dovedirea stăpânirei” (din omilia citată în sprijin), trebuie înţeleasă ca dovadă a 

stăpânirii lumii spirituale de către Hristos şi nu de către Petru, pentru că, logic, atributul 

stăpânirii revine celui care numeşte, nu celui care este numit. 

În acelaşi capitol se foloseşte întrebarea directă la pers. a II-a, sg., adunându-i parcă pe 

toţi adversarii într-un singur individ cu care se războieşte, formă de minimalizare a 

preopinentului: 

Dar ce vrei să tragi de aici? Că are putere osebită şi mai mare decât ceialalţi apostoli? Vei trage, adevărat, 

dar cumcă bine ai tras şi n-ai greşit împotriva dialecticii, niciodinioară nu ne vei face să credem”. Fermitatea 

respingerii are şi ea funcţia paralizantă amintită mai sus. Astfel de figuri înlănţuite sau refutaţii directe se 

încheie, de regulă, cu explozii sarcastice: „Apoi, au mai mult e „piatră” de cât „tunetul”? [...] Au mai mult 

înseamnează Petru de cât Pavel, de cât „vasul alegerii”? (id. ibid.). 

                                                
1 Formă retorică de anticipare, de prevenire a unei obiecţii a adversarului. 
2 Simularea trecerii sub tăcere a unor lucruri care sunt menţionate totuşi atât cât trebuie. 
3 Întrebare care conţine şi răspunsul. 
4 Utilizarea unui argument „ostil” propriei teze, uneori, şi folosirea unui fals blam adus propriei persoane după 
care urmează lovitura argumentativă. 
5 Combaterea directă a adversarului 
6 Încolţirea adversarului cu ajutorul propriei teze şi somarea lui să şi-o argumenteze mai temeinic. 
7 Apelul la autorităţile în materie, refuzul acceptării opiniilor acestora de către adversari atrăgând blamul asupra 
lor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



567 
 

Acumularea este şi ea o formă de argumentaţie. Apare, de obicei, când contestă limitarea 

izvoarelor folosite de adversar sau utilizarea lor tendenţioasă, cum se întâmplă, de exemplu, în 

argumentul folosit de italiani pentru justificarea titulei de episcop al episcopilor, ca unul din 

multele atribuite papei. Maior nu pierde ocazia de a sancţiona scoaterea din context a 

afirmaţiei lui Tertulian (Despre ruşinare), invocată ca argument de adversar, şi, totodată, să se 

folosească de acest prilej pentru alte aprecieri sarcastice: „[...] Tertulian în ciufşag dă acestea 

titule papei şi-l batjocoreşte când îl chiamă episcopul episcopilor” (cap. 20, Titlul I; prima 

subliniere ne aparţine). Şi aceasta, după ce făcuse precizarea, de asemenea argumentată, că 

„multe titule au dat părinţii papei, au pentru ca să nu facă gâlceavă pentru nemica, [...], au 

unuia papă numa da ceva titulă mare, pentru vreo faptă a lui vestită carea nu se poate trage 

la toţi...” (cap. 19, Titlul I; subl. n.). 

Acumularea este realizată de multe ori sub forma conglobaţiei1, prin care se răspunde 

sistematic la eventualele contraargumente − ca în cap. 15, Titlul I, unde narează trei episoade 

din istoria bisericii: „marea price din vremea apostolilor pentru tăiarea împrejur şi pentru 

legea lui Moisi” (rezolvată de sobor şi nu de Petru), „gâlceava pentru zioa Paştilor” (rezolvată 

de abia de soborul de la Nicheia şi nu de papă) şi „botezul ereticilor” (problemă rezolvată tot 

de sobor, nicidecum de papă). Pentru a întări ideea urmărită, Maior se foloseşte de expletiţie: 

„Nici nu-mi zică unii dintră latini...” (id., ibid.; subl. n.). 

Acelaşi stil de pledoarie, căci parcă îl vedem pe Maior la bară, aduce în prim plan şi 

diereza oratorică2, folosită în două variante de dialog fictiv: ori prin enumerarea sistematică a 

contraargumentelor adversarului în forma întîiu, al doile..., urmată de argumentaţia proprie, 

ori chiar în forma Întrebare... şi Răspuns... 

În fine, când substratul este unul al declaraţiilor politice ferme, de adeziune la ideea 

supremaţiei puterii statale (în ultimele capitole ale Titlului II), sau al delimitării clare a 

puterilor luate în discuţie (în toate capitolele care au rămas sub Titlurile III şi IV, în acesta din 

urmă tratând despre soboare), tonul polemic scade din intensitate, se modifică şi are 

următoarele valenţe: sobrietate, este explicativ, uneori, constatativ, când se aduc la lumină 

aspecte de domeniul evidenţei. Şi în acest caz se poate vorbi de o funcţie pedagogică de 

popularizare a discursului. 

4. Concluzii 

Aşadar, reprezentativitatea Procanonului pentru genul polemic a, dar nu numai, este 

asigurată şi de faptul că, aşa cum am menţionat deja, acest text conţine germenii polemici – 

                                                
1 Demonstraţie pe baza unor povestiri ilustrative. 
2 Combaterea (contra)argumentelor punct cu punct. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



568 
 

ideologici şi formali (ca tehnică) – ai tuturor operelor viitoare ale lui P. Maior, dar se 

constituie şi într-o bijuterie a genului, model pentru generaţiile următoare. 

Fiind un text declarat polemic, armătura ideologică transpare explicit. Adâncimea acestui 

infradiscurs faţă de structura de suprafaţă a discursului este una foarte mică. Sub învăluirea 

unei dispute teologice, acest infradiscurs aduce adesea în conştiinţa cititorului ideile-forţă ale 

întregii intelectualităţi ardelene, prin care se aspira la emanciparea naţională. 

În lumina panpedagogismului care i-a animat pe toţi reprezentanţii Şcolii Ardelene, 

Procanonul prezintă şi el, ca toate celelalte texte ale Şcolii Ardelene un metadiscurs didactic, 

chiar dacă de tip slab (destinatarul fiind difuz şi lipsind un contract didactic), prin strategii 

discursive specifice. 

Depistarea mărcilor retorice argumentative şi persuasiv-tropologice ale realizării acestui 

tip discursiv, la P. Maior ca şi la alţii, cred că este una dintre manierele juste de demonstraţie a 

tezei avansate aici. Am subliniat astfel perfecta adecvare a limbajului la argumentarea 

propriu-zisă, în corespondenţă cu demontarea raţionamentelor efective, şi pentru a face acum 

afirmaţia că Maior este unul din precursorii revirimentului retoricii într-o epocă tranşant 

antiretorică. Şi mă gândesc la un reviriment autentic, deoarece la Maior figurile retorice nu 

iau niciodată locul argumentaţiei propriu-zise, ci o completează, scopul autenticei persuasiuni 

nefiind niciodată uitat. 

 

Bibliografie: 

BLAGA, Lucian. Gândirea românească în Transilvania în secolul al XVIII-lea, Bucureşti, 

Ed. Ştiinţifică, 1996 

ENE, Ana. Şcoala Ardeleană şi tipurile ei de discurs – o perspectivă comparatistă, Braşov, 

Editura Universităţii „Transilvania”, 2008 

JOHNSTONE, H. W. – Some Reflections on Argumentation, în „Logique et analyse”, 21 – 

24/1963 

MAIOR, Petru. Istoria bisericii românilor, vol. 1 – 2, ediţie îngrijită şi studiu introductiv de 

Ioan Chindriş, Bucureşti, Ed. Viitorul românesc, 1995 

MUNTEANU, Romul. Cultura europeană în epoca luminilor, ed. integral revizuită şi 

adăugită, Bucureşti, Ed. Univers, 1974 

PALL, Francisc. Inochentie Micu-Klein, Cluj-Napoca, Fundaţia Culturală Română, 1997 

PERELMAN, C.; OLBRECHTS-TYTECA, L. Traité de L’Argumenmtation. La Nouvelle 

Rhétorique, Editions de L’Université de Bruxelles, 5e edition, 1992 

POPOVICI, Dimitrie. Studii literare. Literatura română în epoca „luminilor”, ed. îngr. şi 

note de Ioana Em. Petrescu, postafţă de Aurel Martin, Cluj, Ed. Dacia, 1972 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



569 
 

PROTASE, Maria. „Prefaţă” la Petru Maior. Scrieri, vol 1 – 2, ed. critică alc. de Florea 

Fugariu, Bucureşti, Ed. Minerva, 1976 

PROTASE, Maria. Petru Maior: un ctitor de conştiinţe, Bucureşti, Ed. Minerva, 1973 

***. Şcoala Ardeleană, vol. 1 – 2, antologie, ediţie critică, note, bibliografie şi glosar de 

Florea Fugariu, Bucureşti, Ed. Minerva, 1983 

TUŢESCU, Mariana. L’Argumentation. Introduction à l’étude du discours, Ed. Univ. din 

Bucureşti, 1998 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:08:08 UTC)
BDD-A23618 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

