
433 
 

„REZISTENŢA PRIN CULTURĂ”  

ÎN SPAŢIUL ROMÂNESC POSTBELIC 

 

Drd. Viorel NISTOR 

Universitatea „Petru Maior”, Târgu-Mureş 

 

Abstract 

The paper is dedicated to a phenomenon called » resistance through culture» - from the ethical-cultural 
sphere, manifested as a form of opposition during the communist regime featured by Romanian writers.  Starting 
from a certain ambiguity of this expression, the author attempts to define the phenomenon, identifying the forms 
of manifestation and types of resistance, as well as the general features of the phenomenon – like the writers’ 
lack of solidarity, their duplicity, their limits of expression and so on. 

 

Din capul locului, la întâlnirea cu această sintagmă - „rezistenţa prin cultură” - se nasc 

mai multe de dileme, de la unele aparente şi formale, până la altele insolubile, semn că ne 

aflăm în faţa unei formule cu o încărcătură eterogenă, un preparat cu o chimie instabilă, gata 

oricând, funcţie de factori externi, să se descompună, la extrem, în compuşii ei de semn 

contrar.  

Un prim impas dilematic (şi cel mai uşor de depăşit) ar avea o ţinută gramaticală şi ţine 

de îndreptăţirea utilizării formulei înafara sau înlăuntrul ghilimelelor. Dacă ar fi „fără”, am 

avea de-a face cu o sintagmă complet elucidată semantic şi lingvistic, deplin transparentizată, 

intrată în vocabularul comun, banalizată prin uz, ceea ce, pe cât se pare, nu e cazul. 

Dimpotrivă, nu toată lumea ştie precis ce înseamnă, iar dintre cei care ştiu, nu toţi au căzut de 

acord într-un fel sau altul. Dacă ar fi „cu”, am avea de-a face, teoretic, fie cu un citat dintr-un 

autor cvasianonim (în cazul de faţă), fie cu o exprimare ironică (ceea ce nu poate fi exclus cu 

desăvârşire), fie cu o licenţă, un hibrid cu origine şi paternitate incerte şi care rămâne cu 

ghilimele până la elucidare.  

A doua mare dilemă ţine de originea, dar mai ales utilizarea românească a termenului. 

Conceptul de „rezistenţă” (cum vom vedea) nu este autohton, el căpătând contur în contextul 

luptei antitotalitare, antinaziste mai întâi, apoi anticomuniste, şi manifestându-se mai ales în 

context militar şi paramilitar, în timpul şi după cel de-al doilea război mondial. Mai 

românească şi mai specifică (dar şi mai incertă) este utilizarea lui în context cultural, în 

condiţiile instaurării comunismului de sorginte sovietică în ţara noastră. Faptul de a fi existat 

diferenţe majore în manifestările anticomuniste în diverse ţări satelit, faptul de a se fi conturat 

o „rezistenţă prin cultură” tipic românescă, cu toate caracteristicile ei, sunt surse de întrebări 

neliniştitoare. Cea mai mare dilemă, cea mai grea şi mai chinuitoare,  ţine fenomenul în sine, 

de temeinicia opţiunii şi a formelor de manifestare, de eficacitatea politică, morală şi, nu în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:01 UTC)
BDD-A23606 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



434 
 

ultimul rând, culturală, de justificarea etică şi estetică a fiecărei persoane în parte şi, nu în 

ultimul rând, de modul în care oamenii de cultură implicaţi se raportează post factum la acest 

fenomen. 

În lupta împotriva totalitarismului comunist, „rezistenţa”, în general, însemna o formă 

de rezistenţă fizică (la arestări, torturi, interogatorii, condiţii de detenţie), o rezistenţă psihică 

(la presiune, delaţiuni, trădări, integritate, reeducare), o rezistenţă morală (la principii, în 

raport cu propria persoană, familia, prietenii, colectivitatea, trecutul, în raport cu ocupanţii şi 

noul regim sau în raport cu puterea, în general). Rezistenţa manifestată pe tărâm intelectual, în 

domeniul artelor, în literatură, în cultură, aşadar, ar presupune câte ceva din fiecare dintre 

celelalte forme de rezistenţă, la care se adaugă în plus o componentă spirituală, nu foarte uşor 

de definit şi măsurat. De fapt, fenomenul în sine, căruia i-am spus generic „rezistenţă prin 

cultură”, suportă mai multe denumiri, mai mult sau mai puţin echivalente, mai mult sau mai 

puţin complementare sau concurente, în funcţie de autor, de conotaţii, de interpretări sau 

interese. Ironia face ca autorul care a folosit printre primii sintagma „rezistenţă prin cultură” – 

consacrată drept cea mai elastică şi cuprinzătoare – să o fi făcut cu sarcasm şi mai degrabă 

într-un sens critic, negativ. Un alt autor, Adrian. Marino, preocupat de timpuriu, după 1989, 

de această temă, are nu o formulă, ci chiar mai multe, succesive, pe măsura clarificărilor şi a 

dezbaterilor desfăşurate. Astfel, imediat în 1990, el vorbeşte mai întâi de „rezistenţa 

intelectuală”, nuanţând mai apoi (1991) în „rezistenţă şi cultură”, cu o specificaţie, datând tot 

de atunci, de „rezistenţă literară”, cu varianta „rezistent literar”,  pentru a  ajunge la formula 

de „rezistenţă culturală”, considerată mai exactă prin cuprindere, în 1995. Un alt autor 

preocupat de temă, Sanda Cordoş, vorbeşte fără ezitare despre o „rezistenţă în literatură”. Dar 

ar exista şi un fenomen de  „rezistenţă la literatură”. Lista denumirilor este, fără îndoială, 

incompletă şi deschisă, oricând putându-se invoca, cu temei sau cu mai puţin temei, o 

„rezistenţă...” în teatru, în muzică, în arhitectură, în psihologie, în sociologie, în orice alt 

domeniu. 

Concept greu de apucat şi delimitat, „rezistenţa prin cultură” este, într-o exprimare 

dostoievskiană, un fel de „bâtă cu două capete”: depinde de unde o apuci. Există o categorie 

de cercetători care, oripilaţi de „trădarea intelectualilor” şi de dezvăluirile postdecembriste ce 

vădeau lipsa reacţiei intelectualităţii româneşti în faţa invaziei sovietice, au ţinut să 

demonstreze existenţa unei „rezistenţe” chiar şi în primul deceniu de comunism. Din această 

perpectivă, „rezistenţa culturală” are conotaţii precise, însemnând o „reacţie de autoapărare 

(subl. aut.)”, de salvgardare a identităţii spirituale, acţiunile acesteia „au drept destinatar 

societatea în ansamblu ei (subl. aut.)”, pentru a insufla curaj şi speranţă, în al treilea rând, 

refuzul şi împotrivirile trebuie să fie publice, protagoniştii trebuind să-şi asume riscul sfidării 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:01 UTC)
BDD-A23606 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



435 
 

regimului, şi, în ultimul rând, fenomenul rezistenţei să nu se reducă la latura lui contestatară. 

Se înţelege de aici că nu sunt asimilabile rezistenţei acţiunile şi gesturile care nu au ajuns la 

cunoştinţa puterii sau a publicului, cum ar fi proiectele rămase necunoscute, jurnale, 

manuscrise, scrisori, toată „literatura de sertar”. Exemplele identificate de autor şi calificate 

drept forme de rezistenţă autentică, după criteriile enunţate mai sus, sunt reviste (Revista 

Româno-Americană), asociaţii (Asociaţia „Mihai Eminescu”), articole de presă (perioada 

„crizistă” şi nu numai), modele de rezistenţă (Vladimir Ghika, Grigore T. Popa). Aşa cum s-a 

precizat, perioada cercetată este de zece ani (1944-1954), iar îndemnul autorului este pentru o 

necesară continuare. Vorbind despre „rezistenţă” în aceşti termeni (mai teoretici decât 

practici), ştacheta a fost foarte sus ridicată şi va fi atinsă arareori în cursul dominaţiei 

comuniste. Pe de altă parte, există un curent de idei care pune serios la îndoială conceptul şi 

pe cei care ar încerca să se ascundă în spatele „rezistenţei prin cultură”. Reprezentativ pentru 

acest punct de vedere este dialogul în trei,  purtat de criticul Gheorghe Grigurcu şi alţi doi mai 

tineri autori pe diverse teme ale literaturii. Mai întâi, criticul face o împărţire a perioadei în 

care se poate vorbi de o rezistenţă în trei etape: prima perioadă ar data din 1947 până în 1965, 

numită a proletcultismului torenţial, timp în care, consideră autorul, „nu era posibilă nici un 

fel de rezistenţă la suprafaţă„, cea de-a doua perioadă, între anii 1965-1971, în care uşoara 

liberalizare şi slăbire a chingilor a permis o „anumită autonomizare a literaturii şi a artei„, şi a 

o a treia perioadă, numită şi a „reîngheţului”, care începe în 1971, după „tezele din iulie”, şi 

până ân 1989. Trecând peste faptul de-a numi „rezistenţa prin cultură” o sintagmă-clişeu a 

limbii de lemn, criticul este ferm în îndoiala sa: „În primul rînd, rezistenţa prin cultură se voia 

un fel de rezistenţă globală, un fel de opoziţie la regim, care să reunească şi postura civică, şi 

postura politică, ceea ce desigur este un mare sofism, întrucît era vorba tocmai de o mască a 

insuficientei împotriviri pe plan civic şi politic. Deci, era un truc prin care se camufla tocmai 

ceea ce nu au realizat scriitorii şi intelectualii noştri în relaţiile lor, nu odată oportuniste şi 

laşe, dacă nu cumva de capitulare totală, faţă de regimul comunist”. Oricât de dure şi de 

necruţătoare ar părea, afirmaţiile acestea nu pot trece neobservate. Într-adevăr, greu i se poate 

nega fenomenului de rezistenţă asumarea acelui rol de opoziţie sui-generis, mai mult tacită, de 

suplinire a unei opoziţii făţişe de natură civică şi politică, rezistenţă folosită, de multe ori, ca 

mască a slăbiciunii, oportunismului şi laşităţii. Pe de altă parte, pare o exagerare generalizarea 

invocării acesteia ca truc, ca şi camuflaj, sau generalizarea în cazul capitulării totale faţă de 

regimul de ocupaţie comunist. „Al doilea semn de întrebare asupra sintagmei în discuţie apare 

legat de maxima ei extensie. Dacă luăm în accepţia sa perfid generalizatoare rezistenţa prin 

cultură, ea ar constitui o justificare, un alibi pînă şi pentru compromisurile cele mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:01 UTC)
BDD-A23606 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



436 
 

impardonabile”, continuă criticul şi e, din nou, greu de combătut când e vorba de rezistenţă 

folosită ca alibi pentru complicitate şi compromis. 

Un autor pus pe despicat firul în patru a fost, din capul locului, Adrian Marino, care, 

analizând  fenomenul rezistenţei, îl tratează cu relativă bunăvoinţă, dar şi cu luciditate. În 

înţelesul său, au practicat o formă de „rezistenţă literară”: „scriitorii şi publiciştii literari de 

orice categorie care au refuzat direct sau indirect, tacit sau declarat, să scrie în favoarea 

sistemului totalitar comunist. Care s-au opus, într-o formă sau alta, transformării literaturii 

într-un instrument de propagandă. Care au protestat şi rezistat, într-o măsură sau alta, 

indicaţiilor, normativelor, cenzurii, dispoziţiilor administrative şi legale, care au subjugat şi 

umilit literatura română timp de peste patru decenii”. Operând cu o definiţie a fenomenului şi 

a speciei de „rezistent literar” relativizantă şi laxă, autorul face câteva distincţii pe care, 

pentru completarea viziunii, le reţinem în rezumat. Astfel, spune A. Marino, se poate vorbi 

despre o „rezistenţă pasivă” şi o „rezistenţă activă”. La rândul ei, din prima categorie se 

distinge o formă de rezistenţă „spontană, inocentă” (subl. aut.), care se manifestă prin refuzul 

participării şi implicării, specific scriitorilor funciar apolitici, iar literatura lor este una de tip 

evazionist. Această tip  de rezistenţă s-ar fi manifestat în ultimele, mai ales ultimul deceniu de 

comunism. Tot pasiv, dar pe o treaptă  superioară, ar fi refuzul „conştient şi asumat”(subl. 

aut.) al unor scriitori de a scrie conjunctural, eventual la comandă, în folosul cuiva, în pofida 

unui anume risc, de a fi admonestaţi, sancţionaţi, blamaţi. Admiţând existenţa în această zonă 

a numeroase cedări din partea scriitorilor, fără a le individualiza, A. Marino insistă totuşi mai 

ales asupra vinovăţiei sistemului comunist, cât asupra slăbiciunilor omeneşti. „Trecerea de la 

rezistenţa pur literară, pasivă, la cea activă: politic-literară şi, în cele din urmă, la rezistenţa 

politică prin literatură, reprezintă pragul hotărâtor al acţiunii de rezistenţă”. Nuanţând în 

continuare, autorul particularizează, în cadrul rezistenţei active, o atitudine de refuz explicit de 

a colabora, de a semna, de a scrie, a deveni informator al Securităţii. În unele cazuri, urmările 

acestui refuz au fost tragice (Virgil Mazilescu, Marius Robescu, Marcel Mihalaş), în altele, 

refuzul vizând doar libertatea de expresie, urmarea a fost expulzarea (Dumitru Ţepeneag din 

grupul „oniricilor”). Treapta supremă a „rezistenţei active” ar fi încălcarea legii ca formă de 

protest, adică publicarea clandestină a unor texte sau cărţi, colaborări cu Europa Liberă, 

publicarea de texte subversive, scăpate de cenzură. Autorul dă şi câteva exemple din nu 

foartele multele existente: Bujor Nedelcovici, Ana Blandiana, Dorin Tudoran, Mircea 

Dinescu.  

Însă, aşa cum era de aşteptat, într-un fenomen atât complicat, de eterogen, de greu 

cuantificabil, mai important chiar decât identificarea unor borne orientative, este procesul 

invers de nuanţare în judecarea unei literaturi, a unei opere sau a unei persoane. Iată câteva 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:01 UTC)
BDD-A23606 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



437 
 

criterii de acest fel propuse de A. Marino: care a fost atitudinea generală a scriitorului, înainte 

şi după 1989; cât din opera lui reprezintă rezistenţă reală şi cât compromis sau conformism; 

proporţia dintre sinceritate şi oportunism, între rezistenţă reală şi disimulare; coerenţa, 

consecvenţa şi continuitatea în timp a atitudinii publice, sociale şi literare; direcţia generală 

esenţială a mesajului său, în formula întâlnită: anticeauşism sau anticomunism.  

Cu acest instrumentar primar, asupra căruia va interveni mai târziu în sensul 

sensibilizării şi perfecţionării, sugera autorul, am putea încerca ordonarea, sortarea, curăţarea 

literaturii române postbelice de balastul epocii comuniste. Lucru aproape imposibil de 

realizat,  câtăvreme aproape pentru fiecare scriitor luat în parte, „rezistenţa prin cultură” 

înseamnă altceva, în infinite nuanţe şi culori. Iar asta induce şi întăreşte concluzia, aproape 

unanimă, că „rezistenţa culturală în România comunistă n-a cunoscut o formă organizată, n-a 

existat, aşadar, un proiect colectiv şi nici, prin urmare, acţiuni de grup”. Dacă s-a rezistat, s-a 

făcut la modul individual, fiecare scriitor încercând să păcălească ideologia, cât se putea, 

cenzura, cât era posibil, sau pe sine, dacă nu exista altă soluţie, într-o ecuaţie pur personală 

care excludea solidaritatea. Un singular gest, trecător, de acţiune comună sesizează Mircea 

Martin că s-ar fi produs în sânul scriitorimii române după lansarea “tezelor din iulie”, acel 

sinistru program, importat din Asia, de închidere, reideologizare şi reîngheţ: “ceea ce (…)  

mai trebuie relevat este un lanţ de acţiuni mărunte şi anonime, o complicitate spontană şi 

tacită care funcţiona de la redactorul de editură sau de revistă până undeva în birourile şi 

coridoarele culturale ale Puterii şi care a reuşit să amâne, să atenueze şi chiar să blocheze 

uneori indicaţiile şi dispoziţiile "revoluţionare" ale conducerii superioare a Partidului”. Chiar 

dacă  aceste atitudini n-au produs efect de durată, susţinere explicită şi solidaritate: „1971 

rămâne momentul unei remarcabile rezistenţe intelectuale faţă de riscul de a se pierde ceea ce 

s-a câstigat din 1964 pînă atunci, al unei oricât de limitate solidarităţi în faţa ameninţării unui 

nou "îngheţ"”. În rest, fiecare scriitor a înţeles “rezistenţa” într-un mod propriu: unii cu 

decenţă, alţii cu sacrificii, unii cu demnitate, alţii cu făţărnicie. Unii scriitori, într-un efort 

personal, au reuşit, cu tenacitate şi subtilitate, “să facă din micul lor domeniu intelectual o 

oază a ierarhiei valorice şi a ordinii naturale”, ceea ce ce putea părea o performanţă pentru 

acea vreme. Cu toate acestea, această mică rezervaţie intelectuală “nu a reprezentat un nucleu 

al societăţii civile, ci mai degrabă un ciob, un fragment rătăcit din amfora civilităţii 

interbelice”, chiar dacă “este vorba aici de unul dintre puţinele pătrăţele albe dintr-o foaie 

aritmetică altfel sistematic înnegrită”. Partea cea mai sensibilă şi puţin scuzabilă este că aceste 

“cioburi” sau “pătrate” n-au fost niciodată şi nici nu s-a încercat a fi piese ale unui puzzle. 

Astfel, aveam mereu petice şi niciodată un întreg. Or, onestitatea în cauză, singură, stingheră, 

izolată, nu era suficientă şi “a devenit  eroism doar atunci când a încercat să se propună ca 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:01 UTC)
BDD-A23606 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



438 
 

model întregii societăţi. Când a avut curajul să o facă. Asemenea atitudini au fost, însă, după 

cum bine ştim, deprimant de rare”.  

Lipsa de solidaritate sau mai precis solidaritatea lipsă (posibilă) o acuză şi Monica 

Lovinescu, cu aceeaşi hotărâre cu care o făcea şi de la microfonul Europei Libere: „Şopârlele 

introduse în cărţile publicate puteau crea complicităţi cu cititorul prompt să recepteze 

subînţelesurile, nu însă şi o solidaritate reală, creatoare de opinie, ca în Polonia şi 

Cehoslovacia, unde scriitorul şi artistul depăşiseră limitele frondei pur profesionale”.  

“Rezistenţa prin cultură” s-a vrut, de la bun început, mai ales prin suporterii ei, o marcă 

românească, fie ca un merit excepţional, fie ca o scuză, fie, măcar, ca o spălare a obrazului 

îndelung şi din abundenţă pătat, în cel mai rău caz: “la noi, spre deosebire de ceea ce se 

petrecea la vecinii cu scriitorii pe baricade, s-a rezistat prin literatură, acesta fiind modul 

nostru specific de a ne opune totalitarismului”. Aşa ar fi (şi bine-ar fi să fie) dacă aceeaşi 

Monica Lovinescu n-ar numi ea însăşi, dintr-o poziţie morală ireproşabilă, pe de-o parte, 

neutră, autoritară şi greu de contrazis, pe de altă, această “teză românească” drept jumătate 

reală, jumătate imaginară: “Jumătate reală, teza: într-adevăr, în linii mari, de prin anii ‘60, 

luptând împotriva cenzurii, scriitorii, în bună parte – sau în partea cea bună - , au încercat fie a 

introduce parcele de adevăr, înlocuind şi istoria şi sociologia ce n-aveau drept în cetate, fie să 

creeze, fără legătură cu realitatea înconjurătoare, opere de evazionism estetic. Deci s-a rezistat 

prin literatură cât se putea. Jumătatea imaginară sau falsă, aceeaşi teză: parcelele de adevăr 

aduse astfel la lumina zilei ajungeau, nu o dată, să deformeze şi ele adevărul, tocmai prin 

excesiva lui parcelizare, ca şi prin concesiile făcute pentru a-i dezvălui câteva faţete, din toată 

această tactică, un fel de joc cu cenzura (mai las eu, mai dai tu), adevărul ieşind confuz, tocit, 

incert”.  

În modul cel mai real, despre rezistenţă şi formele sale se poate vorbi la infinit, mai 

importante decât toate rămân operele, date spre judecata timpului, şi sinceritatea de care, post 

factum, protagoniştii rezistenţei dau dovadă. Scriitor cu probleme în timpul dictaturii, Mircea 

Zaciu introduce câteva accente în plus: „A existat o rezistenţă culturală. Nu se poate nega 

acest lucru. Dar ea s-a manifestat în varii forme şi nu întotdeauna în atitudini ostile sistemului, 

dictaturii. S-au căutat „soluţii” de acomodare şi, în acelaşi timp, şi de a afirma că 

spiritualitatea românescă merge de fapt divergent faţă de linia pe care o indica Partidul 

Comunist. Este o rezistenţă într-o formă ambiguă. Nu a fost o rezistenţă declarată, ci o 

rezistenţă oarecum mascată”. E de remarcat, într-adevăr, această rezitenţă neostilă la adresa 

regimului, fie pentru a fi lăsat în pace, fie pentru a nu supăra sau a-ţi stârni sistemul împotrivă. 

Perfect schizoidă însă este combinaţia dintre „soluţia” de acomodare concomitentă cu linia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:01 UTC)
BDD-A23606 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



439 
 

divergentă faţă de partid, rezultatul neputând fi altfel decât ambiguu sau confuz, iar 

„rezistenţa” nealtcumva decât mascată. 

De o sinceritate dusă până la cinism se dovedeşte Livius Ciocârlie în paginile sale de 

jurnal, mărturisind metonimic că, în calitate de scriitori, „am preferat să rămânem infantili şi 

să ne jucăm cu zdrăngăneala culturală: în ţarc ca orice ţânc. Oraşele, bisericile erau dărâmate, 

dar noi continuam să salvăm cultura”. Însă nu se opreşte la atât, pentru că urmează, probabil, 

cele mai dure cuvinte la adresa rezistenţei româneşti, via Gombrovitz: “Gombrowicz: 

„literatura voastră amplifică fenomenul comunismului, construiţi cu imaginaţia un comunism 

atât de puternic, încât sunteţi cât pe ce să vă lăsaţi în genunchi în faţa lui”. Acest fragment 

nedrept, aproape iresponsabil – scris în 1953 – prefigurează prin translaţie perioada când noi 

am inventat atotputernicia lui Ceauşescu pentru  a ne lăsa în genunchi, ca nişte copii puşi la 

colţ”” (subl. aut.). Deşi pare o secvenţă de autoflagelare, Livius Ciocârlie acceptă doar a vorbi 

deschis, fie şi în jurnal, despre rezistenţă în cultura română: „Noi am salvat cultura, aşa 

spunem. A salva presupune spirit de sacrificiu. Ar presupune să fi luptat, riscând. În realitate 

(excepţiile confirmă regula) noi am făcut cultură. Am făcut cultură atât cât ni s-a îngăduit. 

Am rezistat, nu ne-am compromis, fără să ne asumăm un mare risc. Dacă am fi fost salvatori, 

cum ne place să credem, ne-am fi grupat ca unul şi am fi protestat când s-au dărâmat bisericile 

din Bucureşti. Protestele izolate s-au pierdut în tăcerea noastră asurzitoare”.  

De la o ideea cinică se poate porni în reflecţiile despre rezistenţă ale unui romancier 

important al epocii, Nicolae Breban: “în ce priveşte atitudinea civică, am avut cei mai proşti 

maeştri! Iar noi, ca buni elevi ai acestor mărunţi demoni, le-am urmat exemplul în pasivitate, 

versatilitate şi cinism profesional, iar uneori i-am întrecut”. Iar de la versatilitate, la 

schizofrenie, în aceste condiţii, nu-i decât un pas: “trebuie să spun că am fost crescuţi în 

versatilitate, mai mult decât atât: am putut supravieţui literar doar într-o schizofrenie a 

gândirii zilnice”. O schizofrenie conştientă, s-ar putea spune, dacă nu ar fi un nonsens, o 

schizofrenie „literară”, s-ar putea spune, dacă nu i s-ar spune mai simplu compromis: „am 

făcut compromisuri, dar, probabil, pentru prima oară, am instituit principiul compromisului 

parţial: pentru că ei au puterea, ne-am spus, vom scrie, la nevoie, în ziarele lor politice, dar în 

opera noastră vom rămâne curaţi, vom sluji doar arta pură, curată”, conchizând, deloc ironic, 

„acesta a fost estetismul nostru”. Însă ca de fiecare dată, şi nu numai aici, după o tuşă groasă 

urmează una subţire, slăbindu-i puterea: „trebuie amintit şi spiritul de confuzie – ca unul 

dintre sentimentele adânci ale fiinţei noastre, nu  numai de azi: incapacitatea de a privi 

realitatea în faţă, cu orice risc, spaima de conflict, de orice conflict; incapacitatea de 

radicalizare politică sau culturală chiar de ar fi doar pentru un deceniu sau pentru o oră”.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:01 UTC)
BDD-A23606 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



440 
 

S-a pomenit mereu despre lipsa de solidaritate în sânul rezistenţei culturale româneşti. 

Se poate spune însă, chiar mai mult decât atât, că s-au format tabere rivale care fie şi-au irosit 

forţele în lupte colaterale, fie au secătuit energiile rezistenţei prin sciziune. Pe de-o parte, se 

poate lua în discuţie rolul protocronismului din teoria cercetătoarei americane Katherine 

Verdery, potrivit căreia, sub regimul comunist, scriitorii români, împărţiţi în protocronişti şi 

anti-protocronişti, s-au luptat între ei mai ales pentru influenţă, putere şi resurse decât au 

făcut-o împotriva regimului totalitar: „în lupta pentru supravieţuire în domeniul cultural, mulţi 

intelectuali şi-au justificat poziţiile afirmând că au slujit valorile „naţiei“ mai bine decât au 

făcut-o rivalii”. Sau, în exprimarea altui cercetător străin, Denis Deletant: „adoptarea 

protocronismului, ale cărei trăsături esenţiale erau promovarea unei viziuni naţionaliste a 

istoriei româneşti şi contestarea influenţelor străine în cultura românească, a introdus în 

cultura românească un al treilea factor în disputa dintre partid şi Uniunea Scriitorilor: aşa 

numiţii protocronişti. Aceştia s-au raliat conducerii de partid pentru a-şi câştiga un pogon din 

terenul publicaţiilor şi cenzurii”.    În acest fel, cultivarea valorilor naţionale şi militantismul 

pentru întâietatea lor, aflaţ în bătălie cu “sincronismul” şi “proeuropenismul”, o luptă tolerată 

şi poate încurajată de partid, a avut un efect negativ, cum s-a arătat, şi un efect pozitiv 

secundar, cum susţine K. Verdery: “apărarea ideii naţionale a bântuit şi printre intelectualii 

partidului şi deci a subminat marxismul”.  

Pe de altă parte, s-ar afla sciziunea între generaţii, produsă la începutul deceniului nouă 

prin gestul lui D.R. Popescu, preşedinte al Uniunii Scriitorilor din România, de “aservire”, de 

trecere de partea puterii, sesizat de Paul Cernat, gestul însemnând: ”începutul rupturii între 

scriitorii deja instituţionalizaţi din generaţiile mai vechi şi cei neinstituţionalizaţi, majoritatea 

reprezentând aşa-numita generaţie ’80”. Din această perspectivă, fenomenul „rezistenţei prin 

cultură” este denunţat ca „opoziţie de catifea” a unor intelectuali „castraţi politic şi civic” care 

„s-au limitat – cu puţine excepţii – la apărarea şi ilustrarea unui estetic suficient de aseptizat 

încât să nu pună prea mari probleme”.  

Raportată la puterea politică, “rezistenţa prin cultură”, plasată, la extrem, “între o 

accepţiune descalificantă (până la dezonoare)”  şi una “pozitiva şi legitimatoare (uneori, 

innobilantă)”, n-a fost, deseori, altceva decât iluzie şi autoamăgire, Fiind de natură statică, 

pasivă, ea n-a produs niciun efect activ, nicio mişcare, nicio revoluţie, putea, cel mult, induce 

în rândul publicului un fenomen mimetic sau de solidaritate tacită. “Rezistenţa prin cultură”, 

orice s-ar zice, a pornit de la o miză politică (a rezista în faţa agresiunii puterii politice 

comuniste) şi a sfârşit, cel mai adesea, într-o miză estetică. Estetismul a rămas ultimul bastion 

în apărarea acestei filozofii româneşti de viaţă, e drept un bastiona tot mai şubred odată cu 

trecerea timpului.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:01 UTC)
BDD-A23606 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



441 
 

Rămânând însă în sfera dualităţii şi a atitudinii schizoide, caracteristică celor mai mulţi 

dintre scriitorii de bună credinţă, iată cum descrie Tzvetan Todorov această boală a 

imaginarului epocilor totalitare: „...Înfăşurarea individului într-o plasă „totală” are ca efect 

scontat docilitatea comportamentelor, supunerea pasivă la ordine. Supuşii totalitari cred, la 

drept vorbind, că pot să rămână stăpânii propriei lor conştiinţe şi credincioşii lor înşişi în viaţa 

intimă. În realitate, acest fel de schizofrenie socială folosită ca paradă se întoarce împotriva 

lor: chiar dacă regimul totalitar face eforturi pentru îndoctrinarea supuşilor săi, el se 

mulţumeşte în fapt „doar” cu docilitatea lor publică, deoarece îi este de-ajuns pentru a se 

menţine, de neclintit; în acelaşi timp, el îşi linişteşte supuşii dându-le iluzia că, „în sufletul 

lor”, ei rămân puri şi demni. (...) Rămas stăpân pe forul său interior, supusul nu mai este prea 

atent la ce face în afară”. Dacă am considera “rezistenţa prin cultură” ca teatrul unui război, 

dacă am considera scriitorii luptători de bună credinţă, dacă considerăm pemisa lui Todorov 

adevărată, înseamnă că, în acest război, puterea politică a făcut,  în acest fel, ultima mişcare 

strategică. Rămasă fără replică. Căci libertatea conştient îngăduită n-ar depăşi-o pe aceea a 

câinelui legat în lesă. Iar „rezistenţa”, în acest caz, rămâne fără obiect. 

 

Bibliografie 

 

Adameşteanu, Gabriela, Întâlnirea, roman, Prefaţă de Carmen Muşat, Editura Polirom, Iaşi, 

2003 

Ardeleanu, Virgil, Jurnal, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1989 

Ardeleanu, Virgil, Rezistenţa prin cultură, în România liberă, 18 aprilie, 1991 

Breban, Nicolae, Spiritul românesc în faţa unei dictaturi, Ediţia a IV-a, Prefaţă de Ovidiu 

Pecican, Editura Ideea Europeană, Bucureşti, 2006 

Cernat, Paul, Scriitori pentru pacea Planetei, în Explorări în comunismul românesc, vol. II, 

Polirom, Iaşi, 2005 

Ciocârlie, Livius, De la Sancho Panza la Cavalerul Tristei Figuri, Jurnal, Polirom, Iaşi, 2001 

Cordoş, Sanda, În lumea nouă, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2003 

Deletant, Denis, Ceauşescu şi Securitatea, Constrângere şi disidenţă în România anilor 1965-

1989, Traducere din engleză de Georgeta Ciocâltea, Humanitas, Bucureşti, 1998 

Dobrescu, Caius, Modernitatea ultimă, eseuri , Editura Univers, Bucureşti, 1998 

Grigurcu, Gh., Alexandru Laszlo, Pecican, Ovidiu, Vorbind, Editura Limes, Cluj-Napoca, 

2004 

Igna, Vasile, Subteranele memoriei, Pagini din rezistenţa culturii în România 1944-1954, 

Studiu introductiv de Vasile Igna, Editura Universal Dalsi, 2001 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:01 UTC)
BDD-A23606 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



442 
 

Marino, Adrian, Politică şi cultură. Pentru o nouă cultură română, Ed. Polirom, Iaşi, 1996 

Martin, Mircea, Cultura română  între comunism şi naţionalism, Revista 22, 17-23 

septembrie, 2002 

Monica Lovinescu, Insula şerpilor, Unde scurte, VI, Humanitas, Bucureşti 

Selejan, Ana, Trădarea intelectualilor. Reeducare şi prigoană, Ed. A II-a adăugită cu indice 

de nume şi o prefaţă a autoarei, Ed. Cartea Românească, 2005 

Tănase, Stelian, Acasă se vorbeşte în şoaptă, Dosar & Jurnal din anii târzii ai dictaturii, d. 

Comapania, Buc., 2002 

Todorov, Tzvetan, Confruntarea cu extrema. Victime şi torţionari în secolul XX, Editura 

Humanitas, Bucureşti, 1996 

Verdery, Katherine, Atiţia inşi au exercitat o influenţă nefastă conducând reconstrucţiei 

României, din interviul realizat de Doina Jela, publicat în Observator cultural, nr. 321 din 26 

mai, 2006 

Verdery, Katherine, Compromis şi rezistenţă, Cultura română sub Ceauşescu, Ed. Humanitas, 

Bucureşti, 1994 

Zaciu, Mircea, Interviuri, Ediţie îngrijită de Graţian Cormoş, Editura Limes, Cluj-Napoca, 

2007, p. 303, Interviu realizat de Rodica Palade, în Revista 22, nr. 21, 23-29 mai, 2000 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:01 UTC)
BDD-A23606 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

