
396 
 

MOTIVUL „MONSTRULUI ÎNGHIŢITOR”  

ÎN TEXTUL POPULAR ROMÂNESC. ŞARPELE 

 
 

                                                                           Drd. Ionela Florina IACOB  

                                   Universitatea „Babeş Bolyai”, Cluj-Napoca 

 

 
Abstract 

 

The author attempts to bring forward some traditional texts the construction of which reveals an epic 
core that is specific to archaic initiation rituals. There is a description of the various representations of a theme 
found both in ballads and carols – the theme of the young hero swallowed by the snake. Thus, the paper focuses 
on the hermeneutical values of the myth of the snake, as a totemic animal. 

 
          

 Pornind de la premisa formulată de Mihai Coman, conform careia “temele baladelor 

proveneau din stravechi structuri mitice” (Mihai Coman, 1980, p.180), vom încerca în studiul 

de faţă să analizam câteva texte folclorice al caror nucleu epic este constituit în jurul unui 

motiv arhaic, acela al şarpelui care înghite un voinic. Am avut în vedere textele unor balade şi 

colinde de tip baladă extrase din Arhiva Institului de Folclor din Cluj-Napoca, precum şi 

unele variante cuprinse în diverse antologii de folclor. Scenariul figurat în acest tip de baladă  

cuprinde câteva elemente asimilabile unor structuri iniţiatice arhaice, motiv pentru care vom 

prezenta, pentru început, câteva date generale legate de sintaxa ritualului de acest tip. 

Pentru mentalitatea arhaică, omul nu făcea parte din sânul colectivităţii chiar din 

momentul naşterii sale, ci doar odată cu parcurgerea unor ritualuri iniţiatice. Iniţierea 

marchează abolirea identităţii naturale a individului şi renaşterea sa în calitate de om cultural: 

„La nivelul manifestărilor exterioare iniţierea este un ritual menit să ofere individului, la 

vârsta ieşirii din copilărie, şansa unei noi şi dificile naşteri din lumea naturii în cea a culturii, 

să-i ofere un nume şi un statut social.”(Vasile Filip, 1999, p.237). 

Scenariul unui rit de iniţiere respectă, în linii mari, schema generală a riturilor de 

trecere, stabilită de Arnold Van Gennep. Întregul proces cuprinde trei etape esenţiale 

respectate în general în cadrul oricărui ritual iniţiatic: 1) separarea novicelui de identitatea sa 

naturală; 2) iniţierea propriu-zisă; şi 3) revenirea iniţiaţilor în spaţiul comunităţii. 

                    Prima etapă este marcată de o serie de rituri de dezagregare (preliminare): tânărul 

este separat de familia sa şi scos în afara limitelor satului. În unele comunităţi mama îşi jeleşte 

feciorul ca şi cum acesta s-ar îndrepta spre moarte. Această separare este definitivă deoarece, 

după momentul iniţierii, tânărul nu se va mai întoarce în casa părintească, identitatea sa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:34:39 UTC)
BDD-A23603 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



397 
 

nemaifiind definită prin raportare la o relaţie de rudenie (ca fiu al mamei sale), ci ca rol social, 

el devenind un membru al comunităţii din care va face parte de acum înainte, locul său fiind 

printre bărbaţii tribului, care îi oferă recunoaşterea noului statut (Arnold van Gennep, 1998, p 

75). 

Iniţierea propriu-zisă are loc în afara satului, într-un loc pustiu, de obicei în 

pădure. Acestă etapă este divizată în cinci subfaze distincte: 1) probele de anduranţă la care 

sunt supuşi neofiţii (flagelări, bătăi, restricţii alimentare, etc.); 2) îngurgitarea novicilor de 

către animalul totem, simbolizând întâlnirea cu originea comunităţii şi regurgitarea lor ca 

„nou-născuţi”; 3) aflarea miturilor de origine ale comunităţii; 4) vânătoarea animalului totem; 

5) masa ritualică, adică consumarea cărnii animalului vânat, acest moment semnificând  

împărtăşirea din substanţa sacră a strămoşului. 

Ultima etapă constă în reintroducerea neofitului în comunitate, moment  marcat 

de o serie de rituri de reintegrare (postliminare), ce pot consta în tatuarea cu însemne  purtate 

de toţi bărbaţii tribului sau o mutilare specială (Arnold van Gennep, 1998, p.76).  

În structura oricărui ritual de iniţiere, momentul cel mai important este acela al 

morţii temporare. Omul vechi trebuia să moară pentru a renaşte cu un nou statut cultural. 

Moartea este înţeleasă ca o regresie spre origine, modalitate prin care neofitul intră în contact 

direct cu stramoşul mitic al comunitaţii din care face parte.            

Reîntorcându-ne la punctul de pornire al discuţiei noastre, vom analiza în cele ce 

urmează un anumit tip de balade şi colinde în care pot fi regăsite elemente asimilabile acestui 

moment al morţii temporare, reprezentat simbolic prin îngurgitarea neofitului de către un 

monstru. În cadrul baladelor şi colindelor româneşti, monstrul înghiţitor este şarpele, animal 

cu vaste semnificaţii simbolice în contextul culturii populare româneşti.  

Întregul scenariu baladesc cuprinde câteva episoade distincte. Cele mai multe 

variante debutează cu episodul naşterii şi al blestemului. Drept urmare a faptului ca pruncul 

nou-născut (în unele variante acesta are un nume – Mistricean) nu vrea să se opreasca din 

plâns, mama îl blestemă să fie „supt” (înghiţit) de către şarpe:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:34:39 UTC)
BDD-A23603 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



398 
 

“Că maică-sa l-a blăstămat 

Intr’o mândră sărbătoare 

Baş în ziua de Rusale 

Când era slujba mai mare 

În toată biserica 

Ea c’o mâna ţâţă-i da 

Cu-n picior îl legăna 

Şi cu gura-l blăstăma: 

„Suge, suge fiul meu 

Sugă-ţi Şerpii trupul tău 

Precum sugi tu peptul meu. 

Suge, suge, puiule, 

Sugă-mi-te şărpele 

Când ţ-or da mustăţele 

Şi ţi-or fi dragi zilele. 

Când ţ-o fi mustaţa neagră 

Şi ţi-o fi lumea mai dragă.” 

                ( AFC 401, p.28) 

            

Motivaţia blestemului, deşi prezentă explicit în unele variante, în cele mai multe lipseşte, 

neavând probabil un rol important în esenţa ritualică a textului. Blestemul, act cu o forţă 

magic-malefică extraordinară pentru  mentalitatea arhaică, se dezvaluie a fi, în acest context, 

mai degrabă formularea  unei predestinări, un prescript magic al viitoarei iniţieri. Nu 

întamplător, în discursul mamei înghiţirea fiului de către şarpe este prevăzută ca având loc la 

vârsta fecioriei, adică în acel moment în care individul trebuie să se desprindă de condiţia de 

fiu al mamei sale.  

           Spaţiul în care are loc actul blestemării nu este unul oarecare. Mama îşi blestemă 

pruncul în „casă”, sau în „biserică”, spaţii subordonate simbolisticii Centrului. În cadrele 

mentalităţii arhaice, casa sau biserica reprezintă centrul universului, punctul spre care 

converg toate cele trei nivele ale lumii.  “Aşa-numita casă în care s-a nascut Mistrician este 

un sanctuar preistoric, în care templul din afara îşi are o criptă de iniţiere sub el […] Este, 

prin excelenţă, un loc de trecere.” ( Vasile Lovinescu,  1993, p. 145). 

            Din punct de vedere temporal, performarea blestemului are loc într-un moment 

ceremonial (“Intr’o mândră sărbătoare / Baş în ziua de Rusale / Când era slujba mai mare”), 

perioadă care se sustrage timpului istoric, intrând în sfera timpului sacru al începuturilor. 

Cuvântul mamei devine astfel logos, instituind o anumită ordine simbolica.  

Blestemul performat de catre mamă este auzit, în unele variante, de către Şarpele aflat 

sub talpa casei sau chiar în casă.  

“Pui de şarpe sugă-mi-te, 

De sub talpa casei noastre!” (Vasile Lovinescu,  1993, p. 149)  

Plasat sub talpa casei, şarpele se defineşte drept un “simbol chtonian care se leagă de lumea 

de dincolo” sau strămoş mitic, “încarnare a sufletelor celor plecaţi în împărăţia morţii” (Ivan 

Evseev, 1983, p.140). La o analiză mai atentă observăm aici  o suprapunere a două imagini 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:34:39 UTC)
BDD-A23603 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



399 
 

simbolice ale acestui animal, ipostaza benefica şi cea relativ malefică, ambele prezente în 

folclorul şi credinţele arhaice româneşti. În cultura populară, ipostaza benefică este 

întruchipată de şarpele casei, animal acceptat şi chiar dorit în preajma gospodăriilor ţărăneşti. 

Acesta este văzut drept un garant al norocului şi al bunăstării. Dacă acest şarpe este omorât 

sau pleacă, norocul casei dispare odată cu şarpele iar membrii familiei vor muri: „ E blând şi 

nu muşcă, să nu-l omori că nu-i bine [...] Dacă şarpele fuge, atunci acea casă are să rămâie 

pustie sau are să moară mai mulţi din casă” (Mihai Coman, 1996, p.99).  Este cunoscută, de 

asemenea, apropierea şarpelui de copiii mici. Acesta mănâncă lapte din aceeaşi strachină cu 

ei fără a le face nici un rău. In acest context, Mihai Coman consideră şarpele casei drept un 

alter-ego al omului, corespondentul acestuia din natură.  

        În ipostaza sa malefică, şarpele e considerat necurat, datoria omului fiind aceea de a-l 

omorî. O transpunere a ipostazei malefice a şarpelui este posibilitatea acestuia de a se 

metamorfoza în balaur. În mitologia populară, prefacerea şarpelui în balaur este efectul unei 

„asceze” îndelungate. Dacă şarpele nu este zărit de nici o fiinţă vie timp de şapte ani, acesta 

se va transforma într-un monstru înaripat, stăpân peste furtuni şi cunoscător al unor mari 

secrete (cum ar fi locul unde sunt ascunse comorile). Un alt mijloc prin care şarpele ajunge să 

devină balaur este „fierberea” mărgelei fermecate: „La o anumită epocă, în timpul 

reproducerilor, se strâng grămezi de şerpi şi se bat, încep a sufla şi se face o movilă de spumă 

deasupra căreia se alege piatra scumpă sau diamantul. Acest fel de a se aduna e cunoscut sub 

numele << fierb piatra scumpă >>. Unul din şerpi (mai şiret, mai mare, mai vitez) o mănâncă, 

o înghite şi devine balaur, face aripi şi pleacă zburând prin văzduh.”(Mihai Coman, 1996, 

p.209). Motivul pietrei fermecate apare în multe credinţe arhaice şi în creaţii folclorice. 

Posesorul acestei pietre deţine puteri nelimitate : el poate stăpâni balaurii şi duhurile necurate, 

înţelege graiul păsărilor şi a animalelor, etc. (Mihai Coman, 1996, p.209). Şarpele, ca făuritor 

al acestui obiect magic, se dovedeşte a fi un animal mitic cu forţe impresionante. Putem face 

chiar o analogie între piatra nestemată făurită de şerpi şi motivul oului cosmic din care s-a 

născut lumea, motiv prezent în mai multe religii şi mitologii antice (ex.: religia orfică, 

mitologia chineză). Acestă ipoteză este susţinută de Silvia Chiţimia în studiul „Balada << 

Şarpele >> în elementele ei de străvechi cult românesc”. Cercetătoarea interpretează piatra 

fermecată ca „ovum anguinum”(ou de şarpe) simbol al cunoaşterii şi „ou al lumii” (Vasile 

Filip, 1999, p.39, apud S.Chiţimia, „Balada << Şarpele >> în elementele ei de  străveche 

cultură românească”, în R.E.F. nr 2, Buc, p 185-196). Şarpele se dezvăluie aici drept o 

entitate primordială anterioară creaţiei, statul său devenind astfel mult mai complex. Avem 

de-a face cu o fiinţă care transcede lumea omului, venind din „illo tempore”. Grămada 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:34:39 UTC)
BDD-A23603 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



400 
 

colcăitoare de şerpi care fierb mărgeaua fermecată este interpretată de Vasile Filip drept o 

imagine a haosului primordial din sânul căruia a luat naştere „oul cosmic”, prima formă 

concentrată de materie organizată (Vasile Filip, 1999, p.39).  

Un alt argument în favoarea interpretării şarpelui ca animal mitic venind din 

haosul precosmogonic este legătura acestuia cu Apele Primordiale. În unele cântece funerare 

şarpele se regăseşte la rădăcina bradului, ipostază a Arborelui Cosmic, care este situat în 

mijlocul mării sau „sorbul” pământului. Acest animal capătă aici atribute funerare, relevându-

se ca paznic sau vameş al lumii de dincolo. Pe de altă parte, fiind  consubstanţial cu Apele 

Primordiale, şarpele devine un pericol permanent pentru Copacul Cosmic şi implicit pentru 

ordinea universală (Vasile Filip, 1999, p.36). Se observă aici asemanarea cu balaurului 

Nidhoggr din mitologia germanică care roade în permanenţă rădăcinile Yggdrasilului, 

Frasinul lumii, şarpele înfăţişându-se astfel sub ipostaza haosului care tinde să invadeze 

Cosmosul. 

Multitudinea actelor magice în care este implicat acest animal îi oferă statutul de 

patron al magiei. Omul are posibilitatea de a căpăta puteri supra-naturale tot prin intermediul 

şarpelui. Cel care fierbe un şarpe de şapte ori şi apoi îl mănâncă obţine puterile magice ale 

animalului ingurgitat, având chiar posibilitatea să se metamorfozeze în orice făptură ar dori 

el: „ mâncând şarpele fermecat devii şarpe şi intri astfel în posesia puterilor şi atributelor sale 

magice” (Vasile Filip, 1996, p.210). 

Observăm aici o legătură de-a dreptul organică între om şi şarpe. Destinul şi 

puterile acestui animal se intersectează la fiecare pas cu destinul şi natura umană. Acest 

aspect este reprezentat metaforic în baladele şi colindele româneşti analizate prin motivul 

creşterii simultane. După performarea blestemului, copilul Şi Şarpele cresc împreună: 

“Şarpele dac-auzea 

El era ca undreaua, 

Cu Mistricean că creştea. 

Săvai, Mistricean de un an 

Şi şarpele de un an! 

Săvai, Mistricean de doi ani 

Şi şarpele tot de doi ani! 

Săvai, Mistricean de trei ani 

Şi şarpele tot de trei ani! 

Şi crescură până la zece 

Şi de zece nu mai trece!”  

            (Vasile Lovinescu, 1993, p.151)

Şarpele se descoperă aici drept “ <fratele din umbră> al voinicului, dublul său antagonic şi 

complementar, terifiant şi aparent malefic, dar necesar oricărei <reevaluari> a personalităţii, 

înţeleasă ca o naştere din propria matrice chtoniană, simbolizată de şarpe” (Vasile Filip, 

1999, p.244). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:34:39 UTC)
BDD-A23603 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



401 
 

              Desfăşurarea baladei-colind susţine tocmai această idee. Ajuns la vârsta fecioriei, 

eroul porneşte, într-un fel sau altul, pe calea spinoasă a iniţierii. Indiferent dacă pleacă la 

vânătoare sau caută expres întâlnirea cu şarpele căruia i-a fost “dăruit”, flăcaul iese înafara 

spaţiului cultural al comunităţii din care face parte pentru a intra într-un spaţiu al materiei 

neordonate, asimilabil haosului primordial, loc în care va trebui să treacă prin proba morţii 

temporare. În unele variante, tânărul pleacă în căutarea unei mirese. Ştiut fiind faptul că 

nuntirea urmează de obicei de-abia după ce probele iniţiatice au fost parcurse,  “întalnirea” cu 

şarpele este inevitabilă: 

“Băiatul ce mai făcea? 

FrumuŞel că să gătea, 

Cu sabia că să’ncingea, 

Cu buzduganu pi la spate, 

Cu curele ’ncrucişate. 

Şi pe cal încăleca 

Şi pe nuntă că pornea,”  

           (AFC 830, p.35 – 44) 

 

“Într’o joi de dimineaţă 

Pă negură Şi pă ceaţă 

Voinicelul să scula, 

La icoană să-nchina, 

La Dumnezeu să ruga 

Cruce cu dreapta-şi făcea 

Armele din cuiu lua 

Pe lîngă el le încingea 

Şi la cal mi să ducea. 

Şaua pe cal că punea 

Pă stîngu’n scară punea 

Şi pă el că’ncăleca 

Drumul frate că lua 

Tot pă munţii Nistrului, 

Nistrului, pustiului. 

Vîna frate ce vîna, 

Alt nimica nu găsea 

Decît doar o turturea.”  

         (AFC 1243, p.984 – 993) 

             Înfruntarea  propriu-zisă cu şarpele mitic are loc, de cele mai multe ori, în toposuri 

definite cultural ca Axis Mundi, precum vârful muntelui sau al dealului, spaţii încărcate cu 

puternice valenţe simbolice.  În sintaxa simbolică a mitului, dealul sau muntele se constituie 

ca şi puncte de convergenţă a nivelelor suprapuse ale universului, canale de comunicare între 

lumea subpământeană, terestră şi cea celestă. 

“Sus la vârvu muntelui 

  Iată para focului 

 Că nu-i para focului 

 C’ăia-s dinţî şerpelui!”  

            (AFC  1474,  p. 23) 

             Momentul întalnirii cu şarpele şi al înghiţirii propriu-zise constituie imaginea centrală 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:34:39 UTC)
BDD-A23603 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



402 
 

în toate variantele construite pe această temă. Ni se înfăţişează acum un tablou dramatic şi 

spectaculos, acela al eroului aflat în gura monstrului chtonian, şarpele-balaur, strămoş mitic 

sau fiinţă primordială, venită din afara spaţiului şi timpului istoric. Înghiţirea se dezvăluie a fi 

mai degrabă o contopire dintre cele două fiinţe opuse, dar totuşi complementare, unite pentru 

a forma “schema unei noi făpturi, şarpele cu bust de om, sus om, jos şarpe” (Vasile 

Lovinescu, 1993, p.162). 

Acest episod corespunde morţii temporare prin care trebuie să treaca novicele pentru a 

putea accede la un nou nivel existenţial. În străvechile rituri de iniţiere această etapă era 

realizată prin izolarea novicelui într-o colibă care simboliza pântecele animalului totem, 

strămoşul comunităţii respective. Această întoarcere la origini, la matrice, corespundea cu 

„regresia universului la starea << haotică >> sau embrionară” (Mircea Eliade, 1978, p.76). La 

fel cum universul, pentru a se regenera, este readus la sfârşitul fiecărui an într-o stare haotică 

originară, omul, pentru a accede la o treaptă de existenţă superioară, trebuie să se întoarcă în 

pântecele maicii sale, dar nu al mamei naturale, ci al părintelui său mitic, animalul sau 

strămoşul sacru, savarsindu-se astfel „circumscrierea în trupul divinităţii (arbore, şarpe etc.) 

[…] vechi element ritualic, cu rosturi iniţiatice şi mitice.”(Agrigoroaiei, 1981, p 59-60).  În 

acel moment “animalul sau arborele sacru devin înveliŞ mitic, primul templu, un templu 

iniţiatic al trecerii prin moartea oţelitoare.” (Agrigoroaiei, 1981, p 59-60).   

“Îl sugea cât îl sugea 

De la o vreme mi-l lăsa 

Jumătate afară rămânea 

Nu’l mai putea înghiţi 

De nişte curele late 

Ce-s încinsă peste spate 

De maică-sa blăstămate; 

De pistoale ferecate 

De voinic îs cumpărate”  

          (AFC 401, p.28) 

                 Toate aceste aspecte legate de şarpe duc la concluzia că acesta ar putea să fi fost în 

vechime un animal totem, strămoşul mitic al unei colectivităţi umane (Mihai Coman, 1980, 

p.186). Religiile totemice constituie una dintre cele mai vechi forme de adorare a unei fiinţe 

supra-umane. Omul arhaic credea în descendenţa tribului său dintr-un animal mitic, cu puteri 

impresionante. Era interzis ca acest animal să fie omorât în orice alt moment înafara zilelor 

consacrate lui, când era sacrificat şi consumat de întreg tribul. Acest consum al cărnii 

animalului totem constituia un mod de transmitere a puterii sacre asupra membrilor 

colectivităţii, aspect prezent şi în ritualurile mai complexe practicate în cinstea unui zeu (cum 

ar fi Dionysos). Uciderea animalului sacru şi consumarea cărnii acestuia de către întreaga 

colectivitate reprezintă împărtăşirea din substanţa divină, moment culminant al 

ceremonialului. Acum se produce acel „euthousiasmos”, contopire cu zeul, depăşirea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:34:39 UTC)
BDD-A23603 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



403 
 

limitelor umane şi divinizarea omului (Ştefan Borbely, 2004, p 148). 

Interdicţia ca şarpele casei să fie omorât este posibil sa fie o rămăşiţă a unui cult 

de origine totemică. Superstiţia după care mâncarea unui şarpe oferă omului posibilitatea 

obţinerii unor puteri magice este o reflecţie trunchiată a sacralizării indivizilor prin 

consumarea cărnii unui animal totemic.  

Prin prisma acestor observaţii,  îngurgitarea voinicului poate fi interpretată ca o 

reabsorbţie a eroului în trupul animalului primordial. Avem de-a face cu o ipostaziere epică a 

unui rit de iniţiare arhaic. Neofitul trebuie să se întorcă în momentul începuturilor, să-şi 

întâlnească originea, pentru a putea fi acceptat în cadrul colectivităţii din care face parte în 

calitate de individ cultural. Înghiţirea voinicului de către şarpe este echivalentă recluziunii în 

coliba iniţiatică, unde neofitul era supus caznelor şi se recitau miturile de origine ale tribului 

respectiv. Regresia spre origini presupune acea moarte temporară de care vorbeam mai în sus. 

Neofitul moare ca individ natural pentru a renaşte ca membru cultural al tribului său: „ << 

întoarcerea la origine>> pregăteşte o nouă naştere, dar aceasta nu o repetă pe prima, naşterea 

fizică. Avem de-a face propriu-zis cu o renaştere mistică, de ordin spiritual, cu alte cuvinte, 

cu accesul la un nou mod de existenţă.”(Mircea Eliade, 1978, p.77). 

                  Chinurile la care este supus novicele în pântecele şarpelui reprezintă de fapt acte 

rituale de lustraţie, adică de separare de vechea lui condiţie naturală. „Durerile sunt intr-un fel 

ca acelea ale nasterii caci e vorba de o noua geneza.”(Vasile Lovinescu, 1993, p.162). 

Blestemul mamei conţine afirmaţii privitoare la aceste chinuri cu rol purificator:  

  „Mânce-ţi şerpii trupul tău 

  Cum mi-ai rupt tu pieptul meu, 

  Mânce-ţi şerpii maţele 

  Cum mi-ai rupt tu braţele”  
             (Alexandru Viciu, 1913, p.158) 

 

Neofitul suferă aici o dezintegrare corporală echivalentă vechilor practici de flagelare, rupere 

a dinţilor, etc. la care erau supuşi tinerii în timpul iniţierii. 

              Figura şarpelui este intim legată de o străveche zeitate traco-frigiană: Sabazius – zeu 

chtonian, reprezentat ca şarpe, socotit drept simbol al reînnoiri anuale a naturii (Victor 

Kernbach, 1995, p.158). Cultul acestui zeu se caracterizează prin sărbători orgiastice, 

analoage celor ale lui Dionysos. Sabazius este însoţit de femei numite Mimaloane sau 

Clodone, echivalente Menadelor din Grecia. Este considerat stăpân al berii şi apoi, după 

descoperirea viţei de vie, zeu al vinului. Un element principal în arsenalul acestui zeu este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:34:39 UTC)
BDD-A23603 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



404 
 

şarpele închis într-o cistă mistică, simbolizându-l pe Sabazius însuşi în timpul recluziunii 

subpământene pe perioada iernii. În cadrul cortegiilor sabazice, clodonele ţin în mâini şerpi 

lăsându-i să se încolăcească în jurul braţelor (Mihai Coman, 1980, p.190-191, apud 

Dictionnaire des antiquites greques at romanes, Paris, Librairie Hachette, 1926, pp. 297-

298). 

Misterele la care luau parte adepţii lui Sabazius reluau printr-o înscenare ritualică 

viaţa şi patimile zeului. Fiind un zeu al vegetaţiei şi al fertilităţii naturii, el moare şi renaşte 

anual. Acest lucru era sugerat prin închiderea şarpelui în aceste ciste rituale, moment care 

evocă prizonieratul lui Sabazius în lumea infernului. Apoi şarpele este scos la lumină, acest 

act reprezentând „hierofania”, adică apariţia zeului în lumea terestră. Ceromoniile în cinstea 

lui Sabazius„se desfăşurau în timpul nopţii, în munţi, la lumina făcliilor; o muzică sălbatică 

(zgomote de lovire în cazane de bronz, chimbale, fluiere) îi îndemna pe credincioşi să scoată 

ţipete de voioşie într-un dans circular, furios şi învârtejit. Mai ales femeile erau acelea care se 

dedau acestor dansuri dezordonate şi epuizante(…) În mâini ţineau şerpi consacraţi lui 

Sabazius, pumnale sau tirsuri. Ajunse la paroxism, la nebunia sacră, ele apucau animalele 

alese pentru sacrificii şi le rupeau în bucăţi, sfâşiindu-le şi mâncându-le carnea crudă. 

Omofagia rituală săvârşea identificarea cu zeul; participanţii se numeau acum acum Sabos 

sau Sabazios.“(Mircea Eliade, 1991, p.160).  Este posibil ca într-o perioadă străveche să fi 

avut loc rituri de ingurgitare a şarpelui sacru (Mihai Coman, 1980, p.193). Prin intermediul 

acestor acte rituale, omul se transformă într-o fiinţă sacră. Observăm asemănarea între aceste 

rituri sabazice şi credinţele populare despre fierberea şi consumarea şarpelui, practică vizând 

obţinerea unor puteri magice: „Ca să te prefaci în alt chip decât eşti, mai tânăr sau mai bătrân, 

să ai altă faţă, să te faci cum vrei, să fierbi şerpe şi să zici nişte cuvinte şi de la a treia bucăţică 

când oi înghiţi-o începi să te schimbi. Atunci se strâng toţi şerpii şi vor să te muşte, dar nu pot 

căci eşti de felul lor (Elena Niculiţă-Voronca , 1998, p.231). 

Cultul lui Sabazius include un act ritual deosebit de relevant pentru studiul nostru 

privind înghiţirea pe jumătate a voinicului de către şarpe. Pe perioada ceremoniilor sabazice, 

în timpul nopţii se figura căsătoria mistică a iniţiatului cu zeul: un şarpe, reprezentându-l pe 

Sabazius era introdus prin partea de sus a hainelor şi scos prin partea de jos (Mihai Coman, 

1980, p.193). Prin analogie cu acest ritual mistic imaginea voinicului înghiţit de şarpe se 

dovedeşte  a fi o ipostaziere epică a contactului dintre iniţiat şi divinitate. 

La fel ca în riturile de iniţiere, eroul rămâne în gura şarpelui timp de trei zile, 

urmând apoi să fie salvat de către un alt voinic, numit în unele variante Moldoveanul sau 

Dobrişanul. După uciderea şarpelui, cei doi devin „fraţi”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:34:39 UTC)
BDD-A23603 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



405 
 

“Buzduganu şi-l lua, 

Binişor şi-l învîrtea 

Drept în şarpe-l îndrepta 

Pă şarpe că mi-l lovea 

Pă cărarea capului, 

Unde-i pasă şarpelui. 

Şarpele mi să zbîrcea 

Dar voinicu nu şedea 

Cu paloŞu mi-l tăia, 

Mi-l tăia, mi-l sfîşia 

Şi pă voinic mi-l scotea 

Şi de mînă mi-l lua 

P-o vale să ducea 

De-o stînă, frate da 

Laptele că li-l lua 

Frumoasă baie-i făcea 

De venin mi-l curăţa 

Frăţiori că se prindea 

În lumea largă pleca 

Să se ducă pomina.”  

   (AFC 1243, p.984 – 993) 

 

Salvatorul se prezintă sub imaginea eroului iniţiat, cel care are menirea de a-l introduce pe 

novice în comunitatea bărbaţilor adulţi, iar  finalitatea ritualului devine înfrăţirea, “o forma 

ritualică de pecetluire a iniţierii, consemnând unitatea strânsă dintre membrii <uniunii> 

respective, cu rosturi militare, ciobaneŞti ori vânătoresti, în care intră noul erou, tânărul 

salvat.” (Eugen Agrigoroaiei , 1981, p.95). 

            Fară a ne aventura să afirmăm că acest tip de baladă şi colindă reprezintă o rămăşiţă a 

unui text ritualic străvechi, analogiile izbitoare dintre imaginile cuprinse aici şi scenariului 

tipic al ritualului de iniţiere, ne permit formularea unei concluzii conform căreia textele 

studiate reprezintă creaţii epice în care sunt interferate, în mod fragmentar şi hibrid, câteva 

elemente în care este ipostaziat un anumit moment din cadrul riturilor de iniţiere – 

circumscrierea neofitului în trupul strămoşului mitic. 

 

 

Bibliografie: 

AGRIGOROAIEI, Eugen, Ţara neuitatelor constelaţii, Ed.Junimea, Iaşi, 1981 

BORBELY, Ştefan, Mitologie generală, Ed.Limes, Cluj-Napoca, 2004 

COMAN, Mihai, Bestiarul mitologic românesc, Ed. Fundaţiei Culturale Române, Bucureşti, 

1996 

COMAN, Mihai, Izvoare mitice, Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 1980 

EVSEEV, Ivan, Cuvant – mit – simbol, Ed. Facla, TimiŞoara, 1983, 

ELIADE, Mircea, Aspecte ale mitului, Ed.Univers, Bucureşti, 1978 

ELIADE, Mircea, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, vol.1-3, Ed.Ştiinţifică, Bucureşti, 

1991 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:34:39 UTC)
BDD-A23603 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



406 
 

FILIP, Vasile, Universul colindei româneşti, Ed. Saeculum, I. O., Bucureşti, 1999 

GENNEP, Van Arnold, Riturile de trecere, Ed. Polirom, Bucureşti, 1998 

KERNBACH, Victor, Dicţionar de mitologie generală, Ed. Albatros, Bucureşti, 1995 

LOVINESCU, Vasile,  Interpretarea ezoterica a unor basme si balade populare romanesti,      

Bucuresti, Ed. Cartea Românească, 1993 

NICULIŢǍ-VORONCA, Elena, Datinile şi crediţele poporului roman, Ed. Polirom, 1998 

VICIU, Alexandru, Colinde din Ardeal. Datini de Crăciun şi credinţe poporane, Bucureşti, 

1913 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:34:39 UTC)
BDD-A23603 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

