
267 
 

DIMENSIUNEA ARHETIPALĂ A MITULUI JERTFEI CREATOARE 

 

Drd. Lucreţia BOGDAN  

Universitatea „Petru Maior”,  Târgu-Mureş 

 

Abstract  

 

 In 10 studii de arhetipologie Corin Braga highlights that one may say that cultural anthropology plays 
the same role at the level of collective imaginary as psychocritics on the level of the creative individual.  
 In 1925, Ion Muşlea started studying a Romanian custom, returning to the same study in 1965 through 
his unique paper, Contribuţii la studiul Mioriţei. 
  

 

Arhetipurile pot fi considerate stereotipuri arhaice, adică imagini stereotipice general 

umane, care în modelul Jung sunt transmise ereditar. După DEX, arhetipul reprezintă un 

model sau tip iniţial după care se călăuzeşte cineva (special) manuscris original al unei 

opere. În filozofia lui Platon arhetipul este un concept care desemnează modelul prim 

originar, ideal al obiectelor sensibile, considerate care prezentări imperfecte şi copii ale sale, 

fiecare din modulii ancestrali universali ai intuiţiei şi ai intelectului. În al patrulea înţeles din 

DEX termenul arhetip reprezintă modelul iniţial după care se execută o lucrare, mai ales 

manuscris original după care se fac copii, iar în al cincilea înţeles termenul arhetip 

desemnează calitatea de originalitate. Reversul acestui termen este anarhetip. În volumul De 

la arhetip la anarhetip, Corin Braga aplică principiile literaturii comparate în analizarea 

conceptului de lume de dincolo în mentalitatea europeană, pornind de la scrierile vechi ale 

vremii în perioada marilor descoperiri geografice. 

 Lumile au fost create prin sacrificarea unui Antropocosmos, a unui Mare Om 

primordial. Actul sacrificial a contribuit la însufleţirea lumilor. În tradiţia indiană, omul e 

făcut direct din corpul lui Puruşha, concomitent cu facerea Lumilor, în tradiţia 

mesopotamiană, după anumite versiuni omul e făcut din ţărână şi din sângele unui zeu, Kingu, 

sacrificat de Marduk, iar Mitologia nordică povesteşte cum gigantul primordial Ymir a fost 

sacrificat de cei trei fraţi, Odhin, Vili şi Ve ca să facă lumile. Prin simpla imitare a gestului 

divin, care e un act real pentru că e sacru, sacrificiul coincide cu spaţiul şi timpul originar, în 

care a avut loc theophania.  

Folcloriştii autohtoni, prin dicţionare referitoare la figurile mitologice, datini şi obiceiuri 

tradiţionale, la fel ca unele dicţionare de sociologie şi antropologie, oferă unele informaţii 

despre teoriile şi conceptele folosite în acest domeniu. Cea mai apropiată lucrare de un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:46 UTC)
BDD-A23592 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



268 
 

asemenea obiectiv ar fi Enciclopedia religiilor, coordonată de Mircea Eliade şi publicată în 

1987. Caracteristica esenţială a strategiei  ştiinţifice  preconizată constant de Mircea Eliade 

este atacul lateral al izvoarelor şi al temelor: autorul vine din domeniul istoriilor religiilor, al 

mitologiei şi al etnologiei ca, după lungi şi tensionate aventuri intelectuale să pătrundă în 

miezul filozofiei şi să formuleze răspunsuri insolite, adânc întemeiate, la cele mai acute 

probleme ale gândirii abstracte contemporane.1  Prin creaţia sa şi datorită colaboratorilor de 

prestigiu (G. Dumezil, Otto Rudolf, J. Przyluski, Ananda Coomaraswamy, Petru Caraman, 

Ion Coman). Mircea Eliade intenţiona să influenţeze opinia publică în scopul înfiinţării 

institutului de orientalistică şi pregătirii unei noi generaţii de savanţi din ţara noastră. Mihai 

Coman în volumul Mit şi mitologie românească a reuşit să facă o clasificare riguroasă a 

miturilor. Multe lucrări de specialitate se concentrează asupra mitologiilor şi ceremoniilor 

proiectate de fiecare şcoală de gândire: evoluţionismul, difuzionismul, funcţionalismul, 

structuralismul, procesualismul etc. Referitor la acest mod de abordare savantă, Mihai Coman 

afirmă că eforturile autorilor sunt astfel concentrate  asupra contribuţiei sau limitelor 

paradigmelor teoretice, a polemicilor  sau sintezelor dintre şcoli, a rădăcinilor filozofice sau 

ştiinţifice, a influenţelor exercitate de diferite ştiinţe, precum istoria, ştiinţele naturii, 

psihologia şi psihanaliza, lingvistica şi teoriile literare, asupra modelului interpretativ 

specific fiecărei paradigme. În puţinele cazuri (C. Bell, 1997; J. Maisonneuve, 1988; M. 

Segalen, 1998) în care această perspectivă trece în plan secund, tratarea diverselor tipuri de 

ceremonii este sumară şi incompletă 2. 

Există multe cauze, agenţi şi etape prin care miracolul grec a condus la desprinderea 

de gândirea mitică şi religioasă şi la deschiderea porţilor pentru un nou tip de gândire, care 

peste secole avea să conducă lumea modernă. Tot în acest timp, mythos a dobândit valori care 

îl diferenţiau radical de logos şi îl asociau cu ceea ce a ajuns mitul să desemneze în 

contemporaneitate: evocarea unor lucruri legate de un trecut nedefinit, o construcţie narativă, 

având caracter fictiv şi capacitatea de a emoţiona. 

 În antiteză cu această evoluţie, termenul ritual conferă imaginea unei istorii a 

consensului. Etimologic provine de la rta, străvechi cuvânt indo-european, care se referea la 

ordinea universului, astfel spus, la echilibrul dintre lumea divină şi cea umană. Cuvântul latin 

ritus desemna ordinea actelor de preamărire a zeilor, apoi sistemul de obligaţii ale 

credincioşilor.  

                                                             
1
 Mircea Eliade , Meşterul Manole, Ed. Junimea, Iaşi, 1992, p. 5 

2
 Mihai Coman, Mit şi mitologie românească. Introducere în antropologia românească, Ed. Polirom, Bucureşti, 

2008, p.5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:46 UTC)
BDD-A23592 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



269 
 

Arnold van Gennep a definit un concept de mare perspectivă pentru studiul şi 

funcţionalismul societăţilor umane: expresia şi noţiunea de rit de trecere. 

Există multe clasificări a riturilor de trecere (R. Abrahams, 1967; B. Alexander, 1997; 

D. Kertzer, 2002; E. Leach, 1972; J. Maisonneuve, 1988; N. D. Munn, 1973; C. Riviere, 1997 

etc). Acestea sunt derutante uneori pentru cititorul aflat la începutul căutărilor sale, riturile de 

trecere marchează şi controlează cultural procesul de transformare de la o stare la alta a 

naturii, societăţii, individului. Iată una dintre clasificările riturilor: riturile în mişcare care pot 

fi paradele, procesiunile şi pelerinajele; sărbătorile şi carnavalurile; riturile politice fie impun 

ordinea şi ierarhia, fie o contestă. 

Antichitatea cunoştea sacrificiile la construcţii. Întemeierea oraşelor pe victime 

omeneşti îngropate de vii s-a realizat în Fenicia, Canaan, Palestina, Roma, Antiohia, Egipt, 

India modernă. 

 Brahmanismul a elaborat un sistem de substituiri a sacrificiului omenesc cu efigii sau 

figuri din cocă. La noi şi în alte tradiţii s-a păstrat motivul jertirii celui care zideşte, meşterul 

moare îndată ce termină lucrarea.  

Jertfele umane erau cu siguranţă cele mai şocante aspecte ale civilizaţiei aztece. Se 

credea atunci că universul creat de zei se distruge încetul cu încetul, o dată cu trecerea 

timpului.  

Mitul are o largă răspîndire, sacrificiul pentru durabilitatea-repararea construcţiilor fiind 

practicat, în vechime în Scandinavia şi la finici, la letoni şi la estonieni, la ruşi şi la 

ucraineni, la germani, în Franţa, în Anglia, în Spania, până în Oceania, Polinezia, Asia 

(ecouri aparte în China, Japonia ş.a.), aşa cum scria Mircea Eliade, în De la Zalmoxis la 

Genghis-Han. 

Mitul jertfei este înrudit cu miturile cosmogonice din Rig-Veda, cu mitul cosmogonic 

babilonian. Creaţii literare folclorice au fost semnalate în regiunile: Japonia, China, în zona 

dintre Caucaz şi Don, în nordul şi vestul Europei. În zona sud-est europeană mitul străvechi a 

depăşit etnograficul şi producţiile folclorice s-au  impus prin calitatea literară. 

Există variante balcanice precum legenda oraşului Teshang din Bosnia, a podului 

peste Struma în Bulgaria, a podului peste Mostar în Herţegovina, a  podului peste Dibra sau a 

Cetăţii Rozafat din Albania, a Cetăţii  Sakadar şi Podului  de pe Drina în fosta Iugoslavie, în 

care popoarele din sud-estul Europei au valorificat această împrejurare de tensiuni dramatice. 

Giusepe Cocchiara emite ipoteza că forma versificată a legendei ar fi depăşit zona sud- 

est europeană, câteva variante fiind integral versificate în Armenia, Gruzia, Franţa şi Anglia. 

Limbajul religios asociat practicilor ceremoniale a inclus şi termenul liturghie care 

circumscrie atât riturile religioase, cât şi orice manifestare rituală. Mitul se defineşte asfel: nu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:46 UTC)
BDD-A23592 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



270 
 

se lasă surprins ca mit decât în măsura în care revelează că ceva s-a manifestat deplin şi 

această manifestare este în acelaşi timp creatoare şi exemplară, pentru că ea întemeiază şi o 

structură a realului, şi un comportament uman. Şi pentru că toate miturile participă într-un 

anume fel la tipul mitului cosmogonic-căci orice istorie a ceea ce s-a întâmplat in illo 

tempore nu este decât o variantă a istoriei exemplare: cum s- a născut Lumea-urmează că 

toată mitologia este ontofanie, dar ontofania implică teofania sau hierofania.       

Referitor la cultura populară românească s-au configurat două mari curente: miturile 

reprezintă un substrat din care cresc diversele manifestări folclorice (M. Eliade, R. 

Vulcănescu, M. Olinescu, Gh. Muşu, N. Densusianu etc); mitul este o subspecie oarecare a 

folclorului (B. P. Hasdeu, L. Şăineanu, Al. I. Amzulescu, O. Bârlea). Identificarea fondului 

mitic autohton a generat dispute în ceea ce priveşte nivelul de generalitate  la care se plasează 

termenul mit. Astfel, Mihai Pop identifică un mit al marii treceri, Mircea Eliade, apoi Ion 

Taloş vor vorbi despre un mit al sacrificiului, O. Buhociu, M. Coman, M. Eliade despre 

mituri eroice şi iniţiatice, iar R. Vulcănescu despre mituri antropogonice teogonice etc. 

Mitul trimite la un singur personaj când vorbim despre: mitul broaştei (cosmogonice), mitul 

vidrei, mitul ţurcăi, mitul uriaşului. 

La geto-daci întâlnim, în ansamblul riturilor de sacrificiu, atât jertfele umane 

(constatate, dealtfel, şi la alte popoare), cât şi sacrificarea de animale şi ofrande, acestea două 

din urmă devenind, probabil, destul de timpuriu preponderente. În volumul Dacia preistorică, 

Nicolae Densuşianu demonstrează existenţa pe aceste meleaguri a unei civilizaţii mai vechi 

decât cele greceşti, constituită în cel mai mare imperiu care l-a cunoscut lumea, Imperiul 

pelasgic. Autorul începe cu lucrarea Era quaternal-Periodicul Paleolitic. Primul capitol se 

referă la primii locuitori a Daciei, leagănul civilizaţiei ante–elene. Dovedeşte că toată 

mitologia zisă greacă cu care se făleşte poporul elin, s-a născut în M-ţii Daciei, între Buzău şi 

Porţile de Fier. Templul cel mai mare al lumii prin importanţa lui extraordinară, a fost la 

Bucegi, pe vârful Omu. Este prezentată tradiţia poporului pelasg, că la început pământul a fost 

plan, întocmai ca în Teogonia lui Hesiod. Locuitorii au cunoscut leul de vizuini, bourul, 

cerbul sur. 

Dovedeşte că o ramură principală a acestor pelasgi vorbiră o limbă pe care o numeşte 

proto-latină, care a dat naştere latinei şi limbilor neolatinea. Acest imperiu, alcătuit din 

păstori şi cu mult în urmă din ciclopi şi metalurgi, s-a scoborât din munţi şi a înfiinţat Troia, 

Micena şi Roma. Cu mult înainte de timpurile troiane, această civilizaţie ante-elenă 

întemeiase prima unitate de cultură în Europa şi pusese totodată bazele progresului moral şi 

material în Asia de apus şi în Africa de nord. Totodată, Nicolae Densuşianu dovedeşte că 

Apollo din Delos nu este nici zeu grecesc, nici egiptean, ci o divinitate cu legende, dogme şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:46 UTC)
BDD-A23592 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



271 
 

cu rituri naţionale pelasge, căruia i-a fost închinată Insula Leuce (azi Insula Şerpilor). Când 

cultul lui Apollo suferise o înfrângere, ea fu consacrată umbrei lui Achile. Există o legendă 

despre originea divină a Mănăstirii Albe, Legenda Soarelui, care poate fi considerată un 

arhetip al legendei Mănăstirii Argeşului. Acest templu zis şi a Hiperboreilor care sunt de fapt 

pelasgii este descris în vechea legendă cu 9 altare şi cu jeţuri scrise, pe care şade bunul 

Dumnezeu-Apollo, cu bătrânul tată-Saturnuy Senex, cu Maica Sfântă-Latona şi cu Sfânta 

Măria cea Mare-Gaea, Rhea, cu Sfântă Măria Mică-Lâna, Diana, Luna şi cu Siva Vasilicuţa-

Consiva sau Ops-Consiva, divinitatea semănăturilor. 

Miturile exprimă un model moral şi comportamental peren, care ilustrează specificul 

spiritualităţii naţionale româneşti, constituindu- se în aceea ce se numeşte cultură populară. 

George Călinescu fixează, ca fiind proprii literaturii române, patru mituri fundamentale: mitul 

jertfei pentru creaţie, mitul mioritic, mitul etnogenezei, mitul erotic. 

 Dintre multitudinea de creaţii populare, baladele Mioriţa şi Monastirea Argeşului ne 

dau posibilitatea  să figurăm în planul artei o confruntare eroică, nespectaculoasă, cu destinul 

aspru. 

Legate de mitul creaţiei, o seamă din aceste tradiţii cosmogonice sunt prezentate de 

Mircea Eliade în studiile sale, Ierburile de sub cruce, La mandragore et L” Arbre de vie, 

Comentarii la Legenda Meşterului Manole: în nenumărate regiuni se vorbeşte despre 

naşterea plantelor şi a animalelor, a oamenilor sau chiar a elementelor lumii din cadavrul 

(moarte violentă)  unei divinităţi sau unei făpturi primordiale(...) De altfel basmele ne- au 

destăinuit de mult axioma aceasta, că viaţa se transmite prin moartea violentă (de cele mai 

multe ori în chip viclean la împlinire),  căci niciodată eroina, ucisă de duşmanca ei, nu piere 

cu adevărat, ci se transformă în peşte, pasăre, brad, floare etc, până când îşi recapătă forma 

omenească.3 

 Unul dintre cei mai importanţi folclorişti români, Ion Muşlea, studiază un obicei 

românesc în 1925. Lucrarea explică şi imaginea nunţii mioritice, încadrată în obiceiul nunţii 

mortului necăsătorit, prezentă  nu numai la români, ci şi la celelalte popoare balcanice, chiar 

şi la ruşii mici şi la huţuli. În 1965, Muşlea revine asupra acestui obicei prin lucrarea inedită 

Contribuţii la studiul Mioriţei. 

 Adrian Fochi, în studiul Valori ale culturii populare româneşti, determinând statutul 

uriaşului Iorgovan demonstrează că este firesc să- l integrăm pe Iovan Iorgovan al nostru 

printre figurile celebre ca: Perseu, Herakles, Kadmos, Apollo, Marduk, Ansar, Susano, Indra, 

Horus, Ghilgameş, Digenis, Akritas, Beowulf, Dobrânea, Siegfried, Dietrich von Born, Sfinţii 

                                                             
3
 Mircea Eliade , Meşterul Manole. Studii de etnologie  şi mitologie. Antologie, Selecţie de texte şi note de 

Magda Ursache şi Petru Ursache, Ed. Eikon, Cluj-Napoca, 2008, p.193 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:46 UTC)
BDD-A23592 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



272 
 

Constantin, Theodor, Gheorghe, Mihai şi alţii... Întru totul asemănător este Gruia în două 

variante bănăţene.4 

Într- una din antologiile apărute recent,  Legende. Antologie, Editura Emia, Deva, 

2005, Maria Toma- Damşa realizează  o clasificare a legendelor etiologice româneşti astfel: 

legende despre munţi şi dealuri; legende despre oraşe, cetăţi, poduri; legende despre ape; 

legende despre floră şi insecte. Întâlnim aici legendele: Cetatea Neamţului,  Povestea Iaşului,  

Legenda Sibiului, Traian şi podul de peste Dunăre. Ne- a atras atenţia legenda Cetatea Deva, 

în care protagonistul este un meşter pe nume Komives Kelemen. Acesta împreună cu 

unsprezece zidari a primit porunca de la regele maghiar Bela al IV-lea să ridice o cetate pe 

Dealul Devei. După ce s-au apucat de treabă zidarii, vedeau cu supărare că tot ce se zidea 

ziua, noaptea se surpa... În vis îi apăru stăpânul duhurilor rele, care- i spuse că zidirea nu se 

poate realiza decât prin jertfirea prin ardere a primei neveste ce va veni a doua zi dimineaţă, 

iar cenuşa ei va fi amestecată în tencuială. Kelemen o jertfi la fel ca Manole pe soţia lui. 

Pentru a nu ridica o cetate mai frumoasă, regele i- a aruncat în temniţă pe meşteri. Aflând 

despre  moartea  mamei sale singurul copil al meşterului, se stinse şi el de durere.   

   În Mitologie românească, Marcel Olinescu dă rădăcini româneşti vieţii nefiloxerate a 

formelor de artă şi cultură, folosindu-se de lucrările lui Tudor Pamfilie, Elena Niculiţă-

Voronca, Artur Gorovei, Simeon Florea Marian şi de nenumărate colecţii de folclor. El a 

clasificat legendele  şi superstiţiile româneşti astfel : despre facerea lumii, despre oamenii 

vechi (rohmanii,  jidovii sau uriaşii, căpcăunii, blajinii, jumătate de om), despre uneltirile 

diavolului contra înfăptuirilor lui Dumnezeu, despre crearea omului, legende despre Hristos, 

legende despre viaţa omului. 

Variantele în proză sunt  peste cincizeci şi se integrează zonei preliterare a mitului.  În 

1970, Ion Taloş publică în culegerea sa peste douăzeci şi trei de legende care se integrează 

acestei categorii. Rareori naraţiunea se depărta de mit prin accente umoristice. Impresia de 

poezie povestită o transmit multe texte. Emil Petrovici a publicat în acest sens un text 

reprezentativ în Anuarul Arhivelor de folclor, unde informatorul narează fără har: visul lui 

Manole,  jurământul, trădarea jurământului etc. Mai expresive sunt legendele care se 

îndepărtează de motivul central prin contaminare cu alte teme. Întâlnim poezia de tip arhaic 

sub formă de colind, horă sau cântare. Colindele despre jertfa zidirii amintesc frecvent de 

versiunea greacă, iar moravurile aspre şi economia mijloacelor literare întăresc impresia de 

poezie arhaică.   

                                                             
4Adrian Fochi, Valori ale culturii populare româneşti, vol. II, Bucureşti, Ed. Minerva, 1988, p. 192 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:46 UTC)
BDD-A23592 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



273 
 

Termenul de baladă a fost introdus de Vasile Alecsandri la 1852, în culegerea sa 

folclorică. În folcloristica românească acest termen înglobează întregul cântec epic: balada 

propriu-zisă (sau nuvelistică), cântece epice de vitejie, de haiducie, cele istorice şi cele despre 

întâmplări contemporane. Astfel de balade sunt: Soarele şi Luna, Meşterul Manole, Mioriţa, 

cât şi Miu Cobiul, Corbea, Toma Alimoş, Novăceştii, Miu Haiducul. 

La originea baladei Monastirea Argeşului stau legendele despre jertfa zidirii generate 

din mitul jertfei creatoare. Conform unei credinţe vechi, noile construcţii  nu puteau dăinui 

dacă în temelia lor nu era zidită o fiinţă omenească. Această fiinţă sacrificată era de fapt, 

ofranda adusă spiritului locului, care urma să devină duhul protector al zidirii.  

Originea sud-dunăreană a baladei Meşterului Manole, este  remarcată de Odobescu 

încă din 1879 (Biserica de la Curtea de Argeş şi Legenda Meşterului Manole). Mai târziu, a 

fost definitiv demonstrată de Kurt Schladenbach în studiul său din 1894: Die aromunische 

Ballade von der Artabriicke (Jahresbericht des Instituts fur rumănische Sprache, I. Leipzig, 

pp. 79- L21). Un rezumat comod  al tipurilor sud-estice şi maghiare, împreună cu o expunere 

succintă a ipotezelor lui Arnaudov şi Skok relativ la geneza şi difuzarea baladei în Balcani a 

dat Dimitrie Caracostea în studiul Material sud-est european şi formă românească (R. F. R, 

decembrie 1942, pp. 619- 666). Skok, împreună cu alţi savanţi, admite identitatea versiunilor 

aromâne cu cele neogreceşti, îndeosebi cu cele din Epir. În ceea ce priveşte variantele daco-

române, Skok le consideră în raporturi foarte strînse cu cele bulgăreşti, deşi găseşte că cel 

puţin două elemente nu se întâlnesc decât în cele româneşti; anume rugăciunile pe care le 

adresează Manole lui Dumnezeu ca să împiedice sosirea soţiei şi zborul de Icar al meşterului. 

Arnaudov, a studiat apoi varietatea filiaţiei. Acest lucru este confirmat şi de către Dumitru 

Caracostea.  

Culegerile de teren şi studiile lui Ion Taloş, între 1962 şi 1973, validează ipoteza 

genezei baladei din propria noastră bază etnografică. Mitul a fost prelucrat  pe pământ  

românesc, astfel că până în 1950 se cunoşteau aproximativ 25 de variante, iar monografia sa 

din 1973 examinează 165 de variante. 

Sartori, Sebillot, Şăineanu, Krauss şi Caracostea au studiat variantele balcanice ale 

baladei. Variantele sud- est europene ale Meşterului Manole prezintă multe trăsături comune, 

dar conservă şi o serie de particularităţi distincte. În balada grecească apare blestemul fiinţei 

sacrificate,  în cea sârbească motivul alăptării după moarte, iar cea românească adaugă 

motivul căutării locului de zidit, precum şi motivul lui Icar sau sfârşitul tragic al meşterilor.  

Pe bună dreptate, remarca D. Caracostea că variantele greceşti ale acestui mit au în 

comun  o serie de elemente exterioare dramei (pasărea care înţelege greşit mesajul 

meşterului către soţie,  păcăleala cu inelul căzut in temelii ); că cele bulgăreşti pun accentul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:46 UTC)
BDD-A23592 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



274 
 

pe trăsăturile realiste ale soţiei (rezistenţa, bocete, blesteme); cele sârbeşti scot în evidenţă 

sentimentul de ruşine al soţiei (ce vor zice oamenii dacă ar vedea pe bătrâna soacră, ducând 

merindele în cetate) şi iubirea mamei pentru copii, iar cele maghiare sunt schematice şi 

realiste (lipsa elementului iraţional- zână, duh, vis; absenţa dramei meşterului; plânsul 

copilului).5 

În evoluţia versiunii româneşti s-au  pus în evidenţă două straturi deosebite: unul 

arhaic, întâlnit numai în Transilvania, unde mitul zidirii apare întrupat în legendă, colindă şi 

chiar cântecul de lume şi altul mai nou, cuprinzând variantele moldo- muntene. Dintre 

numărul mare al variantelor descoperite  în aproape regiunile ţării, cele mai reuşite sunt cele 

culese de V. Alecsandri, G. Dem. Teodorescu, C. N. Mateescu.  

Faţă de toate variantele est-europene balada românească este net superioară. Ea 

debutează printr- un ritual: căutarea locului pe care se va ridica mănăstirea în timp ce toate 

celelalte versiuni încep cu un act omenesc zădărnicit (dărâmarea zidurilor). În balada 

românească meşterul se află şi rămâne tot timpul în centrul acţiunii în timp ce în admirabila 

variantă  sârbească şi bulgară accentul cade pe soţie şi pe iubirea maternă. Manole însă, 

polarizează asupră- i întreaga dramă fără ca, totuşi, rolul soţiei să-şi piardă intensitatea şi 

autenticitatea.  

Acţiunea se petrece între anii 1512 şi 1517, pe vremea lui Neagoe Basarab şi prezintă 

în viziunea  populară  apariţia  unui  monument de arhitectură, monastirea  de la Curtea de 

Argeş. Unii cercetători înclină să fixeze momentul elaborării baladei în epoca lui Şerban 

Cantacuzino şi a lui Constantin Brâncoveanu, decât în cea a lui Neagoe Basarab. 

Balada este o îmbinare armonioasă  a unsprezece motive folclorice, distribuite pe 

parcursul celor cinci momente ale acţiunii. După cum afirmă Gheorghe Ciompec episodul 

iniţial (căutarea zidului părăsit şi neisprăvit )  este o inspirată uvertură, care anunţă în egală 

măsură structura polifonică a întregului, locul aparte a creatorului (diferenţiat de acum de 

restul meşterilor) mitico- simbolică a naraţiunii.6 

În variantele transilvănene este  de remarcat onomastica invariabilă a Meşterului 

Manole în opoziţie cu varietatea numelui meşterului mare în variantele sud- dunărene. Fiinţa 

jertfită are de asemenea o onomastică invariabilă în variantele localizate la Curtea de Argeş: 

Ana, Caplea, Vilaia.  Există teme de situaţie şi teme de erou. În primul caz eroul nu poate fi 

conceput decât în anume circumstanţe,  în al doilea caz temele de erou presupun un personaj 

care întrupează ferm o idee, o atitudine. Zidirea soţiei este o împrejurare-cheie în definirea 

personajului simbol central.  

                                                             
5
 Dimitrie Caracostea,  Poezia tradiţională română, II, Bucureşti, Editura pentru literatură, 1969, p. 220 

6 Gheorghe Ciompec, Motivul creaţiei în literatură română, Editura Minerva, Bucureşti, 1979, p. 38 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:46 UTC)
BDD-A23592 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



275 
 

Drama Meşterul Manole a fost publicată la Sibiu, în 1927. Peste doi ani, în 1929,  la 6 

aprilie, piesa vedea şi lumina rampei, în premieră absolută, pe scena Teatrului Naţional din 

Bucureşti. Piesa se sprijină pe cunoscuta legendă a Mănăstirii Argeşului,  iar autorul, Lucian 

Blaga, altoieşte pe sensul metaforic al baladei populare ideea că tot ce este cu adevarat durabil 

se obţine prin jertfe. Între baladă şi dramă există o filiaţie profundă, existând pasaje în care 

Blaga  continuă balada. Meşterul Manole este o reconsiderare lirico-filozofică a unui tipar 

mitic şi comportamental cu valoare exemplară pentru existenţa spirituală românească. 

Mănăstirea este un centru cosmic, legat de cele trei nivele ale universului : lumea subterană 

prin fântănă, solul, lumea cerească prin arbore trandafir, coloană sau cruce. Ea este simbolul 

legăturii cu divinitatea. Biserica mai este numită şi Mireasa lui Hristos.  

Mănăstire-Manole-Meşteri-Mira. Cele patru consoane iniţiale ale celor patru actanţi 

sunt instanţele aceluiaşi personaj şi nu pot fi percepute ca individualităţi. Mira şi biserica sunt 

două planuri existenţiale diferite ale lui Manole. Ceea ce este Mira pentru om, este şi biserica 

pentru creator. Teatrul mitic blagian are o vădită conotaţie tragică, pentru că aşa este destinul 

omului cu o înzestrare excepţională, în ordine divină  un  ales al sorţii, iar în cea omenească-

un blestemat de acest har; de aceea, tovarăşii lui Manole îl supranumeau compătimitor pe 

acesta şi pe bună dreptate Meşterul Nenoroc. Destinul irepetabil al omului de geniu, adâncit 

printr-o suferinţă nemărginită, l-a preocupat pe Blaga şi în scrierile sale filosofice, atunci când 

analizează implicaţia raporturilor creaţie şi absolut. Din conştiinţa omului, că e o făptură 

limitată pe toate planurile, se naşte dorinţa de a crea, confruntată cu absolutul întruchipat de 

Marele Anonim. Întreaga dramă se joacă la limita dintre lumi, dintre vizibil şi invizibil, acolo 

unde se face schimb de taine şi mesaje, într- o atmosferă de extaz liturgic sacral ( în special 

în piesele puternic ritualizate )7. 

Mira devine la Blaga arhetip, adică Biserică, în vreme ce Ana are în baladă o 

personalitate abia schiţată. Meşterul Manole , individualizat insuficient de autorul anonim are 

o personalitate duală în dramă, când devine conştient de paradoxul care îl va consuma : Jertfa 

aceasta de neînchipuit-cine-o cere ? Din lumină Dumnezeu nu poate s-o ceară, fiindcă e 

jertfă de sânge, din adâncimi puteri necurate nu pot s-o ceară fiindcă jertfa e împotriva lor. 

Universul Obsesional al Meşterului este dominat de cifre . Cifra, măsura lucrurilor, raţiunea, 

dar şi alchimia subtilă a universului realizează contactul direct cu Originalul, aceasta fiind 

cauza reactivării arhetipurilor. În baladă numărul magic este preznt în versuri de început : 

Nouă meşteri mari /Calfe şi zidari/Şi Manole zece/Care-i şi întrece…Drama valorifică la un 

alt nivel, atât cifrele multiplu de trei (şase şi nouă), cât şi cifra magică şapte. Manole şi 

                                                             
7
 Cornel Moraru, Lucian Blaga. Convergenţe între poet şi filozof, Editura Ardealul ,Tg-Mureş , 2005, p.54 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:46 UTC)
BDD-A23592 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



276 
 

meşterii poartă biserica înăuntrul conştiinţei vreme de şapte ani. Manole şi Mira s-au căsătorit 

după şapte ani. După ce Mira este zidită, Manole se trezeşte din transă după şapte zile. Cifra 

trei este investită cu simboluri creştine, Biserica se va ridica după trei zile. 

Putem să-l comparăm pe Dionis a lui Mihai Eminescu cu Manole tocmai prin prisma 

dorinţei de a tinde către absolut, către un tot ce nu poate fi definit în cuvinte sau în fapte, a 

vrut să devină el însuşi Dumnezeu. Însă, şi ei, ca marii artişti unici şi geniali ca Mozart, 

Ludwig van Beethoven, Ştefan Luchian, Van Gogh, au fost pedepsiţi de către destin datorită 

cutezanţei lor de a atinge perfecţiunea. 

 Ultimii ani apar ca o perioadă fecundă în cariera motivului creaţiei. Simbolurile 

baladei au pătruns în opere ca Bietul Ioanide, Cântare Omului, Moartea unui artist, în 

poeziile lui  Nichita Stănescu, Lucian Blaga, Tudor Arghezi. Modelul, respectiv Manole, 

homo aestheticus a devenit cu precădere homo constructivus, resurecţia lui fiind o problemă 

de sociologie literară. 

Primul scriitor francez căruia balada Meşterul Manole îi sugerează o prelucrare independentă 

este  Antony Deschamps. Acest poet vede în Meşterul Manole un simbol poetic al condiţiilor 

istorice vitrege prin care a trecut România. Un alt publicist francez, Jules Brun  aseamănă 

trecutul ţării noastre cu destinul soţiei meşterului. M. Vessereau publica în 1930 cartea 

Roumanie,  terre du  dor în care este interpretat destinul Anei în mod alegoric.  Profesorul 

Antonin Rogues, scriitor francez stabilit prin 1940 în ţara noastră, semnalează într-o prefaţă la 

volumul Legendes et doines roumaines o direcţie  a prelucrărilor mai puţin îndrăzneţe. 

Hermeneutica eliadiană descifreză căile unei astfel de situaţii posibile. Levi-Strauss a 

formulat  ideea:  cerul conduce lumea în toate societăţile sălbatice, iar Mircea Eliade a pus în 

evidenţă fenomenele de regenerare a universului  mundan prin regenerarea sacrului. La rândul 

său,  Lucian Blaga, afirmând că satul românesc trăieşte sub zariştea mitului, a găsit un 

echivalent cu acelaşi sens.  

 

Bibliografie 

Bârlea, Ovidiu, Istoria folcloristicii româneşti, Editura Enciclopedia Românească, Bucureşti, 

1974  

Lucian Blaga, Perspectivă sofianică, în vol. Spaţiul mioritic (Trilogia culturii II), Editura 

Humanitas, Bucureşti, 1994 

Blaga, Lucian, Gândire magică şi religie, Trilogia valorilor, Editura Humanitas, Bucureşti,  

1996 

Blaga Lucian, Perspectiva sofianică în vol. Spaţiul mioritic (Trilogia culturii II), Editura 

Humanitas, Bucureşti, 1994 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:46 UTC)
BDD-A23592 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



277 
 

Ciompec, Gheorghe, Motivul creaţiei în literatura română, Editura Minerva, Bucureşti, 1979 

Coman, Mihai, Introducere în tipologia culturală, Editura Polirom, Iaşi, 2008  

Densusianu, Nicolae, Dacia preistorică, Editura Arhetip, 2002 

Kernbach, Victor, Dicţionar de mitologie general. Mituri. Divinităţi. Religii, Editura 

Albatros, Bucureşti, 1995 

Kernbach, Victor,  Universul mitic al românilor, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1994 

Kernbach, Victor, Miturile esenţiale, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1978 

 Lovinescu, Eugen, Istoria civilizaţiei române moderne, Ed. şi studii introductive de Z. Ornea, 

Ed. Minerva, Bucureşti, 1997 

Manolescu, Nicolae, Istoria critică a literaturii române, 5 secole de literatură, Editura 

Paralela 45, Piteşti, 2008 

Manolescu, Nicolae, Literatura română postbelică, Editura Aula, Brasov, 2001 

Micu, Dumitru, Manolescu Nicolae,  Literatura română de azi - Încercare de sinteză 1944- 

1964, poezia, proza, dramaturgia, E. T. , Bucureşti, 1965 

Olinescu, Marcel, Mitologie românescă, Editura 100+1 Gramar, Bucureşti, 2004  

Olteanu, Antoaneta, Dicţionar de mitologie. Demoni, duhuri, spirite, Editura Paideea, 2007 

Papiu Ilarian Alexandru, Istoria românilor din Dachia superioară, vol I, ediţie îngrijită, 

prefaţată, bibliografie, glosar şi notă asupra ediţiei de Serafim Duicu, cu un cuvânt înainte de 

acad. Ştefan Pascu, Casa de  Editură Mureş, Tg.-Mureş, 1996 

Pamfile, Tudor, Mitologie românescă, Editura All, Bucureşti, 1997 

Piru, Alexandru, Istoria literaturii române, Editura Grai şi suflet- Cultura Naţională, 1994 

Popa, Marian, Dicţionar de literatură română contemporană, Editura Albatros, Bucureşti, 

1971 

Paliga, Sorin, Mitologia slavilor, EdituraMeteor Press, 2006 

Raicu, Lucian, Practica scrisului şi experienţa lucrării, Editura Cartea Românească, 

Bucureşti, 1974 

 Ruxăndoiu, Pavel,  Folclorul literar în contextual literaturii populare româneşti, Editura 

Grai şi Suflet- Cultura Naţională, Colecţia “Cuminţenia Pământului”, Bucureşti, 2001 

Simion, Eugen, Scriitori români de azi, vol.I, ediţia a doua revăzută şi completată, Bucureşti, 

Ed. Cartea Românească, 1978 

Taciu, Elena, Mitologie romantică, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 2003 

Xenopol, A. D., Teoria istoriei, traducere din lb. franceză de Olga Zaicik, studiu introductiv 

de Al. Zub, Ed. Fundaţiei Culturale Române, Bucureşti, 1997 

Philippe, Walter, Mitologie creştină, Editura Artemis, 2005 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:46 UTC)
BDD-A23592 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

