DIMENSIUNEA ARHETIPALA A MITULUI JERTFEI CREATOARE

Drd. Lucretia BOGDAN

Universitatea ,,Petru Maior”, Targu-Mures

Abstract

In 10 studii de arhetipologie Corin Braga highlights that one may say that cultural anthropology plays
the same role at the level of collective imaginary as psychocritics on the level of the creative individual.

In 1925, Ion Muslea started studying a Romanian custom, returning to the same study in 1965 through
his unique paper, Contributii la studiul Mioritei.

Arhetipurile pot fi considerate stereotipuri arhaice, adicd imagini stereotipice general
umane, care in modelul Jung sunt transmise ereditar. Dupa DEX, arhetipul reprezintd un
model sau tip initial dupa care se calauzeste cineva (special) manuscris original al unei
opere. In filozofia lui Platon arhetipul este un concept care desemneazd modelul prim
originar, ideal al obiectelor sensibile, considerate care prezentari imperfecte §i copii ale sale,
fiecare din modulii ancestrali universali ai intuifiei si ai intelectului. In al patrulea inteles din
DEX termenul arhetip reprezinta modelul initial dupa care se executd o lucrare, mai ales
manuscris original dupa care se fac copii, iar in al cincilea inteles termenul arhetip
desemneazi calitatea de originalitate. Reversul acestui termen este anarhetip. in volumul De
la arhetip la anarhetip, Corin Braga aplicd principiile literaturii comparate in analizarea
conceptului de lume de dincolo Tn mentalitatea europeand, pornind de la scrierile vechi ale
vremii Tn perioada marilor descoperiri geografice.

Lumile au fost create prin sacrificarea unui Antropocosmos, a unui Mare Om
primordial. Actul sacrificial a contribuit la insufletirea lumilor. In traditia indiani, omul e
facut direct din corpul lui Purusha, concomitent cu facerea Lumilor, in traditia
mesopotamiand, dupa anumite versiuni omul e facut din tarana si din sangele unui zeu, Kingu,
sacrificat de Marduk, iar Mitologia nordicd povesteste cum gigantul primordial Ymir a fost
sacrificat de cei trei frati, Odhin, Vili si Ve ca sa faca lumile. Prin simpla imitare a gestului
divin, care e un act real pentru ca e sacru, sacrificiul coincide cu spatiul si timpul originar, Tn
care a avut loc theophania.

Folcloristii autohtoni, prin dictionare referitoare la figurile mitologice, datini si obiceiuri
traditionale, la fel ca unele dictionare de sociologie si antropologie, oferd unele informatii

despre teoriile si conceptele folosite in acest domeniu. Cea mai apropiatd lucrare de un

267

BDD-A23592 © 2009 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:10:13 UTC)



asemenea obiectiv ar fi Enciclopedia religiilor, coordonata de Mircea Eliade si publicatd in
1987. Caracteristica esentiala a strategiei stiintifice preconizata constant de Mircea Eliade
este atacul lateral al izvoarelor si al temelor: autorul vine din domeniul istoriilor religiilor, al
mitologiei si al etnologiei ca, dupa lungi si tensionate aventuri intelectuale sa patrunda in
miezul filozofiei si sa formuleze raspunsuri insolite, addnc intemeiate, la cele mai acute
probleme ale gandirii abstracte contempomne.l Prin creatia sa si datoritd colaboratorilor de
prestigiu (G. Dumezil, Otto Rudolf, J. Przyluski, Ananda Coomaraswamy, Petru Caraman,
Ion Coman). Mircea Eliade intentiona sd influenteze opinia publicd in scopul infiintarii
institutului de orientalistica si pregatirii unei noi generatii de savanti din tara noastra. Mihai
Coman 1n volumul Mit si mitologie romdneasca a reusit sa faca o clasificare riguroasa a
miturilor. Multe lucrédri de specialitate se concentreazd asupra mitologiilor si ceremoniilor
proiectate de fiecare scoald de gandire: evolutionismul, difuzionismul, functionalismul,
structuralismul, procesualismul etc. Referitor la acest mod de abordare savanta, Mihai Coman
afirma ca eforturile autorilor sunt astfel concentrate asupra contributiei sau limitelor
paradigmelor teoretice, a polemicilor sau sintezelor dintre gcoli, a radacinilor filozofice sau
stiintifice, a influentelor exercitate de diferite stiinte, precum istoria, stiinfele naturii,
psihologia si psihanaliza, lingvistica §i teoriile literare, asupra modelului interpretativ
specific fiecarei paradigme. In putinele cazuri (C. Bell, 1997; J. Maisonneuve, 1988; M.
Segalen, 1998) in care aceasta perspectiva trece in plan secund, tratarea diverselor tipuri de
ceremonii este sumarad i incompletd ?,

Existd multe cauze, agenti si etape prin care miracolul grec a condus la desprinderea
de gandirea mitica si religioasd si la deschiderea portilor pentru un nou tip de gindire, care
peste secole avea sd conducad lumea modernd. Tot in acest timp, mythos a dobandit valori care
il diferentiau radical de logos si 1l asociau cu ceea ce a ajuns mitul sd desemneze 1n
contemporaneitate: evocarea unor lucruri legate de un trecut nedefinit, o constructie narativa,
avand caracter fictiv si capacitatea de a emotiona.

In antitezd cu aceastd evolutie, termenul ritual confera imaginea unei istorii a
consensului. Etimologic provine de la rfa, strivechi cuvant indo-european, care se referea la
ordinea universului, astfel spus, la echilibrul dintre lumea divina si cea umana. Cuvantul latin
ritus desemna ordinea actelor de preamadrire a zeilor, apoi sistemul de obligatii ale

credinciosilor.

! Mircea Eliade , Mesterul Manole, Ed. Junimea, lasi, 1992, p. 5
? Mihai Coman, Mit gi mitologie romdneasca. Introducere in antropologia romdneascd, Ed. Polirom, Bucuresti,
2008, p.5.

268

BDD-A23592 © 2009 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:10:13 UTC)



Arnold van Gennep a definit un concept de mare perspectivd pentru studiul si
functionalismul societdtilor umane: expresia si notiunea de rit de trecere.

Exista multe clasificari a riturilor de trecere (R. Abrahams, 1967; B. Alexander, 1997,
D. Kertzer, 2002; E. Leach, 1972; J. Maisonneuve, 1988; N. D. Munn, 1973; C. Riviere, 1997
etc). Acestea sunt derutante uneori pentru cititorul aflat la inceputul cautarilor sale, riturile de
trecere marcheaza si controleaza cultural procesul de transformare de la o stare la alta a
naturii, societatii, individului. Iatd una dintre clasificarile riturilor: riturile Tn miscare care pot
fi paradele, procesiunile si pelerinajele; sdrbatorile si carnavalurile; riturile politice fie impun
ordinea si ierarhia, fie o contesta.

Antichitatea cunostea sacrificiile la constructii. Intemeierea oraselor pe victime
omenesti ingropate de vii s-a realizat in Fenicia, Canaan, Palestina, Roma, Antiohia, Egipt,
India moderna.

Brahmanismul a elaborat un sistem de substituiri a sacrificiului omenesc cu efigii sau
figuri din coca. La noi §i 1n alte traditii s-a pastrat motivul jertirii celui care zideste, mesterul
moare Tndatd ce termind lucrarea.

Jertfele umane erau cu siguranta cele mai socante aspecte ale civilizatiei aztece. Se

credea atunci cd universul creat de zei se distruge Incetul cu incetul, o datd cu trecerea
timpului.
Mitul are o largd raspindire, sacrificiul pentru durabilitatea-repararea constructiilor fiind
practicat, in vechime in Scandinavia §i la finici, la letoni §i la estonieni, la rusi si la
ucraineni, la germani, in Franta, in Anglia, in Spania, pana in Oceania, Polinezia, Asia
(ecouri aparte in China, Japonia s.a.), asa cum scria Mircea Eliade, in De la Zalmoxis la
Genghis-Han.

Mitul jertfei este inrudit cu miturile cosmogonice din Rig-Veda, cu mitul cosmogonic
babilonian. Creatii literare folclorice au fost semnalate in regiunile: Japonia, China, Tn zona
dintre Caucaz si Don, in nordul si vestul Europei. In zona sud-est europeana mitul stravechi a
depasit etnograficul si productiile folclorice s-au impus prin calitatea literara.

Existd variante balcanice precum legenda orasului Teshang din Bosnia, a podului
peste Struma in Bulgaria, a podului peste Mostar in Hertegovina, a podului peste Dibra sau a
Cetatii Rozafat din Albania, a Cetatii Sakadar si Podului de pe Drina n fosta Tugoslavie, in
care popoarele din sud-estul Europei au valorificat aceastd imprejurare de tensiuni dramatice.

Giusepe Cocchiara emite ipoteza ca forma versificata a legendei ar fi depasit zona sud-
est europeana, citeva variante fiind integral versificate Tn Armenia, Gruzia, Franta si Anglia.

Limbajul religios asociat practicilor ceremoniale a inclus si termenul liturghie care

circumscrie atat riturile religioase, cit si orice manifestare rituald. Mitul se defineste asfel: nu
269

BDD-A23592 © 2009 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:10:13 UTC)



se lasa surprins ca mit decat Tn masura In care reveleaza cd ceva s-a manifestat deplin si
aceastd manifestare este Tn acelasi timp creatoare si exemplara, pentru cd ea intemeiaza si o
structura a realului, si un comportament uman. Si pentru ca toate miturile participa Tntr-un
anume fel la tipul mitului cosmogonic-caci orice istorie a ceea ce s-a Intdmplat in illo
tempore nu este decat o variantd a istoriei exemplare: cum s- a nascut Lumea-urmeaza ca
toatd mitologia este ontofanie, dar ontofania implica teofania sau hierofania.

Referitor la cultura populard roméaneasca s-au configurat doud mari curente: miturile
reprezintd un substrat din care cresc diversele manifestdri folclorice (M. Eliade, R.
Vulcanescu, M. Olinescu, Gh. Musu, N. Densusianu etc); mitul este o subspecie oarecare a
folclorului (B. P. Hasdeu, L. Saineanu, Al. I. Amzulescu, O. Barlea). Identificarea fondului
mitic autohton a generat dispute in ceea ce priveste nivelul de generalitate la care se plaseaza
termenul mit. Astfel, Mihai Pop identificd un mit al marii treceri, Mircea Eliade, apoi Ion
Talos vor vorbi despre un mit al sacrificiului, O. Buhociu, M. Coman, M. Eliade despre
mituri eroice si initiatice, iar R. Vulcanescu despre mituri antropogonice teogonice etc.
Mitul trimite la un singur personaj cand vorbim despre: mitul broastei (cosmogonice), mitul
vidrei, mitul turcai, mitul uriasului.

La geto-daci intilnim, in ansamblul riturilor de sacrificiu, atat jertfele umane
(constatate, dealtfel, si la alte popoare), cat si sacrificarea de animale si ofrande, acestea doud
din urma devenind, probabil, destul de timpuriu preponderente. In volumul Dacia preistoricd,
Nicolae Densusianu demonstreaza existenta pe aceste meleaguri a unei civilizatii mai vechi
decat cele grecesti, constituitd in cel mai mare imperiu care l-a cunoscut lumea, Imperiul
pelasgic. Autorul incepe cu lucrarea Era quaternal-Periodicul Paleolitic. Primul capitol se
referd la primii locuitori a Daciei, leagénul civilizatiei ante—elene. Dovedeste cd toatd
mitologia zisa greaca cu care se faleste poporul elin, s-a nascut in M-tii Daciei, intre Buzau si
Portile de Fier. Templul cel mai mare al lumii prin importanta lui extraordinard, a fost la
Bucegi, pe varful Omu. Este prezentata traditia poporului pelasg, ca la Tnceput pamantul a fost
plan, intocmai ca In Teogonia lui Hesiod. Locuitorii au cunoscut leul de vizuini, bourul,
cerbul sur.

Dovedeste ca o ramura principald a acestor pelasgi vorbird o limba pe care o numeste
proto-latind, care a dat nastere latinei si limbilor neolatinea. Acest imperiu, alcatuit din
pastori si cu mult in urma din ciclopi §i metalurgi, s-a scoborat din munti si a infiintat Troia,
Micena si Roma. Cu mult inainte de timpurile troiane, aceastd civilizatie ante-elena
intemeiase prima unitate de culturd in Europa si pusese totodata bazele progresului moral si
material Tn Asia de apus si Tn Africa de nord. Totodata, Nicolae Densusianu dovedeste ca

Apollo din Delos nu este nici zeu grecesc, nici egiptean, ci o divinitate cu legende, dogme si
270

BDD-A23592 © 2009 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:10:13 UTC)



cu rituri nationale pelasge, céruia i-a fost inchinata Insula Leuce (azi Insula Serpilor). Cand
cultul Iui Apollo suferise o infrangere, ea fu consacratd umbrei lui Achile. Exista o legenda
despre originea divind a Manastirii Albe, Legenda Soarelui, care poate fi consideratd un
arhetip al legendei Manastirii Argesului. Acest templu zis si a Hiperboreilor care sunt de fapt
pelasgii este descris in vechea legendd cu 9 altare si cu jeturi scrise, pe care sade bunul
Dumnezeu-Apollo, cu batranul tata-Saturnuy Senex, cu Maica Sfanta-Latona i cu Sfanta
Maria cea Mare-Gaea, Rhea, cu Sfantd Maria Mica-Lana, Diana, Luna si cu Siva Vasilicuta-
Consiva sau Ops-Consiva, divinitatea semanaturilor.

Miturile exprimd un model moral $i comportamental peren, care ilustreaza specificul
spiritualitdtii nationale romanesti, constituindu- se 1n aceea ce se numeste culturd populara.
George Calinescu fixeaza, ca fiind proprii literaturii romane, patru mituri fundamentale: mitul
jertfei pentru creatie, mitul mioritic, mitul etnogenezei, mitul erotic.

Dintre multitudinea de creatii populare, baladele Miorita si Monastirea Argesului ne
dau posibilitatea sa figuram n planul artei o confruntare eroica, nespectaculoasa, cu destinul
aspru.

Legate de mitul creatiei, o seama din aceste traditii cosmogonice sunt prezentate de
Mircea Eliade in studiile sale, lerburile de sub cruce, La mandragore et L” Arbre de vie,
Comentarii la Legenda Megsterului Manole: in nenumdrate regiuni se vorbeste despre
nasterea plantelor si a animalelor, a oamenilor sau chiar a elementelor lumii din cadavrul
(moarte violentd) unei divinitati sau unei fapturi primordiale(...) De altfel basmele ne- au
destainuit de mult axioma aceasta, ca viata se transmite prin moartea violenta (de cele mai
multe ori in chip viclean la implinire), cdci niciodata eroina, ucisa de dusmanca ei, nu piere
cu adevarat, ci se transforma in peste, pasare, brad, floare etc, pana cand isi recapata forma
omeneascd.’

Unul dintre cei mai importanti folcloristi romani, Ion Muslea, studiaza un obicei
roménesc in 1925. Lucrarea explica si imaginea nuntii mioritice, incadrata in obiceiul nuntii
mortului necasatorit, prezentd nu numai la romani, ci si la celelalte popoare balcanice, chiar
si la rusii mici si la hutuli. In 1965, Muslea revine asupra acestui obicei prin lucrarea inedita
Contributii la studiul Mioritei.

Adrian Fochi, in studiul Valori ale culturii populare romdnesti, determinand statutul
uriasului Iorgovan demonstreaza ca este firesc sa- | integram pe lovan lorgovan al nostru
printre figurile celebre ca: Perseu, Herakles, Kadmos, Apollo, Marduk, Ansar, Susano, Indra,

Horus, Ghilgames, Digenis, Akritas, Beowulf, Dobranea, Siegfried, Dietrich von Born, Sfintii

* Mircea Eliade , Megterul Manole. Studii de etnologie si mitologie. Antologie, Selectie de texte si note de
Magda Ursache si Petru Ursache, Ed. Eikon, Cluj-Napoca, 2008, p.193
271

BDD-A23592 © 2009 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:10:13 UTC)



Constantin, Theodor, Gheorghe, Mihai si altii... Intru totul asemdndtor este Gruia in doud
variante bandtene.”

Intr- una din antologiile aparute recent, Legende. Antologie, Editura Emia, Deva,
2005, Maria Toma- Damsa realizeaza o clasificare a legendelor etiologice roméanesti astfel:
legende despre munti si dealuri; legende despre orase, cetati, poduri; legende despre ape;
legende despre flora si insecte. Intdlnim aici legendele: Cetatea Neamtului, Povestea lasului,
Legenda Sibiului, Traian §i podul de peste Dundre. Ne- a atras atentia legenda Cetatea Deva,
in care protagonistul este un mester pe nume Komives Kelemen. Acesta Tmpreund cu
unsprezece zidari a primit porunca de la regele maghiar Bela al IV-lea sa ridice o cetate pe
Dealul Devei. Dupd ce s-au apucat de treaba zidarii, vedeau cu supdrare ca tot ce se zidea
ziua, noaptea se surpa... In vis ii aparu stapanul duhurilor rele, care- i spuse ci zidirea nu se
poate realiza decat prin jertfirea prin ardere a primei neveste ce va veni a doua zi dimineata,
iar cenusa ei va fi amestecatd in tencuiald. Kelemen o jertfi la fel ca Manole pe sotia lui.
Pentru a nu ridica o cetate mai frumoasa, regele i- a aruncat in temnitd pe mesteri. Afland
despre moartea mamei sale singurul copil al mesterului, se stinse si el de durere.

In Mitologie roméaneascd, Marcel Olinescu da radicini romanesti vietii nefiloxerate a
formelor de artd si culturd, folosindu-se de lucrdrile lui Tudor Pamfilie, Elena Niculita-
Voronca, Artur Gorovei, Simeon Florea Marian si de nenumarate colectii de folclor. El a
clasificat legendele si superstitiile roménesti astfel : despre facerea lumii, despre oamenii
vechi (rohmanii, jidovii sau uriasii, cdpcaunii, blajinii, jumatate de om), despre uneltirile
diavolului contra infaptuirilor lui Dumnezeu, despre crearea omului, legende despre Hristos,
legende despre viata omului.

Variantele in prozi sunt peste cincizeci si se integreazi zonei preliterare a mitului. In
1970, Ion Talos publica 1n culegerea sa peste douazeci si trei de legende care se integreaza
acestei categorii. Rareori naratiunea se departa de mit prin accente umoristice. Impresia de
poezie povestitd o transmit multe texte. Emil Petrovici a publicat in acest sens un text
reprezentativ in Anuarul Arhivelor de folclor, unde informatorul nareaza fara har: visul lui
Manole, jurdmantul, trddarea jurdmantului etc. Mai expresive sunt legendele care se
indepirteaza de motivul central prin contaminare cu alte teme. Intdlnim poezia de tip arhaic
sub forma de colind, hord sau cantare. Colindele despre jertfa zidirii amintesc frecvent de
versiunea greacd, iar moravurile aspre si economia mijloacelor literare intaresc impresia de

poezie arhaica.

*Adrian Fochi, Valori ale culturii populare roménesti, vol. 11, Bucuresti, Ed. Minerva, 1988, p. 192

272

BDD-A23592 © 2009 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:10:13 UTC)



Termenul de baladd a fost introdus de Vasile Alecsandri la 1852, in culegerea sa
folclorica. In folcloristica romaneasca acest termen inglobeazi intregul cintec epic: balada
propriu-zisa (sau nuvelisticd), cantece epice de vitejie, de haiducie, cele istorice si cele despre
intdmplari contemporane. Astfel de balade sunt: Soarele si Luna, Mesterul Manole, Miorita,
cat si Miu Cobiul, Corbea, Toma Alimos, Novacestii, Miu Haiducul.

La originea baladei Monastirea Argesului stau legendele despre jertfa zidirii generate
din mitul jertfei creatoare. Conform unei credinte vechi, noile constructii nu puteau dainui
daca in temelia lor nu era ziditd o fiintd omeneascd. Aceasta fiintd sacrificata era de fapt,
ofranda adusa spiritului locului, care urma sd devina duhul protector al zidirii.

Originea sud-dundreana a baladei Mesterului Manole, este remarcatd de Odobescu
inca din 1879 (Biserica de la Curtea de Arges si Legenda Mesterului Manole). Mai tarziu, a
fost definitiv demonstrata de Kurt Schladenbach in studiul sau din 1894: Die aromunische
Ballade von der Artabriicke (Jahresbericht des Instituts fur rumanische Sprache, 1. Leipzig,
pp- 79- L21). Un rezumat comod al tipurilor sud-estice si maghiare, Tmpreund cu o expunere
succinta a ipotezelor lui Arnaudov si Skok relativ la geneza si difuzarea baladei in Balcani a
dat Dimitrie Caracostea in studiul Material sud-est european si forma romaneasca (R. F. R,
decembrie 1942, pp. 619- 666). Skok, Tmpreund cu alti savanti, admite identitatea versiunilor
aromdne cu cele neogrecesti, indeosebi cu cele din Epir. In ceea ce priveste variantele daco-
roméne, Skok le considerd 1n raporturi foarte strinse cu cele bulgaresti, desi gaseste ca cel
putin doud elemente nu se intalnesc decat in cele roménesti; anume rugdciunile pe care le
adreseazd Manole lui Dumnezeu ca sa Tmpiedice sosirea sotiei si zborul de Icar al mesterului.
Arnaudov, a studiat apoi varietatea filiatiei. Acest lucru este confirmat si de catre Dumitru
Caracostea.

Culegerile de teren si studiile lui Ion Talos, intre 1962 si 1973, valideaza ipoteza
genezei baladei din propria noastrd bazd etnografica. Mitul a fost prelucrat pe pamant
roménesc, astfel cd pana in 1950 se cunosteau aproximativ 25 de variante, iar monografia sa
din 1973 examineaza 165 de variante.

Sartori, Sebillot, Sdineanu, Krauss si Caracostea au studiat variantele balcanice ale
baladei. Variantele sud- est europene ale Mesterului Manole prezintd multe trasdturi comune,
dar conserva si o serie de particularitati distincte. In balada greceasca apare blestemul fiintei
sacrificate, 1n cea sirbeasca motivul aldptarii dupad moarte, iar cea romaneascd adaugi
motivul cautarii locului de zidit, precum si motivul lui Icar sau sfarsitul tragic al mesterilor.

Pe buna dreptate, remarca D. Caracostea ca variantele grecesti ale acestui mit au in
comun o serie de elemente exterioare dramei (pasarea care intelege gresit mesajul

mesterului cdtre sotie, pdcaleala cu inelul cazut in temelii ); ca cele bulgaresti pun accentul
273

BDD-A23592 © 2009 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:10:13 UTC)



pe trasaturile realiste ale sotiei (rezistenta, bocete, blesteme); cele sdrbesti scot in evidenta
sentimentul de rusine al sotiei (ce vor zice oamenii daca ar vedea pe bdtrdana soacrd, ducdnd
merindele in cetate) §i iubirea mamei pentru copii, iar cele maghiare sunt schematice §i
realiste (lipsa elementului irational- zdnda, duh, vis; absenta dramei mesterului; plansul
copilului).’

In evolutia versiunii romanesti s-au pus in evidenti doud straturi deosebite: unul
arhaic, intdlnit numai Tn Transilvania, unde mitul zidirii apare intrupat in legenda, colinda si
chiar cantecul de lume si altul mai nou, cuprinzand variantele moldo- muntene. Dintre
numarul mare al variantelor descoperite in aproape regiunile tarii, cele mai reusite sunt cele
culese de V. Alecsandri, G. Dem. Teodorescu, C. N. Mateescu.

Fatd de toate variantele est-europene balada romaneascd este net superioard. Ea
debuteazd printr- un ritual: cdutarea locului pe care se va ridica mandstirea in timp ce toate
celelalte versiuni fncep cu un act omenesc zadarnicit (dardmarea zidurilor). In balada
roméneasca mesterul se afld si raméne tot timpul 1n centrul actiunii in timp ce Tn admirabila
variantd sarbeascd si bulgard accentul cade pe sotie si pe iubirea maternd. Manole 1nsa,
polarizeaza asupra- i intreaga drama fard ca, totusi, rolul sotiei sd-si piardd intensitatea i
autenticitatea.

Actiunea se petrece intre anii 1512 si 1517, pe vremea lui Neagoe Basarab si prezinta
in viziunea populard aparitia unui monument de arhitecturd, monastirea de la Curtea de
Arges. Unii cercetdtori Inclina sd fixeze momentul elaborarii baladei in epoca lui Serban
Cantacuzino si a lui Constantin Brancoveanu, decit in cea a lui Neagoe Basarab.

Balada este o Tmbinare armonioasd a unsprezece motive folclorice, distribuite pe
parcursul celor cinci momente ale actiunii. Dupd cum afirmd Gheorghe Ciompec episodul
initial (cautarea zidului parasit si neispravit ) este o inspirata uverturd, care anuntd in egala
masura structura polifonica a intregului, locul aparte a creatorului (diferentiat de acum de
restul mesterilor) mitico- simbolica a nara,tilmii.6

In variantele transilvinene este de remarcat onomastica invariabild a Mesterului
Manole in opozitie cu varietatea numelui mesterului mare in variantele sud- dunérene. Fiinta
jertfita are de asemenea o onomasticd invariabild 1n variantele localizate la Curtea de Arges:
Ana, Caplea, Vilaia. Exista teme de situatie si teme de erou. In primul caz eroul nu poate fi
conceput decat in anume circumstante, in al doilea caz temele de erou presupun un personaj
care Intrupeaza ferm o idee, o atitudine. Zidirea sotiei este o imprejurare-cheie in definirea

personajului simbol central.

® Dimitrie Caracostea, Poezia traditionala romdnd, 11, Bucuresti, Editura pentru literatura, 1969, p. 220
6 Gheorghe Ciompec, Motivul creatiei in literatura romdna, Editura Minerva, Bucuresti, 1979, p. 38

274

BDD-A23592 © 2009 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:10:13 UTC)



Drama Mesterul Manole a fost publicata la Sibiu, in 1927. Peste doi ani, in 1929, la 6
aprilie, piesa vedea si lumina rampei, Tn premiera absoluta, pe scena Teatrului National din
Bucuresti. Piesa se sprijind pe cunoscuta legendd a Manastirii Argesului, iar autorul, Lucian
Blaga, altoieste pe sensul metaforic al baladei populare ideea ca tot ce este cu adevarat durabil
se obtine prin jertfe. Intre baladd si dramia existi o filiatie profunda, existind pasaje in care
Blaga continud balada. Mesterul Manole este o reconsiderare lirico-filozoficad a unui tipar
mitic si comportamental cu valoare exemplard pentru existenta spirituald romaneasca.
Manastirea este un centru cosmic, legat de cele trei nivele ale universului : lumea subterana
prin fantana, solul, lumea cereasca prin arbore trandafir, coloana sau cruce. Ea este simbolul
legdturii cu divinitatea. Biserica mai este numita si Mireasa lui Hristos.

Manastire-Manole-Mesteri-Mira. Cele patru consoane initiale ale celor patru actanti
sunt instantele aceluiasi personaj si nu pot fi percepute ca individualitati. Mira si biserica sunt
doua planuri existentiale diferite ale lui Manole. Ceea ce este Mira pentru om, este si biserica
pentru creator. Teatrul mitic blagian are o vaditd conotatie tragica, pentru ca asa este destinul
omului cu o inzestrare exceptionald, in ordine divind un ales al sortii, iar in cea omeneasca-
un blestemat de acest har; de aceea, tovarasii lui Manole 1l supranumeau compatimitor pe
acesta si pe buna dreptate Mesterul Nenoroc. Destinul irepetabil al omului de geniu, adancit
printr-o suferintd nemarginita, 1-a preocupat pe Blaga si in scrierile sale filosofice, atunci cand
analizeaza implicatia raporturilor creatie si absolut. Din constiinta omului, cad e o fapturad
limitata pe toate planurile, se naste dorinta de a crea, confruntatd cu absolutul intruchipat de
Marele Anonim. Intreaga drama se joacd la limita dintre lumi, dintre vizibil si invizibil, acolo
unde se face schimb de taine §i mesaje, intr- o atmosfera de extaz liturgic sacral ( in special
in piesele puternic ritualizate ).

Mira devine la Blaga arhetip, adica Biserica, In vreme ce Ana are 1n baladd o
personalitate abia schitatd. Mesterul Manole , individualizat insuficient de autorul anonim are
o personalitate duald in drama, cand devine constient de paradoxul care 1l va consuma : Jertfa
aceasta de neinchipuit-cine-o cere ? Din lumina Dumnezeu nu poate s-o ceard, fiindcad e
Jjertfa de sange, din addncimi puteri necurate nu pot s-o ceara fiindca jertfa e impotriva lor.
Universul Obsesional al Mesterului este dominat de cifre . Cifra, masura lucrurilor, ratiunea,
dar si alchimia subtild a universului realizeaza contactul direct cu Originalul, aceasta fiind
cauza reactivarii arhetipurilor. In baladid numirul magic este preznt in versuri de inceput :
Noua mesteri mari /Calfe si zidari/Si Manole zece/Care-i i intrece...Drama valorifica la un

alt nivel, atat cifrele multiplu de trei (sase si noud), cét si cifra magica sapte. Manole si

7 Cornel Moraru, Lucian Blaga. Convergente intre poet si filozof, Editura Ardealul ,Tg-Mures , 2005, p.54

275

BDD-A23592 © 2009 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:10:13 UTC)



mesterii poartd biserica Tnduntrul constiintei vreme de sapte ani. Manole si Mira s-au casatorit
dupa sapte ani. Dupa ce Mira este zidita, Manole se trezeste din transa dupa sapte zile. Cifra
trei este investitd cu simboluri crestine, Biserica se va ridica dupa trei zile.

Putem sa-1 compardm pe Dionis a lui Mihai Eminescu cu Manole tocmai prin prisma
dorintei de a tinde catre absolut, citre un tot ce nu poate fi definit in cuvinte sau in fapte, a
vrut si devind el insusi Dumnezeu. Insd, si ei, ca marii artisti unici si geniali ca Mozart,
Ludwig van Beethoven, Stefan Luchian, Van Gogh, au fost pedepsiti de cétre destin datorita
cutezantei lor de a atinge perfectiunea.

Ultimii ani apar ca o perioadd fecundd in cariera motivului creatiei. Simbolurile

baladei au patruns in opere ca Bietul loanide, Cantare Omului, Moartea unui artist, In
poeziile lui Nichita Stanescu, Lucian Blaga, Tudor Arghezi. Modelul, respectiv Manole,
homo aestheticus a devenit cu precadere homo constructivus, resurectia lui fiind o problema
de sociologie literara.
Primul scriitor francez caruia balada Mesterul Manole 1i sugereaza o prelucrare independenta
este Antony Deschamps. Acest poet vede In Mesterul Manole un simbol poetic al conditiilor
istorice vitrege prin care a trecut Roméania. Un alt publicist francez, Jules Brun aseamina
trecutul tarii noastre cu destinul sotiei mesterului. M. Vessereau publica in 1930 cartea
Roumanie, terre du dor 1n care este interpretat destinul Anei in mod alegoric. Profesorul
Antonin Rogues, scriitor francez stabilit prin 1940 in tara noastra, semnaleaza intr-o prefata la
volumul Legendes et doines roumaines o directie a prelucrarilor mai putin indridznete.

Hermeneutica eliadiana descifreza cdile unei astfel de situatii posibile. Levi-Strauss a
formulat ideea: cerul conduce lumea 1n toate societatile salbatice, iar Mircea Eliade a pus in
evidenta fenomenele de regenerare a universului mundan prin regenerarea sacrului. La randul
sdu, Lucian Blaga, afirmind cad satul romanesc trdieste sub zaristea mitului, a gasit un

echivalent cu acelasi sens.

Bibliografie

Barlea, Ovidiu, Istoria folcloristicii romdnesti, Editura Enciclopedia Roméaneasca, Bucuresti,
1974

Lucian Blaga, Perspectiva sofianicd, in vol. Spatiul mioritic (Trilogia culturii II), Editura
Humanitas, Bucuresti, 1994

Blaga, Lucian, Gdndire magica si religie, Trilogia valorilor, Editura Humanitas, Bucuresti,
1996

Blaga Lucian, Perspectiva sofianica n vol. Spatiul mioritic (Trilogia culturii II), Editura

Humanitas, Bucuresti, 1994
276

BDD-A23592 © 2009 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:10:13 UTC)



Ciompec, Gheorghe, Motivul creatiei in literatura romdna, Editura Minerva, Bucuresti, 1979
Coman, Mihai, Introducere in tipologia culturala, Editura Polirom, lasi, 2008

Densusianu, Nicolae, Dacia preistorica, Editura Arhetip, 2002

Kernbach, Victor, Dictionar de mitologie general. Mituri. Divinitati. Religii, Editura
Albatros, Bucuresti, 1995

Kernbach, Victor, Universul mitic al romdnilor, Editura Stiintifica, Bucuresti, 1994
Kernbach, Victor, Miturile esentiale, Editura Stiintifica, Bucuresti, 1978

Lovinescu, Eugen, Istoria civilizatiei romdne moderne, Ed. si studii introductive de Z. Ornea,
Ed. Minerva, Bucuresti, 1997

Manolescu, Nicolae, Istoria critica a literaturii romdne, 5 secole de literatura, Editura
Paralela 45, Pitesti, 2008

Manolescu, Nicolae, Literatura romdna postbelica, Editura Aula, Brasov, 2001

Micu, Dumitru, Manolescu Nicolae, Literatura romdnd de azi - Incercare de sintezd 1944-
1964, poezia, proza, dramaturgia, E. T. , Bucuresti, 1965

Olinescu, Marcel, Mitologie romdnesca, Editura 100+1 Gramar, Bucuresti, 2004

Olteanu, Antoaneta, Dictionar de mitologie. Demoni, duhuri, spirite, Editura Paideea, 2007
Papiu Ilarian Alexandru, Istoria romdnilor din Dachia superioard, vol 1, editie ingrijita,
prefatata, bibliografie, glosar si nota asupra editiei de Serafim Duicu, cu un cuvant Thainte de
acad. Stefan Pascu, Casa de Editurd Mures, Tg.-Mures, 1996

Pamfile, Tudor, Mitologie romdnesca, Editura All, Bucuresti, 1997

Piru, Alexandru, Istoria literaturii romdne, Editura Grai si suflet- Cultura Nationald, 1994
Popa, Marian, Dictionar de literatura romdna contemporand, Editura Albatros, Bucuresti,
1971

Paliga, Sorin, Mitologia slavilor, EdituraMeteor Press, 2006

Raicu, Lucian, Practica scrisului si experienta lucrarii, Editura Cartea Romaneasca,
Bucuresti, 1974

Ruxandoiu, Pavel, Folclorul literar in contextual literaturii populare romdnesti, Editura
Grai si Suflet- Cultura Nationala, Colectia “Cumintenia PaAmantului”, Bucuresti, 2001

Simion, Eugen, Scriitori romdni de azi, vol.l, editia a doua revazutd si completata, Bucuresti,
Ed. Cartea Romaneasca, 1978

Taciu, Elena, Mitologie romantica, Editura Cartea Romaneasca, Bucuresti, 2003

Xenopol, A. D., Teoria istoriei, traducere din Ib. franceza de Olga Zaicik, studiu introductiv
de Al. Zub, Ed. Fundatiei Culturale Roméane, Bucuresti, 1997

Philippe, Walter, Mitologie crestina, Editura Artemis, 2005

277

BDD-A23592 © 2009 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:10:13 UTC)


http://www.tcpdf.org

