
229

Bernd Stefanink - bstefanink@hotmail.com
Universität Bielefeld, Deutschland/Adama University, Ethiopia

Ioana Balacescu - ioanadi@hotmail.com
Universitatea din Craiova, Romania 

Mots-clés : identité européenne, déontologie du traducteur, approche herméneutique, empathie, 
cognitivisme et traduction, politique linguistique, multilinguisme

The Hermeneutic Translator’s Role 
in the Construction of a European Identity

Abstract: The crisis of confidence that Europe is now experiencing makes it obvious that, without 
the consciousness of a European identity, the economic and monetary union runs the risk of 
disintegration. How can we hope to build this awareness of the European identity? The model 
for building any sort of national identity based on “language” cannot and should not apply to 
Europe whether we are talking about an artificially constructed language such as Esperanto or 
about a dominant language like English. It is up to the translators to seize the opportunity offered 
by European multilingualism! The ethical code requires the translator to create, through his/
her translations, a common basis for the consciousness of differences and identities of thought 
needed to build this European identity. Indeed, in so far as each translation remains a subjective 
interpretation of the original, it can be expected to reveal to an author’s how his vision can be read 
differently by others according to their different cultural background and can lead to a discussion 
from which a better understanding of one another can emerge. A translator’s main quality is that of 
empathy and this is something his/her training should put an emphasis on. Such training will adopt 

 Synergies Roum
anie n° 7 - 2012 pp. 229-244

Le rôle du traducteur herméneute 
dans la construction d’une identité européenne

Résumé  : La crise de confiance que traverse l’Europe à l’heure actuelle révèle que 
sans la conscience d’une identité européenne, l’union monétaire et économique risque 
d’éclater. Comment construire cette conscience d’une identité européenne ? Le modèle 
de construction d’une identité nationale autour du facteur « langue » ne peut et ne doit 
pas s’appliquer à l’Europe, ni autour d’une langue construite comme l’espéranto, ni 
autour d’une langue dominante comme l’anglais. Au traducteur de saisir la chance que 
lui offre le multilinguisme européen ! La déontologie du traducteur lui impose de créer 
à travers ses traductions une base commune pour la prise de conscience des différences 
et des identités de pensée, nécessaire à la construction d’une identité européenne. 
En effet, chaque traduction étant toujours une interprétation subjective de l’original, 
elle sera susceptible de révéler à son auteur la vision différente de l’Autre, fonction 
d’une autre culture, et donnera lieu à une discussion dont se dégagera une meilleure 
compréhension mutuelle. La qualité principale du traducteur sera l’empathie, au 
développement de laquelle on devra veiller dans sa formation, formation qui tiendra 
d’une approche herméneutique, d’une part, et d’une conception de la traduction 
comme d’un genre littéraire susceptible d’enrichir la culture hôte, d’autre part. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



230

a hermeneutic approach on the one hand and a conception of translation as a literary genre capable 
of enriching the host culture, on the other.

Keywords: European identity, translator’s ethical code, hermeneutic approach, empathy, 
cognitivism and translation, linguistic policy, multilingualism

Les temps sont révolus où le traducteur était considéré comme un automate qui 
était censé «  recopier en langue française  » une lettre que le commanditaire 
de la traduction avait reçue en allemand. Le traducteur est maintenant reconnu 
comme un médiateur interculturel. À un moment où la Communauté Européenne 
est en proie à une crise aiguë liée aux problèmes économiques de certains de ses 
membres, il est de son devoir moral et déontologique – étant donné les compétences 
de médiateur qui lui sont attribuées – de se demander dans quelle mesure il peut 
contribuer à sceller les liens qui relient les membres de cette Communauté entre 
eux et à soutenir la construction d’une « identité européenne ».  

Dans la présentation du colloque organisé en juin 2007 par Andrei Marga à 
l’Université Babeş Bolyai de Cluj-Napoca sur le thème de la construction d’une 
identité européenne, une des questions majeures auxquelles les participants 
avaient été invités à réfléchir était de savoir si une telle construction pouvait 
se faire sur les modèles suivis pour aboutir à une identité nationale ou si, au 
contraire, il fallait chercher de nouvelles voies.

Aussi allons-nous examiner dans quelle mesure l’exemple de la construction 
d’une identité nationale peut servir de modèle, quels sont les facteurs qui y 
ont joué un rôle déterminant, dans quelle mesure ils pourraient jouer un rôle 
dans la construction d’une identité européenne et, si cela n’était pas le cas, 
comment on pourrait parer à ce manque. 

Exemples de recherche identitaire nationale et supranationale

Une recherche identitaire réussie : l’exemple de la Roumanie entre 1829 et 1859
Le facteur « langue »

D’un point de vue sociolinguistique, l’évolution politique de la Roumanie illustre 
de façon exemplaire le rôle joué par la langue dans la recherche de l’identité 
nationale.

Ion Heliade Rǎdulescu, « honnête homme » du XIXe siècle par excellence, qui a 
contribué de façon essentielle au succès de cette recherche identitaire, a mis 
en évidence le rôle éminent joué par la langue dans la recherche identitaire 
au niveau national  : «  Seule la langue unit, renforce et définit la Nation  » 
(Rădulescu, 1939 : 46 ; notre traduction). Ceci l’a amené à mener une politique 
très décidée et de longue haleine dans ce sens. Et avec succès ! Le problème 
que Heliade Rǎdulescu avait à résoudre restait d’actualité même un siècle 
plus tard si l’on en croit au nombre des publications qui le traitaient dans 
la deuxième moitié du XXe siècle  : il s’agissait de prouver la «  romanité du 
roumain », de faire apparaître l’identité culturelle romane du roumain telle 
qu’elle se reflétait dans la langue.

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 229-244

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



231

En effet, même au XXe siècle, il existait encore des linguistes remettant en cause 
le caractère roman du roumain. Ainsi, le célèbre linguiste Roman Jakobson a-t-il 
catégorisé le roumain comme « langue mixte » et le non moins connu romaniste 
Hugo Schuchard a pu écrire dans un ouvrage qui fait autorité en la matière  : 
« La preuve que le roumain est une langue romane n’a pas encore été fournie » 
(Weigand, 1925 : V). Heliade Rădulescu a dû faire face au même type de mise 
en doute du caractère roman du roumain. Lorsqu’un envoyé du général Kisseleff 
lui dit que le roumain est une langue slave, il entreprend une longue lutte pour 
prouver la romanité du roumain.

Rădulescu avait compris que, pour mener à bien cette lutte, il devait éliminer les 
éléments slaves dans la langue roumaine, à commencer par l’écriture. Celle-ci 
était, en effet, cyrillique, comme dans les langues slaves. Rădulescu entreprit 
de la remplacer par l’écriture latine. Pour ce faire, il se servit d’un média créé 
par lui-même en 1832 : le Curier de ambe sexe (Courrier des deux sexes). Il y 
remplace peu à peu, pendant huit années durant, les unes après les autres, les 
lettres cyrilliques par des lettres latines, en annonçant sur la première page de 
chaque journal les lettres qui ont été remplacées dans le numéro en question.

Restait le problème de l’orthographe. Le changement d’écriture offrait, en effet, 
l’occasion rêvée pour chaque linguiste de créer une orthographe phonétique où 
à chaque son pourrait correspondre une lettre. C’était aussi l’intention initiale 
de Rădulescu. Mais l’affirmation de Kisseleff sur le roumain comme langue slave 
lui fait radicalement changer d’avis. En 1840, il écrit Paralelismu între limba 
română şi italiană, ouvrage dans lequel il démontre le caractère roman du 
roumain par l’intermédiaire de l’italien : il considère les deux langues comme 
des sœurs qui ont la même mère qui est le latin. Quant à l’orthographe, il opte 
maintenant pour une orthographe qui se veut délibérément latinisante, afin de 
faire ressortir le caractère roman de la langue roumaine et d’affirmer l’identité 
culturelle des Roumains face aux peuples slaves, un peu à l’image des écrivains 
de la Pléiade au XVIe siècle, « illustrant » et défendant la langue française face 
au latin. Il incite les Roumains à écrire avec « leurs propres lettres nationales », 
avec les «  lettres de leurs ancêtres  », expliquant que les lettres slaves ont 
été introduites uniquement dans le cadre de la christianisation, mais que « de 
nos jours on constate l’existence d’une ligne de démarcation entre le monde 
roman et le monde slave ». Cette frontière serait due uniquement aux signes 
caractéristiques qui distinguent une nation de l’autre, à savoir « la langue, les 
lettres avec lesquelles on l’écrit, ses lois, sa physionomie ». C’est en ces termes 
qu’il s’adresse aux lecteurs de la réédition du numéro 1 du Curier de ambe sexe. 
Le succès de sa politique linguistique, en effet, a été tel que les lecteurs du 
Curier de ambe sexe ont demandé la réédition de tous les numéros des deux 
premières années en caractères latins. 

La traduction instrumentalisée au profit d’une prise de conscience de la 
culture romane commune

L’importance que revêt la langue pour l’identité culturelle aux yeux de 
Rădulescu apparaît encore plus clairement dans son traitement du lexique. 
Celui-ci était en grande partie composé de mots slaves. Rădulescu mène une 
campagne effrénée de remplacement de ces mots par des mots d’origine 

Le rôle du traducteur herméneute dans la construction d’une identité européenne

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



232

latine, avec des argumentations parfois plutôt surprenantes : ainsi le mot slave 
slobozenie a été remplacé par le mot libertate, parce que celui-ci exprimerait 
de façon nettement plus convaincante le sentiment de « liberté » que ce mot 
était censé communiquer.

Pour enrichir le lexique roumain de mots d’origine latine, Rădulescu recommande 
de recourir à la traduction à partir d’autres langues romanes, comme le français 
et l’italien, une recommandation qui nous rappelle évidemment celle de du 
Bellay pour le français, même si ce dernier était attaché plus particulièrement 
à prêcher l’imitation de la syntaxe latine dans les traductions pour donner 
plus d’élégance à la phrase française. Chez Rădulescu il ne s’agit cependant 
pas d’une imitation servile  : les mots empruntés devront être «  habillés à 
la roumaine  », l’habit se composant principalement de différents types de 
suffixation roumaine ainsi que d’une orthographe « roumanisante ». Là encore, 
sa politique linguistique s’est vue pleinement couronnée de succès  : d’un 
vocabulaire en majorité d’origine slave avant le XIXe siècle, le roumain est 
passé à un vocabulaire qui dans son usage est à 80% d’origine romane. 

Rădulescu n’est pas un cas isolé. Tous les intellectuels roumains de cette époque 
qui sont intéressés par la question sont convaincus que l’union nationale des 
trois provinces ne peut se faire que par le biais de la langue. Dans chaque 
numéro de la presse qui vient de voir le jour on peut lire leur proclamations. 
Ainsi Manguica (1860 : 287) écrit :

Une culture nationale sans une culture de la langue n’a aucun pouvoir, c’est pourquoi 
nous devons concentrer tous nos efforts sur la culture de la langue, car il s’agit là 
d’une tâche qui est aussi importante et aussi difficile à remplir que celle de notre vie 
politique.

De même Seulescu (1839 : 289) parle du

caractère uniforme de la langue roumaine qui réunit les Roumains en tant que nation. 
La langue est le trait caractéristique d’une nation, qui ne vit que dans la mesure où 
sa langue vit et qui meurt quand sa langue est morte.

Dans la deuxième année de la parution du journal Foia pentru minte, inimă 
şi literatură qu’il a créé, George Bariţiu se déclare prêt à accepter dans son 
journal des articles concernant « la culture de la langue » qui auront paru dans 
des journaux moldaves et valaques afin d’en permettre l’accès aux lecteurs de 
la Transylvanie. 

Ces efforts communs dans les trois provinces ont abouti à la construction d’une 
identité nationale qui s’est finalement matérialisée dans la fondation d’un 
royaume unissant les trois provinces. 

Langue, Individu et Nation chez Constantin Noica

Cette crise identitaire liée à la langue resurgit en Roumanie sous le régime 
communiste après la seconde guerre mondiale, un moment où certains linguistes 
vont même jusqu’à inventer des théories linguistiques, comme celle du timbre 
vocalique des consonnes roumaines – théorie défendue par le communiste Emil 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 229-244

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



233

Petrovici pour prouver le caractère slave du phonétisme roumain – ou encore 
celle de l’anti-communiste Octave Nandriş qui va chercher l’origine des sons 
non-latins du roumain dans un obscur substrat dace sur lequel nous n’avons 
pratiquement pas de renseignements en ce qui concerne le phonétisme.

Voyons comment un grand philosophe roumain, qui a marqué son époque, résout 
cette crise identitaire et quel est le rôle joué par la langue dans la recherche 
d’une solution. Bien avant l’idée d’une Union Européenne, Constantin Noica a 
plaidé la cause d’une Europe des Nations examinant les rapports entre Individu 
et Nation et le rôle de la Nation elle-même dans le cadre supranational plus 
vaste, esquissant les rapports qui devraient exister dans cette Europe des 
Nations telle qu’il l’imaginait avant la lettre. 

Dans un essai ayant pour titre Logică Naţională, Noica (essai écrit en 1936, 
repris dans Noica 1998) décrit les rapports entre Individu et Nation. L’individu 
est l’âme de la Nation, car une Nation vit dans la mesure où elle a atteint une 
certaine spiritualité (et non pas parce qu’elle comporte un certain nombre 
de citoyens ou dispose d’un certain pouvoir). La Nation, quant à elle, se 
place hiérarchiquement en dessous de l’ensemble de l’humanité. L’humanité 
« transcende la Nation tout en la respectant » (Noica 1998 :49). Et la Nation 
doit se « discipliner » face à l’humanité en s’en approchant.

Dans un autre essai, «  Nationalisme et individualisme  », Noica voit la vraie 
attitude à adopter face au nationalisme dans une distanciation tant face à 
l’individu que face au groupe. C’est seulement en gardant sa personnalité et son 
individualité que l’individu peut s’intégrer de façon enrichissante dans le groupe 
que constitue la Nation sans s’y perdre.

Rapporté à l’Europe, cela veut dire que les différentes nations qui constituent 
l’Europe doivent garder leur identité culturelle pour enrichir l’Europe, mais aussi 
développer une certaine distance face à celle-ci en tant que Nation pour pouvoir 
s’intégrer.

Là encore, le rôle de la langue est fondamental. Comme chez les honnêtes 
hommes du 19e siècle qui ont construit l’identité culturelle roumaine autour 
de la langue, le facteur langue revêt une importance capitale chez Constantin 
Noica. Pour Noica, la langue « détermine l’individu » dans la mesure où il n’y a 
pas de pensée sans langue ni de langue sans pensée. Par conséquent, pour Noica 
la construction d’une identité nationale se fait autour d’une même langue plus 
même qu’autour des traditions. 

Ces réflexions de Noica sur l’importance du facteur « langue » dans la constitution 
d’une identité culturelle pourraient laisser croire à la nécessité d’une langue 
commune pour appuyer l’identité commune d’une Union Européenne. Mais 
n’a-t-il pas dit aussi que l’individu doit garder son identité dans le processus 
d’intégration dans le groupe ? Et, la langue étant le reflet d’une individualité 
culturelle, ne doit-elle pas rester préservée dans ce processus d’intégration 
culturelle ?

Le rôle du traducteur herméneute dans la construction d’une identité européenne

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



234

Échec des tentatives expérimentales de construction d’une identité africaine 
autour d’une langue commune supranationale reconstruite artificiellement 

Les tentatives de construction d’une identité culturelle fondée sur une langue 
artificielle semblent vouées à l’échec dans tous les cas. C’était là l’expérience 
qu’ont dû faire un certain nombre de jeunes linguistes africains, venus en 
masse au début des années soixante-dix pour assister aux cours et séminaires 
du grand spécialiste de la reconstruction des langues qu’était le Professeur 
André Martinet, à la Sorbonne. Leur ambition était de construire une identité 
africaine autour d’une langue véhiculaire «  africaine  » reconstruite comme 
« langue mère africaine » à partir de la connaissance des lois phonétiques qui 
auraient régi l’évolution des langues africaines respectives à partir de la langue 
mère commune supposée. Cette langue véhiculaire devait être acceptée par 
tous puisque toutes les langues existantes y auraient participé. Le projet était 
condamné d’avance, mais il montre l’importance que revêt la langue dans la 
construction d’une identité culturelle, plus grande encore que celle du maintien 
des traditions culturelles. D’ailleurs, ne l’oublions pas, Constantin Noica avait 
été entre autres l’élève de Martin Heidegger, connu pour l’importance que le 
facteur « langue » prend dans son ontologie.

Quelles conclusions tirer de ces exemples et réflexions pour la construction 
d’une identité européenne ?

La tentation est grande d’appliquer à l’Europe ce modèle d’une construction 
identitaire basée sur la langue, comme en témoignent les propositions de certains 
partisans d’une Europe fédérale (cf. Piron, 2001 ; Ammon, 2001), qui ont plaidé en 
faveur d’une langue unique qui serait l’espéranto ou l’anglais, reléguant les langues 
nationales au rang de simples dialectes (cf. aussi Calvet 2003) ! Nous essayerons de 
démontrer que tous les efforts pour arriver à une identité européenne par ce biais 
sont condamnés d’avance, même si l’anglais progresse dans certains domaines, 
incitant Trabant (2005) à parler d’une « globanglisation ». 

Il existe, en effet, une tendance dangereuse, dans le langage scientifique, à utiliser 
l’anglais comme langue véhiculaire. Souvent cette tendance est même soutenue par 
les institutions. Ainsi, il existe à l’heure actuelle en Allemagne plus de 300 cursus en 
langue anglaise sur un total de 11.000. L’office d’échanges universitaires allemand 
(DAAD) accorde son soutien financier à une centaine d’entre eux argumentant 
que, si l’on veut jouer un rôle au niveau international, il faut faire ces offres en 
langue anglaise. Les pratiques observées à Bruxelles en ce qui concerne le soutien 
à la recherche au plan européen parlent un langage clair  : les demandes sont 
pratiquement sans exception rédigées en anglais, parce que les débats évaluatifs 
menés par les rapporteurs et les membres des commissions respectives se font en 
anglais. Et ceci alors que le multilinguisme est l’un des principes fondamentaux de 
l’Union Européenne telle qu’elle est conçue à Bruxelles !

En 2002, l’Académie Allemande de Langue et Littérature a publié les résultats 
d’un débat sur l’influence croissante de l’anglais sur la langue allemande. 
En ce qui concerne la situation dans les langues scientifiques, force lui a été 
de constater que l’anglais est la lingua franca dans les mathématiques et en 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 229-244

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



235

Le rôle du traducteur herméneute dans la construction d’une identité européenne

sciences naturelles, en médecine, en psychologie, en sciences économiques et, 
pour une large part, dans les sciences culturelles et que le chercheur qui publie 
en allemand a peu de chances de se faire remarquer sur le plan international. 

Ceci a des répercussions sur l’attribution de subventions à la recherche. En 
psychologie, par exemple, il ne faut plus espérer un soutien financier de la 
part de la DFG (Organisme central allemand de soutien à la recherche) si les 
résultats obtenus par le chercheur ne sont pas publiés en anglais. Il y a 15 ans à 
peine, la demande de soutien financier à la recherche devait être adressée à la 
DFG en allemand. Le problème était toutefois que les sujets traités avaient été 
générés, traités et débattus en anglais, de sorte que la liste des publications 
données en référence était à 98% en anglais. Les seules publications en langue 
allemande étaient celles de l’auteur lui-même. Les résultats des recherches 
publiés en langue allemande n’étaient pas intégrés dans la discussion, mais 
disparaissaient dans des revues qui n’étaient pas lues hors d’Allemagne. Ils 
ne jouaient aucun rôle dans la discussion internationale et les organismes de 
soutien à la recherche pouvaient se demander à juste titre si le financement de 
tels projets était justifié.

La situation n’est pas très différente en France, où l’on constate que les 
chercheurs qui publient en anglais sont de plus en plus nombreux, puisque 
c’est la seule possibilité d’être cité. Or, pour les chercheurs du CNRS, ceci peut 
déterminer entre autres leur place dans la grille des salaires.

Avec cette « globanglisation », l’Europe risque cependant de retomber dans ce 
dont Hegel avait jadis fêté la délivrance : l’obligation d’écrire en latin au lieu 
de pouvoir s’exprimer et penser dans sa langue maternelle. 

Le multilinguisme, un élément constitutif de l’identité européenne !

Le multilinguisme, qui est le reflet d’une multiculture, est un élément essentiel 
de l’identité européenne et en fait la richesse; vouloir l’ignorer c’est détruire 
l’essence de cette identité.

Nous le savons, au moins depuis Wilhelm von Humboldt : le lexique est le reflet 
d’une « Weltanschauung  », d’une vision du monde et devient de ce fait un 
support de l’identité culturelle.

La linguistique et les sciences cognitives modernes viennent appuyer cette 
affirmation de Humboldt. Mais comment se constitue le lexique d’une langue ?

Un facteur majeur dans la constitution du lexique d’une langue est l’économie 
du langage dans l’acte de communication. Au lieu de former des syntagmes 
pour décrire les éléments d’une situation qu’on veut communiquer, on crée des 
lexèmes qui les décrivent de façon plus économique, au fur et à mesure que ces 
situations se répètent. La lexicalisation est donc fonction de la récurrence de ces 
situations – variant d’une culture à l’autre – et de la fréquence d’utilisation des 
éléments linguistiques qui va de pair. Ces phénomènes linguistiques sont appuyés 
par les chercheurs cognitivistes qui ont démontré que les expériences répétées 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



236

au niveau du vécu aboutissent à une structuration engrammatique du cerveau qui 
conditionne notre vision du monde et notre perception de la réalité. Le réseau 
lexical d’une langue est fonction de cette structuration engrammatique et reflète 
une vision du monde qui va de pair, variant d’une langue à l’autre.

Cependant, ce multilinguisme européen, que certains préconisent de remplacer 
par un monolinguisme au profit de la langue dominante pour des raisons 
économiques, n’est pas seulement un handicap, mais aussi une chance à saisir. Et 
si le Dieu qui est subjacent à la culture européenne est le dynamique Kairos, et 
non pas le sommeillant Kronos, à en croire Noica (1993 : 177-187), le moment est 
venu de saisir cette chance. Cette chance réside dans la fonction herméneutique 
de la langue, qui prend toute sa signification dans les sciences humaines plus 
particulièrement là où les termes, plus que dans les sciences expérimentales, 
ont une fonction heuristique de nature épistémologique (pour une démonstration 
détaillée à l’aide d’un exemple pertinent, voir Bălăcescu et Stefanink 2012). Une 
lingua franca, aussi utile qu’elle puisse être dans la communication internationale 
pour le commerce, ne se prête guère à la conceptualisation d’une pensée projective 
dans des domaines où la recherche porte sur l’interprétation d’un vécu et des 
conclusions qu’on en tire. Une empathie profonde avec sa langue maternelle est 
le moteur d’une pensée créatrice. C’est pourquoi le multilinguisme européen 
est un enrichissement exceptionnel du point de vue épistémologique s’il est 
géré avec l’attention qu’il mérite par les professionnels que sont pour nous les 
spécialistes de la traduction formés dans ce but et disposant de la Achtsamkeit 
heideggerienne et de l’empathie nécessaires.

Prenons justement ce terme de Achtsamkeit comme exemple d’un de ces termes 
à fonction heuristique, qui sont propres à une langue et dont la gestion éclairée 
par un traducteur professionnel bien formé doit contribuer à l’enrichissement 
culturel des voisins européens. Il s’agit d’un terme qui occupe une place 
centrale dans la philosophie de Martin Heidegger et qui, depuis peu, jouit d’une 
certaine fortune chez les chercheurs modernes en créativité : dans son ouvrage 
innovateur sur la créativité Entscheidung zur Kreativität, Brodbeck (1999² , 58-
67) lui consacre un chapitre entier. Le meilleur dictionnaire français-allemand 
(Sachs-Villatte) donne comme (unique) correspondant français : « attention ». 
Ce même dictionnaire donne ce même correspondant « attention » pour le mot 
allemand « Aufmerksamkeit ». Or, il existe une différence fondamentale entre 
ces deux mots. Alors que Aufmerksamkeit est une qualité plutôt intellectuelle, 
Achtsamkeit implique la corporalité de l’acteur auquel on attribue cette qualité, 
ce que Gabriel Marcel a appelé « l’être corps », et ce qui dans la terminologie 
anglo-saxonne des psychologues est rendu par « embodiment ». Une différence 
essentielle à notre époque marquée par le tournant cognitiviste, où le critère 
de la « Nachvollziehbarkeit » (mal rendu par « plausibilité intersubjective » 
en français), ainsi que la valeur épistémologique attribuée à la métaphore 
remettent en question les critères d’une objectivité illusoire obtenue sur le 
mode analytique, de sorte qu’on a pu parler d’un « tournant épistémologique » 
(Stefanink 1997) dans la philosophie de la compréhension. De même, les 
traductions anglaises de Achtsamkeit par watchfulness et carefulness que 
nous fournissent les dictionnaires pour «  Achtsamkeit  » sont loin de rendre 
le potentiel sémantique et la valeur heuristique de ce terme. Or, la tâche du 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 229-244

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



237

Le rôle du traducteur herméneute dans la construction d’une identité européenne

traducteur est délicate dans les sciences humaines quand il s’agit de mots de 
ce genre qui peuvent devenir des « termes » avec une signification particulière.

Ce genre de « culture bound words » – pour utiliser la terminologie de Austin 
et Searle – au potentiel épistémologique révélateur existent dans toutes les 
langues. Rien que le simple mot allemand de Nachvollziehbarkeit que nous 
venons d’utiliser, et qui, dans les recherches herméneutiques, a pris une valeur 
nouvelle – devenant ainsi un terme et fournissant ainsi un exemple parfait de 
la particularité du langage des sciences humaines, qui est de conférer un statut 
de « terme » à des mots du langage courant en leur attribuant une « valeur » 
(au sens saussurien du terme) particulière – ne figure pas dans le dictionnaire 
allemand-français cité plus haut, il en est de même du verbe correspondant 
nachvollziehen. Dans un autre dictionnaire bilingue, on trouve « concevable, 
compréhensible », là encore des termes d’ordre strictement intellectuel faisant 
fi de tout ce que le terme allemand implique de physique et de corporel. Et la 
fortune de ce terme, à valeur heuristique, est loin d’avoir atteint son apogée 
puisqu’il est en voie d’entrer dans la terminologie des sciences cognitives.

Mais, sans aller jusque dans les terminologies scientifique ou philosophique, chaque 
langue connaît des mots de la vie au quotidien qui sont propres à une culture et 
ne connaissent pas de correspondant exact dans d’autres langues, qu’il s’agisse du 
roumain dor, de l’allemand Gemütlichkeit ou des sept mots différents qu’il faut 
connaître si l’on veut commander un café au Portugal, sans parler d’institutions 
comme la public school anglaise qui est tout le contraire de « publique ». 

Le traducteur doit avoir été formé à « traduire » ces mots et, plutôt que d’y 
voir un problème de traduction, y voir une chance de mettre en valeur leur 
potentiel épistémologique pour la culture hôte  ! Le va-et-vient culturel entre 
la France et l’Allemagne au cours de ces dernières décennies nous fournit un 
exemple frappant des échanges culturels générés par le travail des traducteurs 
et susceptibles de fournir une base à une identité commune.

Les transferts culturels induits par les traductions comme fondement d’une 
identité culturelle commune 

Si l’on jette un regard sur les différentes approches traductologiques, on 
peut distinguer deux angles sous lesquels les traductologues ont envisagé de 
s’occuper de la traduction. Il y a, d’une part, ceux qui voient la traduction 
sous le grand angle du rôle culturel joué par la traduction dans la société et, 
d’autre part, ceux qui s’occupent de régler les problèmes soulevés par une 
démarche traductive soumise aux impératifs de la déontologie du traducteur. 
Les premiers s’attèlent à une tâche descriptive comme les Translation Studies, 
voire la Manipulation School (qui va jusqu’à l’extrême dans l’acceptation 
des libertés du traducteur), les seconds se scindent en deux groupes  : ceux 
qui consacrent leurs énergies à valoriser la démarche analytique au service 
d’une traduction qu’ils veulent « objective » et ceux qui font confiance à leur 
intuition et se servent de l’analyse a posteriori pour légitimer leurs solutions 
intuitives, conscients du caractère subjectif de toute compréhension. Il semble 
que la traduction telle qu’elle est mise en pratique dans les échanges culturels 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



238

que nous allons décrire à titre d’exemple dans ce qui suit légitime cette 
deuxième approche. Il s’agit, en effet, d’une démarche suivie intuitivement 
par les praticiens et dont les caractéristiques se retrouvent dans les réflexions 
théoriques élaborées par les herméneutes. 

Voyons ce que nous apprend la pratique telle qu’elle a été mise en œuvre par 
nos traducteurs contemporains depuis qu’il existe une recherche traductologique 
systématique (c’est-à-dire depuis la deuxième moitié du XXe siècle) et quel a été 
le rôle effectif du traducteur au sein de notre culture européenne contemporaine. 
Les chercheurs qui se sont préoccupés de ce problème s’entendent pour attribuer 
un rôle majeur aux traducteurs dans l’enrichissement mutuel des différentes 
cultures européennes. Ainsi, Michel Espagne, dans son livre sur Les transferts 
culturels franco-allemands, cite l’influence qu’une certaine philosophie 
française, regroupée sous l’étiquette de poststructuralisme, a exercée sur 
l’intelligentsia allemande, comme un exemple modèle de ce qu’il a appelé 
« transfert culturel ». Plus encore : en lisant les traductions allemandes des textes 
de penseurs comme Jacques Lacan, Michel Foucault ou Jacques Derrida, on fait 
une double découverte. On constate, d’une part, à quel point les traductrices 
et traducteurs ont participé à ces transferts culturels, ceci à une époque où les 
penseurs des deux pays en question, malgré les manifestations d’amitié d’un 
côté et de l’autre du Rhin, sont de moins en moins capables de lire les textes 
respectifs dans l’original. Et, d’autre part, on se rend compte que la genèse 
du discours poststructuraliste a été parrainée par un transfert culturel dans 
l’autre sens, un transfert qui a été déclenché par les traductions de Heidegger en 
français. Nous avons donc affaire à un transfert culturel réciproque dans le cadre 
duquel les traducteurs ont joué un rôle déterminant.

Ce qui est frappant et révélateur quant au rôle joué par le traducteur dans ce 
processus d’enrichissement et de fructification mutuels qui, à notre sens, constitue 
le fondement d’une identité culturelle européenne, c’est que ces traductions dans 
une langue et une culture étrangères génèrent chez l’auteur traduit une vision 
nouvelle de sa propre pensée dans la culture d’origine. Prenons, par exemple, 
les séminaires de Kojève (1975) sur Hegel qui ont été d’une importance capitale 
dans la réception de Hegel en France, ils n’ont rien à voir avec l’hégélianisme 
allemand ! Et il en va de même de la traduction du Ursprung der Geometrie de 
Husserl, qui n’a rien à voir avec la phénoménologie telle qu’elle est conçue en 
Allemagne. Les traductions des « trois H » (terme sous lequel on regroupe Hegel, 
Husserl et Heidegger) ont introduit sur la scène française une voix étrangère qui 
tire ses effets précisément de son caractère étranger.

Deux décennies plus tard, on assiste en Allemagne à un mouvement dans l’autre 
sens avec une large réception de la philosophie contemporaine française. Là 
encore, les positions de Derrida, Levinas, Barthes ou Foucault ne sont reçues 
telles quelles ni par la première ni par la seconde Frankfurter Schule, ni par 
l’existentialisme allemand ou le groupe « Poetik und Hermeneutik » ou encore la 
philosophie analytique de nature wittgensteinienne. Des positions, comme celles 
de Foucault, Derrida, Barthes ou Lacan, qui sont soigneusement distinguées en 
France se retrouvent en Allemagne réunies sous un même chapeau. Et, une 
décennie plus tard, on assistera à un débat où Walter Benjamin est lu à travers 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 229-244

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



239

Le rôle du traducteur herméneute dans la construction d’une identité européenne

les textes de Derrida ou inversement Derrida est lu à travers les textes de 
Benjamin. 

Faut-il en conclure que, malgré les effets positifs qu’on peut y trouver, les 
traducteurs ont « trahi » les originaux ? Si l’on croit à l’objectivité en traduction, 
garantie par une analyse-du-texte-pertinente-pour-le-traducteur, préalable 
à toute action traduisante à proprement parler, telle que la préconisent 
certains traductologues, comme Gerzymisch-Arbogast/Mudersbach (1998) ou 
Christiane Nord, on devrait tirer cette conclusion. Et pourtant les praticiens 
de la traduction ont fait un travail excellent et utile, en initiant un dialogue 
des cultures qui fournit les bases d’une compréhension au niveau européen. 
Et ceci, comme nous l’avons vu, tout en traduisant apparemment de façon 
subjective, en fonction de leurs horizons culturels différents. Comment alors 
légitimer cette pratique ?

La réponse : en acceptant une théorie de la traduction qui est proche de cette 
pratique parce qu’elle en est issue, une théorie qui ne se laisse pas bercer par 
l’illusion d’aboutir à l’objectivité en traduction, que ce soit par des démarches 
analytiques du type « analyse du texte-pertinente-pour-le-traducteur », comme 
le préconisent les tenants de la linguistique du texte appliquée à la traduction 
ou par des théories qui, certes, prennent en considération la personnalité du 
traducteur, mais espèrent encore trouver l’objectivité en lui imposant une 
démarche à suivre qui s’appuierait sur une chaîne algorithmique qui mènerait 
à la traduction objective, comme le préconise Lörscher (1991), une théorie 
enfin qui légitime une démarche qui met en valeur les éléments que rejettent 
les défenseurs d’une soi-disant approche « scientifique », sous prétexte qu’ils 
échapperaient à toute systématisation, comme le  proclament Gerzymisch-
Arbogast/Mudersbach (1998 :16): l’intuition et la créativité (que le praticien 
de la traduction vit au quotidien)

Ceci ne veut bien entendu pas dire que nous nions l’intuition et la créativité du 
traducteur d’une façon générale. Disons plutôt que nous les considérons comme des 
éléments qui se situent au-delà d’une démarche systématique et que, de ce fait, ils 
n’entrent pas dans notre réflexion méthodologique. (notre traduction)

Il s’agit bien entendu de l’approche herméneutique en traduction, approche 
qui, depuis toujours, a affirmé que toute traduction est subjective et dont 
les éléments théoriques, souvent remis en question (parfois avec un sourire 
de condescendance ironique) à cause de leur terminologie métaphorique, se 
voient confirmés par les découvertes des chercheurs cognitivistes. Ceux-ci 
expliquent clairement que nous ne percevons pas la réalité à travers une grille 
de traits pertinents, tel que le voulaient les structuralistes, mais à travers un 
réseau neuronal d’engrammes qui sont le résultat de nos expériences vécues à 
caractère récurrent. La récurrence de ces expériences, voire les expériences 
mêmes sont différentes d’une culture à l’autre, conduisant ainsi à la constitution 
de réseaux neuronaux de perception différents d’une culture à l’autre.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



240

L’empathie à la base de la pensée herméneutique et du travail du traducteur

Étant donné que les herméneutes ont une conception du texte comme 
dynamique et ouvert à une infinitude de compréhensions qui sont fonction des 
différents récepteurs et de leurs horizons respectifs, les différentes traductions 
auxquelles ont abouti les originaux cités ci-dessus sont tout à fait légitimées 
par l’approche herméneutique en traduction, qui, si elle ne croit pas à une 
traduction objective, n’en a pas moins développé un critère d’évaluation (se 
distançant ainsi de Jacques Derrida, pour lequel la question de l’évaluation 
ne se pose pas) qui est celui de la «  intersubjektive Nachvollziehbarkeit  », 
la plausibilité intersubjective, critère proche de celui de l’«  acceptabilité  » 
développé par les chercheurs en créativité pour représenter une des conditions 
sine qua non permettant de parler du caractère créatif d’une invention. 
Pour le traducteur herméneute, sa traduction est légitimée par cette même 
acceptabilité au sein de la société pour laquelle il l’a produite et face à laquelle 
il doit en assurer la « plausibilité intersubjective ». Le fait que les traductions 
mentionnées ci-dessus ont été acceptées prouve qu’elles ont satisfait au critère 
de la plausibilité intersubjective.

Le cas de la traduction philosophique contemporaine que nous avons examiné 
donne une idée sur la façon dont la traduction peut contribuer à susciter une 
discussion culturelle qui est la base nécessaire à la construction d’une identité 
européenne commune. 

Si nous pensons que le traducteur herméneute occupe une place privilégiée 
dans cette évolution, c’est que le processus qui permet à l’herméneute de se 
constituer le texte mental qu’il devra œuvrer à mettre en mots de la langue 
cible est celui de la Horizontverschmelzung (la fusion des horizons) pour parler 
en termes gadamériens, terme certes métaphorique et qui a pu provoquer 
des sourires condescendants de la part de ceux qui ne croient qu’aux vérités 
systématisables (Gadamer n’a-t-il pas avoué lui-même que ce terme n’était 
pas d’une opérationnalité scientifique à toute épreuve ?), mais qui n’en décrit 
pas moins un processus dont le caractère scientifiquement réaliste a été mis en 
évidence par les chercheurs cognitivistes : le sens d’un texte se construit dans 
une fusion d’éléments bottom up et d’éléments top down.

Il faut comprendre qu’à la base du processus de la «  fusion des horizons 
gadamérienne  » il y a l’empathie, même si Gadamer, lui-même, n’a jamais 
utilisé ce mot. Pour l’herméneute, l’empathie est fondamentale pour l’accès 
au sens, comme nous l’avons affirmé dans Bălăcescu et Stefanink 2003b. Or, 
ce mot se réjouit d’une fortune récente, non seulement dans le discours 
philosophique, mais jusque dans le discours social et politique. Ainsi, dans 
une conférence récente, Lakoff (2012), connu surtout pour ses recherches 
cognitivistes, oppose la politique du président américain Obama à celle des 
ses adversaires républicains sur le critère de l’empathie : les deux partis en 
présence sont capables d’empathie mais, selon Lakoff, l’empathie de Obama 
va à l’ensemble du peuple américain, alors que celle des républicains se limite 
à leur proche famille.

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 229-244

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



241

Le rôle du traducteur herméneute dans la construction d’une identité européenne

Malgré ses racines grecques, le terme «  empathie  » n’a été introduit dans 
la discussion philosophique qu’en 1909, en tant que traduction du mot 
allemand Einfühlung. Utilisé par les philosophes allemands à la fin du XIXe siècle 
comme catégorie esthétique dans la compréhension des œuvres d’art, entre 
autres pour s’opposer au positivisme régnant, il aura ensuite été relégué aux 
oubliettes jusqu’à la fin du XXe siècle (soi-disant pour manque de scientificité), 
où il a été remis à l’honneur par les psychologues. Ce n’est que très récemment, 
au début du XXIe siècle, que les chercheurs cognitivistes ont pu faire avancer 
les recherches en saisissant le phénomène dans son fonctionnement, remettant 
le sujet au centre des préoccupations scientifiques grâce, entre autres, aux 
progrès récents des recherches sur le cerveau.

L’empathie est une faculté innée de l’être humain, mais qui est susceptible 
d’être développée de façon optimale par un entraînement intensif (Singer 2010) 
(de même qu’elle peut d’ailleurs être détruite par l’éducation). Le traducteur 
herméneute est formé tout particulièrement à ressentir cette empathie pour 
l’approche des textes. Il sera aussi particulièrement qualifié pour ressentir 
l’empathie au niveau humain dans ses contacts avec d’autres cultures. Là 
encore, l’empathie est le sentiment de base qu’il faut cultiver pour fournir 
les fondements à la construction d’une identité européenne (qui, espérons-le, 
saura s’élever au-dessus des sordides considérations financières qui enveniment 
les rapports actuels entre ses membres et qui sont au-dessous de cette « dignité 
de l’Europe » si chère à Constantin Noica)1.

N.B.  : Je ne suis pas économiste, mais philosophe allemand. Et en cela aussi contribuable 
allemand. C’est au regard de ces deux identités que je me sens obligé de dire que je trouve 
indécente la discussion menée à l’époque actuelle autour de l’euro et de la « sortie » de cette 
monnaie commune, envisagée pour certains pays. A-t-on oublié la contribution culturelle de ces 
pays à l’identité européenne, qu’il s’agisse du siglo de oro espagnol, de la Renaissance italienne 
ou des philosophes grecs ? Combien Friedrich Nietzsche, qui se dit un disciple de Dionysos, ne 
doit-il pas à l’esprit grec, lui qui parlait des Allemands comme des « Européens de demain » et 
qui écrit ses plus beaux textes allemands en « dithyrambes dionysiaques » ? Et, puisque nous en 
sommes à la poésie, n’oublions pas Hölderlin, cet autre Européen avant la lettre, qui déclarait 
la Grèce comme sa patrie (« Vaterland ») et qui a écrit ses plus beaux vers dans un mètre qu’il 
avait appris d’Alkaios et d’Asklepiades. Et tout cela on le doit évidemment aux traducteurs. On 
comprend alors que Umberto Eco ait pu déclarer que la langue de l’Europe est la traduction.  

Conclusion : La langue de l’Europe est la traduction

Nous avons vu l’importance que revêtait le facteur langue dans la construction 
d’une identité nationale. Mais nous avons vu aussi les raisons pour lesquelles 
l’idée de construire une identité européenne autour d’une langue unique, 
qu’elle soit artificielle ou qu’elle soit celle qui s’est établie comme dominante 
à un certain moment de l’histoire, n’est pas envisageable. 

Aussi espérons-nous avoir montré que c’est au traducteur de jouer un rôle 
fondamental dans la construction d’une identité européenne. Comme nous le 
révèlent, à titre d’exemple, les traductions des penseurs allemands et français 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



242

examinés ci-dessus : les traductions sont un melting pot où viennent se fondre 
les différentes visions culturelles, dans une confrontation mutuellement 
enrichissante entre l’original et la réception par le traducteur sur fond de 
son originalité culturelle à lui. Pour que cette confrontation soit fructueuse, 
il semble que deux approches traductologiques qui se sont développées dans 
la traductologie contemporaine devraient être mises en application de façon 
conjointe  : d’une part, la vision d’une traductologie qui voit la traduction 
comme un genre littéraire qui vient enrichir la culture hôte et, d’autre 
part, une approche pratique basée sur l’empathie, empathie avec les textes 
(comme l’entendait Hans Georg Gadamer – avant la lettre – lorsqu’il parlait de 
Horizontverschmelzung) mais aussi empathie avec les cultures qui se cachent 
derrière ces textes ou, plutôt, qui se manifestent dans ces textes. La première 
de ces deux approches est sans doute le mieux représentée par les translation 
studies, la seconde par une approche herméneutique telle qu’elle est comprise 
au début du XXIe siècle où la terminologie métaphorique à valeur heuristique 
des herméneutes se voit confirmée par les découvertes récentes des chercheurs 
cognitivistes. Ces découvertes ont confirmé entre autres que l’empathie est une 
faculté qui est susceptible d’apprentissage, d’amélioration et d’optimalisation. 
Il va sans dire qu’une telle sensibilisation à l’empathie doit faire partie de la 
formation du traducteur herméneute.  

Quelques conséquences pratiques s’imposent 

D’une façon générale : une revalorisation de la fonction du traducteur s’impose. 
Celui-ci n’est pas un simple secrétaire qui « recopierait » un texte dans une autre 
langue, mais un médiateur culturel. Le fait que la formation des traducteurs 
a été transférée dans les institutions universitaires où la pratique s’exerce 
sur fond de théorie est un premier pas dans cette direction. À l’intérieur de 
cette institution même (maintenant universitaire), la traduction pourrait être 
valorisée de deux manières au moins  : d’une part, en attribuant une valeur 
aux traductions des enseignants-chercheurs dans leurs listes de publications, 
si importantes pour leurs carrières, chose qui s’impose si l’on comprend que 
le travail du traducteur est celle d’un herméneute et implique une profonde 
réflexion théorique. D’autre part, il serait souhaitable d’introduire un module 
traduction dans les cursus des différentes disciplines de cette même institution 
universitaire concernant les textes traités dans ces disciplines. De même, il 
faudrait intensifier un travail de soutien, qui est déjà effectué dans beaucoup 
de pays européens, sous forme de concours de traduction ou de subventions à 
la traduction d’œuvres reconnues comme significatives pour la compréhension 
d’une culture.

Si – comme l’affirme Shingo Shimada, dans son article intitulé « Construction 
d’une identité et traduction » – l’identité culturelle peut se définir comme le 
produit d’une infinitude de traductions (Shimada 1998 : 163), alors la langue de 
l’Europe est la traduction ! 
 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 229-244

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



243

Le rôle du traducteur herméneute dans la construction d’une identité européenne

Références bibliographiques 

Ammon, U. 2001. La position de l’allemand en Europe et dans le monde. In Chaudenson 2001. L’Europe 
parlera-t-elle anglais demain? Paris : L’Harmattan, pp. 57-73 et pp. 75-91.

Bălăcescu, I., Stefanink, B. 2012. De la valeur heuristique du terme dans l’approche herméneutique. 
In Cercel, L., Stanley, J. 2012. Unterwegs zu einer hermeneutischen Übersetzungswissenschaft. 
Radegundis Stolze zu ihrem 60. Geburtstag, Tübingen : Narr, pp. 225-240.

Bălăcescu, I., Stefanink, B. 2005: « La didactique de la traduction à l’heure allemande ». Meta, vol. 
50, 1, pp. 277-293. 

Bălăcescu, I., Stefanink, B. 2003a. « Modèles explicatifs de la créativité en traduction ». Meta, vol. 48, 
4, pp. 509-526.

Bălăcescu, I., Stefanink, B. 2003b. Une approche théorique pour la traduction poétique. In Gh. Thiers 
(éd). Baratti.Un échange de commentaires sur la traduction de la poésie. Albiana – CCU – ITM, pp. 24-
77. 

Brodbeck, K,l-H. 1999. Entscheidung zur Kreativität, Darmstadt : Primus Verl.

Calvet, L.-J. 2003. « Casse-tête linguistique ». In Le français dans le monde, no. 326, pp. 40-41.

Cercel, L., Stanely, J. 2012. Unterwegs zu einer hermeneutischen Übersetzungswissenschaft. 
Radegundis Stolze zu ihrem 60. Geburtstag, Tübingen : Narr.

Chaudenson, R. (éd.) 2001. L’Europe parlera-t-elle anglais demain? Paris : L’Harmattan.

Debyser, F. 2003. « Une politique éducative à élargir ». In Le français dans le monde, no. 326, pp. 42-43.

Frühwald, W. 2005. Eine Kultur – viele Sprachen. Zur Identität Europas. In : Fritz Nies (Hg.) 2005. Europa 
denkt mehrsprachig – L’Europe pense en plusieurs langues, Tübingen : Narr Francke, pp. 33-49.

Gerzymisch-Arbogast, H., Mudersbach, K. 1998. Methoden des wissenschaftlichen Übersetzens. 
Tübingen: Narr Francke.

Kojève, A. 1975. Hegel. Eine Vergegenwärtigung seines Denkens. Kommentar zur „Phänomenologie des 
Geistes“. übers. Von Iring Fetcher und Gerhard Lehmbruch, Frankfurt/M. 

Lakoff, G., Rutsch, E. 2012 . Dialogs on how to build a culture of Empathy. In: culture_of_empathy.
com/References/Experts/George_Lakoff.htm (consulté en juin 2012).

Lakoff, G., Johnson, M. 1980. Metaphors we live by. Chicago : University of Chicago Press.

Lörscher, W. 1991. Translation Performance, Translation Performance and Translation Strategies. A 
Psycholinguistic Investigation. Tübingen : Narr.

Manguica, S. 1860. « Către învăţaţii Românilor ». Foia pentru minte, inimă şi literatură, XXIII, 1860, 
n° 37, p. 287.

Nies, F. (Hg.) 2005. Europa denkt mehrsprachig – L’Europe pense en plusieurs langues, Tübingen : Narr 
Francke.

Noica, C. 1988. De dignitate Europae. Aus dem Rumänischen von Georg Scherg. Bukarest : Kriterion.

Noica, C. 1993. Modelul cultural european. Bucureşti : Humanitas.

Noica, C. 1998. Echilibrul spiritual, Studii şi eseuri. Bucureşti : Humanitas.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint



244

Piron, C. 2001. L’Européen trilingue: un espoir réaliste?. In Chaudenson, R. 2001. L’Europe parlera-t-elle 
anglais demain? Paris : L’Harmattan, pp. 93-102.

Rădulescu, I. H. 1939-43. Opere. Tom I-II. Bucureşti : Editura pentru Literatură şi Artă.

Reichmann, E. (Hg.) 2000. Narrative Konstruktion nationaler Identität. St. Ingbert : Röhrig.

Sachs-Villatte, V. 1968. Langenscheidts Großwörterbuch Französisch. Teil II. Deutsch-französisch. Berlin 
: Langenscheidt.

Seulescu, G. 1839. « Observaţii gramaticeşti asupra limbei româneşti ». Foia pentru minte, inimă şi 
literatură, II, 1839, no. 37, pp. 285-292.

Shimada, S. 1998. Identitätskonstruktion und Übersetzung. In Assmann, A., Friese, H. (Hgg.). Identität: 
Erinnerung, Geschichte, Identität, Frankfurt/M, pp. 155-167.

Singer, T. 2010, “Dem Mitleid auf der Spur”, www.ard.de/-/id_1699994/b96h5e/index.html (consulté 
en juillet 2012).

Stefanink, B. 2007. Enfin Sala vint … ! Théorie phonologique et politique en Roumanie entre 1937 et 
1970. In : Academia Romana, Institutul de Lingvistica ‘Iorgu Iordan – Al. Rosetti’ Limba romana, limba 
romanica. Omagiu Acad. Marius Sala la implinirea a 75 de ani Bucureşti : Editura Academiei Române, 
pp. 489-500.

Stefanink, B. 2000. Sprachpolitik im Dienste der kulturellen und nationalen Identitätsbildung. In Eva 
Reichmann (Hg.) 2000. Narrative Konstruktion nationaler Identität. St. Ingbert: Röhrig, pp. 239-325.

Stefanink, B. 1997.  ‘Esprit de finesse’ – ‘Esprit de géométrie’  : Das Verhältnis von ‘Intuition’ 
und ‘übersetzerrelevanter Textanalyse’ beim Übersetzen. In Keller, R. (éd.), Linguisik und 
Literaturübersetzen, Tübingern: Narr, pp. 161-183.

Stefanink, B. 1980. Phonologie et politique linguistique en Roumanie. In Walter, H. (éd.) 1980. 
Dynamique, diachronie, panchronie en phonologie. Paris : Publications de l’Université René Descartes.

Stavrescu, S. 2000. Kulturelle Identität und nationale Identität bei Mircea Eliade und Constantin Noica. 
In : Eva Reichmann (Hg.), Narrative Konstruktion nationaler Identität. St.Ingbert : Röhrig,  pp. 97-107.

Trabant, J. 2005. Der eigenen Sprache bedürftig. In Nies, F. (Hg.). Europa denkt mehrsprachig — 
L’Europe pense en plusieurs langues, Tübingen : Narr Francke, pp. 63-70.

Weigand, G. 1925. Balkan-Archiv. I, Leipzig.

Weinrich, H. 1985. Sprache und Wissenschaft. In Kalverkämper, H., Weinrich, H. (Hgg.), Deutsch 
als Wissenschaftssprache. 25. Konstanzer Literaturgespräche des Buchhandels, 1985. Tübingen : 
Narr, pp. 183-193.

Note
1 Il est évident que la solidarité culturelle ne doit pas s’arrêter devant l’euro, mais celui-ci fait 
partie d’une identité européenne et constitue une étape dans la construction de celle-ci.

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 229-244

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:39 UTC)
BDD-A2358 © 2012 Gerflint

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

