
39 

I. BUDAI-DELEANU ŞI PROIECTUL EUROPEAN
i
 

Prof. dr. Caius Dobrescu 

Universitatea din Bucureşti 

Abstract 

The paper attempts to solve the mystery of Ion Budai Deleanu’s exclusion from the literary cannon, in 
spite the surface and profundity of his works. It also argues that this state of fact should be corrected by an 
educational policy that explicitly and coherently assumes values that are generally considered to be European.   

 

Destinul operei lui Budai-Deleanu este şocant, unic în literatura română, şi, la acest 

nivel al valorii şi complexităţii, unul dintre cazurile spectaculoase de descoperire extrem de 

întîrziată din întreaga literatură europeană. Opera prin care a pătruns în conştiinţa naţiunii, 

epopeea comică Ţiganiada, a fost publicată, într-o primă versiune, abia în 1870, la jumătate 

de secol de la moartea autorului. Iar cea de a doua versiune a Ţiganiadei şi poemul Trei viteji 

au apărut abia în anii 1923-1924. Această imensă întîrziere în difuzarea publică a operei sale 

de ficţiune (deşi, s-o precizăm, nici opera ştiinţifică, lexicografică, istoriografică n-a avut o 

soartă mai bună), conferă copleşitorului său geniu comic un fel de aură tragică. Accentuată de 

faptul că, deşi între timp Ţiganiada a pătruns în istoriile literare şi în manuale, deci a depăşit 

obstacolele care stăteau în calea difuzării sale, totuşi receptarea ei este departe de a fi atins 

maturitatea.  

E adevărat, istoricii literari interbelici, în primul rînd Dimitrie Popovici şi Perpessiciuss, 

s-au aplecat cu reală atenţie asupra operei sale. Dar George Călinescu, devenit, în timp, 

principalul dispensator de prestigii literare, deşi el însuşi un italienizant, asemenea lui Budai 

(ale cărui modele sînt de regăsit în eposul comic peninsular, de la Cavalcanti la Casti), i-a 

tratat creaţia poetică într-un mod mai degrabă condescendent. În stilul său inconfundabil, 

bazat, atunci cînd vroia să evite o judecată directă, pe descriere şi parafrază, ,,divinul critic‘‘ a 

dat semne că s-a amuzat cu faceţiile Ţiganadei, însă nu a iniţiat o mişcare de revalorizare, de 

resituare canonică a acesteia. Astfel încît el figurează în Istoria călinesciană mai degrabă ca o 

ilustrare literară a momentului cultural reprezentat de Şcoala ardeleană, decît ca manifestarea 

somptuoasă a unei originalităţi creatoare inconfundabile. În mod evident, Călinescu îl 

apreciază pe Budai, îl simte ca mult mai viu, mai actual, mai modern decît pe Petru Maior şi 

Gheorghe Şincai, mai receptiv, adică, la modernitatea care plutea şi în aerul Transilvaniei 

habsburgice, în a doua jumătate a secolului al XVIII-lea, dar nu-l vede, totuşi, depăşindu-şi 

epoca. Viziunea estetică pe care o intuieşte nu i se pare suficient de provocatoare. De 

asemenea, Călinescu nu se poate împiedica să nu vadă în formula aleasă de Budai expresia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



40 

defazării, a desincronizării faţă de mersul european al ideilor literare. Un diagnostic făcut 

explicit peste ani, de către Paul Cornea, într-un studiu cu titlul grăitor ,,Un scriitor de 

renaştere timpurie într-o renaştere întîrziată‘‘. 

Într-un mod semnificativ, Ţiganiada este tratată cam în acelaşi mod, deşi cu alte 

concepte, la începutul secolului XXI, în Istoria critică a literaturii române a lui Nicolae 

Manolescu. Este adevărat, de data aceasta poemul este interpretat printr-o raportare 

transistorică la categoriile estetice ale postmodernismului. Fără a-l considera un precursor al 

tendinţelor literare manifestate în literatura română începînd din anii 1980 (ceea ce ar fi fost 

neverosimil), Nicolae Manolescu observă că evoluţia gustului literar produce categorii 

estetice prin care putem descrie surprinzător de bine epopeea cu destin atît de straniu a lui 

Budai. În Istoria critică notele de subsol polifonice ale ,,poemation-ului‘‘ sînt luate pentru 

prima dată în serios din punct de vedere estetic – mutaţie posibilă doar prin prisma jocurilor 

livreşti ale prozatorilor tîrgovişteni şi, mai tîrziu, ale optzeciştilor. Însă, dincolo de un set de 

consideraţii formale interesante, criticul se abţine de la o veritabilă judecată asupra valorii 

literare, constatînd că, indiferent de meritele sale istorice, Ţiganiada a intrat prea tîrziu în 

circuitul literaturii române pentru a-şi fi creat, aşa cum se întîmplă cu operele importante, o 

reţea de influenţe şi filiaţii. În concluzie, poemul rămîne o ciudăţenie, o curiozitate cu valoare 

mai degrabă arhivistică. Judecată care explică, probabil, şi faptul că Budai-Deleanu nu a fost 

inclus în lista autorilor obligatorii din programele de literatură română a căror elaborare a fost 

coordonată de Nicolae Manolescu. 

În cele ce urmează, voi încerca să explic misterul că, într-o modernitate literară foarte 

săracă în precursori, cineva de suprafaţa şi profunzimea autorului Ţiganiadei poate fi în 

continuare menţinut înafara edificiului canonic. Şi de ce, în opinia mea, această stare de fapt 

ar trebui corectată printr-o politică educaţională care asumă explicit şi coerent valori 

considerate consensual ca europene. 

Mecanismele uitării 

,,Poet al latiniştilor‘‘ îl numeşte George Călinescu, în Istoria literaturii române, 

explicînd, indirect, unul dintre mecanismele marginalizării lui Budai-Deleanu. ,,Singurul 

dintre latinişti care se dedică frivolităţilor artei‘‘, continuă criticul, sugerînd diferenţa de 

temperament, însă cu importante consecinţe intelectuale şi morale, dintre autorul Ţiganiadei 

şi cvasiunanimitatea congenerilor săi. Spiritul dominant este exprimat, după cum bine ştim, de 

Petru Maior, Gheorghe Şincai, Samuil Micu. Oameni cu formaţie teologică, aceştia sînt, şi în 

manifestarea lor publică, şi în corespondenţa privată, sobri militanţi pentru emanciparea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



41 

politică şi culturală a românilor din Ardeal. Deşi cu toţii discipolii iezuiţilor, în mod ciudat 

numai Budai-Deleanu pare atins nu doar de dimensiunea rigorii raţionale a acestora, ci şi de 

aceea (aici putem folosi termenul lansat mai sus în citatul călinescian) frivolă.  

Istoricii culturii şi ideilor vorbesc despre evoluţia foarte interesantă a Companiei lui 

Isus, de la întemerirea ei în zorii Contrareformei şi pînă în miezul Secolului Luminilor. 

Reacţia faţă de protestantism a luat, în Europa apuseană şi centrală, două căi. Pe de o parte, 

aceea de a-l concura în austeritate şi rigorism, promovînd renaşterea practicilor ascetice, aşa 

cum au făcut janseniştii. Pe de altă parte, aceea de a oferi ceea Reforma părea să retragă fără 

compromis – posibilitatea de a duce o viaţă pămîntească deplină şi fericită, fără a-ţi 

compromite salvarea sufletului. Cale pe care, în Franţa, în sudul Germaniei, în Imperiul 

habsburgic, au mers cu tot mai multă hotărîre iezuiţii. De altfel, însăşi Uniaţia din Galiţia şi 

Ardeal este expresia acestui program tolerant şi adaptativ. Concesiile făcute de Roma, sub 

influenţă iezuită, particularităţilor istorice ale bisericii orientale, trebuie, de altfel, plasate 

într-un tablou mult mai larg, în care misionarii sfintei Companii căutau modalităţi de a se 

adapta şi la tradiţiile precolumbiene care supravieţuiau în America de Sud, şi tradiţiilor 

confucianiste şi taoiste ale unei Chine pe care visau să o catolicizeze integral. Dar pentru a 

înţelege cu adevărat spiritul creativ-liberal de care este atins iezuitismul este mai instructiv să 

ne gîndim, prin analogie, la atmosfera generală a unei Europe Centrale ce se acoperă, 

începînd din secolul al XVII-lea, cu reşedinţe episcopale sau arhiepiscopale dintre cele mai 

fanteziste, care, în paralel cu arta publică plină de schelete şi de o tot mai atent-redată 

anatomie a descompunerii fizice, dezvoltă într-un plan ,,privat-ecleziastic‘‘ un baroc ludic 

de-a dreptul flamboaiant. 

Iată spiritul ce pare să-l fi contaminat, la Viena, pe Budai-Deleanu. Dar tocmai acest 

cosmopolitism relaxat şi tolerant al omului de lume pare să-l fi şi îndepărtat sufleteşte de 

grupul său de apartenenţă etno- şi socio-culturală. Nu la suprafaţă, fiindcă, după cum arată 

documentele, el şi-a pus nu o dată cunoştiinţele juridice în slujba cauzei naţionale (s-a 

formulat chiar ipoteza că ar fi contribuit la elaborarea Supplex-ului). Dar izolarea 

cvasiabsolută în care a creat vorbeşte de la sine despre limitele destul de severe ale 

comunicării sale cu tovarăşii săi de ,,cohortă‘‘ intelectuală. Este adevărat, totuşi, că Ţiganiada 

îi este dedicată ,,vestitului cîntăreţ‘‘ Mitru Perea – anagramă pe care astăzi o descifrăm fără 

probleme ca referindu-se la Petru Maior. Nu este, de aceea, exclus ca, dintre corifeii Şcolii 

ardelene, măcar rigurosul prelat şi erudit care-şi împrumută astăzi numele universităţii 

tîrgu-mureşene să fi avut o faţă ascunsă, ludică, disponibilă pentru ,,frivolităţi‘‘. Din păcate, 

însă, relaţia de complicitate amicală dintre cei doi nu este atestată documentar într-o măsură 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



42 

suficientă sau măcar relevantă (aşa cum este, de exemplu, aceea, foarte interesantă, analizată 

cu fineţe de Paul Cornea, dintre Grigore Alexandrescu şi Ion Ghica). Astfel încît nu ne rămîne 

decît să ne-o imaginăm. 

Pe de altă parte, nici latura savantă, de istoric şi filolog, a lui Budai-Deleanu nu a ajuns 

la o expresie publică deplină. Cu rare excepţii, întreprinderile sale cele mai ambiţioase în 

aceste domenii au rămas în manuscris, în general neterminate (deşi vădind un efort asiduu de 

documentare şi elaborare). Dar, cînd numele lui Budai-Deleanu va reveni în spaţiul public 

românesc, în anii 1870, Alexandru Papiu-Ilarian, cel căruia i se datorează recuperarea arhivei 

sale, se va arăta interesat exclusiv de ceea ce presupunea că este apologia latinităţii româneşti, 

expediind Ţiganiada, la capătul unui inventar al manuscriselor ilustrului înaintaş, într-un rînd 

de final, devenit între timp antologic prin umorul involuntar: ,,Era pre aci să uit: 14. 

Ţiganiada sau tabăra ţiganilor‘‘.  

Mai mult decît atît, Budai-Deleanu pare să fi fost atît de discret cu manuscrisele sale şi 

dintr-un sentiment de autocenzură. E posibil să-şi fi impus menţinerea îndeletnicirilor sale 

scriitoriceşti între confiniile spaţiului privat şi din convingerea sinceră că între arme, fie 

acestea şi ideologice, aşa cum erau cele folosite în campania de emancipare politică purtată de 

încă fragilele elite intelectuale româneşti din imperiul habsburgic, muzele trebuie să tacă. 

Adică, de fapt, doar muzele literaturii, pentru a lăsa spaţiu de manifestare celei a istoriei, 

foarte implicată în legitimarea politico-simbolică a nobilităţii etnice româneşti. Dacă despre 

manuscrisele istorice şi filologice se poate rezonabil presupune că nu au văzut lumina 

tiparului fiindcă autorul nu a apucat să le isprăvească, Ţiganiada este o creaţie deplină, atent 

şlefuită, executată în două versiuni integrale, şi asta, după toate estimările, cu destul de mult 

înainte de petrecerea din viaţă a autorului. Totuşi, Budai a păstrat-o în sertar, convins fie că nu 

exista încă un public de limbă română suficient de numeros şi educat ca să o poată citi, fie că 

publicul intelectual nu trebua abătut cu ,,frivolităţi‘‘ de la concentrarea asupra interesului 

general. Fie, într-o altă ipoteză, care nu le exclude pe celelalte, că o asemenea lucrare i-ar fi 

creat imense probleme cu cenzura şi i-ar fi pus în pericol poziţia foarte onorantă şi greu 

obţinută de consilier al tribunalului imperial din Lemberg/Lwow. 

Pe lîngă toate aceste prezumţii, trebuie spus că Ţiganiada însăşi poartă urma acestui 

mod de gîndire. Încă din prologul atribuit lui Leonachi Dianeu (celebră auto-anagramare) 

poetul mărturiseşte cu umilinţă că nu se simte capabil să se ridice la înălţimea eposului eroic, 

acela care într-adevăr instruieşte şi oţeleşte virtutea unei naţiuni. Cu toate acestea, nostalgia 

poemului eroic nu-l părăseşte niciodată, fiindcă povestea perfect anti-eroică a ,,taberei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



43 

ţigăneşti‘‘ este dublată, la început discret, dar masiv şi (cel puţin în intenţie) grandios înspre 

final, de evocarea eroismului autentic al luptei dintre principatul valah şi puterea otomană. 

Acest fapt ne spune mai mult despre tensiunile interioare ale lui Budai-Deleanu decît multe 

detalii biografice sau contextuale. Fiindcă poetul sacrifică, practic, unitatea operei sale prin 

acest final patetic şi mai ales prin introducerea unui personaj alegoric atît de artificial şi 

insubstanţial precum Romândor – continuatorul fantasmatic al luptei pentru independenţă a 

lui Vlad-Vodă. Inconsecvenţă artistică dublată şi de înceţoşarea mesajului universalist şi 

sceptic al poemului, de încărcarea acestuia cu o conotaţie militant-etnică surprinzător de 

provincială în raport cu atît de complexa armătură de idei a ansamblului. 

Ceea ce ne rămîne la sfîrşit este imaginea unei fatalităţi. De publicul educat şi 

multinaţional al imperiului, cu care avea certe afinităţi intelectuale, Budai-Deleanu era 

despărţit printr-o barieră lingvistică insurmontabilă. Iar un public românesc nu exista încă, 

nici în Transilvania, unde preoţii greco-catolici, învăţătorii, funcţionarii publici, 

întreprinzătorii români cu ştiinţă de carte aveau cu totul alte priorităţi, nici în Principatele 

aflate sub suveranitate otomană, unde gustul literar al elitelor boiereşti era abia la nivelul 

romanelor populare de tip Varlaam şi Ioasaf sau la cel al poeziei neoanacreontice de budoar.    

Mecanismele marginalizării 

În cele de mai sus m-am referit la contextul intelectual-moral şi instituţional care a făcut 

ca personalitatea lui Budai Deleanu să intre în uitare pentru jumătate de secol după moartea 

sa. Inexistenţa unui climat cultural, a unei pieţe a cărţii, a unui public, fie şi minimal, apt să-l 

perceapă explică în mare parte faptul că extrem de fertilul său mesaj literar a căzut pe un teren 

sterp. Cu toate acestea, nici după publicarea manuscriselor sale, şi în primul rînd a Ţiganiadei, 

scriitorul nu s-a bucurat de centralitatea care, cu asupra de măsură, i s-ar fi cuvenit. Deşi privit 

cu interes şi studiat cu aplicaţie, Budai-Deleanu a rămas în continuare mai degrabă o apariţie 

insolită, bizară şi, mai ales, excentrică în reprezentarea dominantă asupra evoluţiei literaturii 

române şi în canonul autorilor în cel mai înalt grad memorabili. Pînă astăzi, acţiunile sale la 

bursa românească a valorilor literare par să nu fi atins valoarea celor deţinute de un Vasile 

Alecsandri sau George Coşbuc, ceea ce, chiar şi la o superficială reevaluare a anvergurii 

intelectuale a poetului şi filozofului hunedorean, este de natură să ne şocheze. Această plasare 

pe piaţa valorilor nu este, însă, relevantă pentru structura şi complexitarea operei lui Budai, ci 

ne indică mai degrabă că viziunea poetului a rămas încă neînţeleasă sau în orice caz 

neasimilată de conştiinţa noastră culturală. Cum a fost posibil acest lucru este ceea ce vom 

încerca să explicăm în cele ce urmează.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



44 

Ceea ce deturnează grav receptarea Ţiganiadei este sentimentul, extrem de rebel la 

tratamentul pedagogic, al îmbătrînirii ireversibile a textului. Cititorul neprofesionist are 

tendinţa să renunţe de la primele dificultăţi ivite în calea înţelegerii sale, cu sentimentul că se 

află în faţa unui text la fel de îndepărtat în termeni culturali (adică de sensibilitate, de 

mentalitate) ca şi operele cronicarilor. Un text, altfel spus, căruia trebuie să-i faci o reveranţă 

politicoasă pentru meritele sale istorice, dar care nu are nici o şansă să ne mişte sau să ne 

încînte. În termenii lui Eugen Lovinescu (el însuşi consecvent în ignorarea lui Budai-Deleanu) 

avem de-a face cu un caz tipic de mutaţie a valorilor, din planul estetic în planul civilizaţional. 

Adică, într-un plan care aparţine istoriei şi istoricilor, care aparţine memoriei culturale, iar nu 

gustului şi gîndirii vii. 

Această prejudecată este extrem de uşor de spulberat. Pentru oricine pătrunde în 

atmosfera Ţiganiadei devine repede evident că, deşi limbajul are multe turnuri arhaizante 

(filologii susţin chiar că au identificat structuri expresive care atestă o relaţie cu psalmii 

traduşi de Dosoftei) conţinutul mental al epopeii comice se plasează la o distanţă cosmică de 

cel al ,,literaturii vechi‘‘. Şi nu e vorba doar de o diferenţă de generaţie, ci de una mult mai 

profundă, de fundamente culturale – Budai-Deleanu este, în mod esenţial, un intelectual de 

factură europeană, format şi maturizat, de la un capăt la celălalt, în sistemul de referinţă al 

marii literaturi apusene. Între el şi antecesorii săi în privinţa scrisului expresiv în limba 

română există o breşă profundă. Mai mult decît atît, Budai-Deleanu nu este doar un occidental 

ci, în esenţă, un occidental modern, cu ale cărui teme, valori, reverii am avea toate motivele să 

consunăm. 

Dacă acest fapt nu se întîmplă în mod firesc, responsabilitatea revine, în mare parte, 

faptului că opera marelui poet a rămas mult timp prizoniera nu atît a erudiţiei filologice 

(această situaţie era, oricum, de neevitat, cel puţin atîta timp cît necunoscutele legate de datare 

şi de lecţiune împiedicau însăşi receptarea primară a textului), cît a discursului istoriografic 

naţionalist. Din perspectiva acestuia din urmă, toate realizările trecutului se subordonează 

idealului realizării naţiunii unitare, instituţionalizarea etnicităţii apărînd ca idealul suprem, 

dacă nu unic, care poate anima o viaţă de cărturar. Istoria militantă, de altfel, nu se limitează 

la a transforma orice gînditor sau artist într-un vector al cauzei etno-naţionale, dar vrea cu tot 

dinadinsul ca între toţi aceşti vectori să existe o continuitate neproblematică, absolută, 

indiferentă la variaţiile cultural-istorice. Istoria intelectuală devine pur şi simplu aceea a unei 

transmiteri de ştafetă între generaţii, idealul desăvîrşirii naţionale fiind ţelul către care se 

presupune că se aleargă neobosit ,,din cele mai vechi timpuri pînă astăzi‘‘.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



45 

O asemenea teleologie rudimentară (care marchează, în bună măsură, translarea 

schemelor de gîndire profectic-apocaliptice din sistemul de referinţă ,,pan-uman‘‘ al 

civilizaţiei medievale creştine în cel ,,neo-tribal‘‘ al societăţilor seculare moderne) falsifică 

imaginea oricărui mare autor, care, chiar în prezenţa celor mai patriotice intenţii, nu poate fi 

decît o personalitate complexă şi plurală. Dar deformarea este cu atît mai drastică atunci cînd 

avem de-a face cu mari personalităţi care, prin temperament sau natura convingerilor, nu au 

nimic de-a face cu entuziasmul, cu frenezia militantă. În aceste situaţii, inconvenabilul este fie 

complet eliminat, adică împins în uitare, fie reconfigurat, ajustat pe calapodul corectitudinii 

etno-politice, pînă cînd devine de nerecunoscut. Spre nenorocul literaturii române, soarta lui 

Budai-Deleanu a fost să fie mult timp împins într-o admiraţie convenţională care echivalează 

cu uitarea, în ceea ce priveşte creaţia sa literară, şi să fie promovat la statutul de militant 

printr-o supralicitare ideologică a operei sale de lingvist şi istoric.    

  Trebuie să realizăm că un geniu comic şi sceptic de dimensiunile creatorului 

Ţiganiadei nu putea fi uşor înrolat în detaşamentele patrioţilor pasionali prinse într-un veşnic 

marş prin ceea ce se numeşte convenţional şi uniformizator, fără simţul diversităţii şi 

discontinuităţii, Istoria Neamului. Libertatea de spirit a marelui poet şi erudiţia spectaculoasă 

care îl îmbia, în spirit iosefin, spre universalismul raţional şi tolerant nu erau menite să-i 

cîştige interesul şi simpatia noilor generaţii de militanţi naţionalişti, fie ei descendenţi ai 

tradiţiei latiniste ori discipoli ai romantismului revoluţional francez. În context transilvan, 

moştenirea politică a lui Budai-Deleanu este, într-o anumită măsură, discernabilă în tradiţia 

protestului legalist, mai direct spus în mişcarea memorandistă de la sfîrşitul secolului al 

XIX-lea. Să nu uităm că singura parte cu impact imediat şi durabil a activităţii lui 

Budai-Deleanu a fost aceea de popularizator al culturii juridice iosefine. Fără îndoială că 

lucrările prin care încerca să aducă pe înţelesul emergentei clase mijlocii româneşti din 

Imperiu principiile moderne ale dreptului au nutrit, direct sau indirect, generaţia lui Ion Raţiu 

şi Gheorghe Pop de Băseşti – eroi politici care au înfruntat privaţiunea de libertate şi 

dezonoarea civică nu doar pentru drepturile românilor din Ardeal, ci şi pentru afirmarea unor 

drepturi şi libertăţi civice pe care le considerăm astăzi ca fundamental europene. Însă în 

istoria oficială de după Unire şi apoi în manualele din epoca naţional-comunistă rolul şi 

mesajul memorandiştilor şi al gîndirii lor politice a fost sever marginalizat (cine avea nevoie 

de ideea nesupunerii civile desfăşurate în cadre legale, în plină dictatură comunistă?), în 

favoarea exaltării aripii radicale, romantic-pasionale a tradiţiei politice ardelene, reprezentate 

de auto-intitulaţii ,,tineri oţeliţi‘‘, epitomizaţi de Octavian Goga. 

Este adevărat, însă, că împletirea dintre gustul literar şi mersul ideologiei sau evoluţiile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



46 

temperamentului politic este mai complicată de atît. Se poate replica celor susţinute mai sus, 

cu îndreptăţire, că junimsimul a reprezentat o fază de recul al entuziasmului din spaţiul 

intelectual şi că spiritul critic introdus de Titu Maiorescu (el însuşi conservator în sensul 

păstrării criteriilor de civilitate şi civilizaţie ale Epocii Luminilor, nu al prezervării unei ordini 

teologico-feudale) ar fi trebuit să fie propice reevaluării creaţiei lui Budai-Deleanu. De 

asemenea, odată cu acceptarea lui Caragiale în rîndul clasicilor literaturii române, ar fi trebuit 

să se deschidă drumul includerii dimensiunii sceptice în reprezentarea indigenă despre cultura 

înaltă, proces care ar fi stimulat un nou val de interes pentru Ţiganiada.  

În fapt, aceste mutaţii au contribuit efectiv la plasarea acestei opere în canonul literaturii 

române, mărturia cea mai importantă (fiindcă plină de consecinţe) fiind chiar modul în care 

George Călinescu tratează Ţiganiada în Istoria sa. Dar resituările care au făcut să fie 

redescoperit ca poet autentic nu au fost suficient de puternice pentru a-l face să depăşească 

statutul de ,,minor mare‘‘, de ,,uriaş pitic‘‘. Este paradoxal ca autorul unei opere 

monumentale să aibă statutul unui clasic minor, cu atît mai mult cu cît vorbim de specia 

fascinantă, paradoxală, extrem de dificilă şi complexă în pofida faptului că e plasată sub 

auspiciile juisării iradiante, a monumentalităţii ludice şi ironice. Totuşi, există o combinaţie 

de motive care au generat un asemenea proces de ,,promovare pe linie moartă‘‘ (amintind de 

stilul în care se anulau indezirabilii în jocurile de putere dinăuntrul nomenclaturii PCR). 

Una dintre raţiuni este de natură pur estetică. Receptarea epopeii lui Budai a avut imens 

de cîştigat prin schimbarea canonului critic, de la identificarea meritului cultural, la lectura 

atentă care caută ,,desenul din covor‘‘, adică subtilitatea, complexitatea formală, arta. Criticii 

care continuă gestul maiorescian de discernere a esteticului în raport cu orice alte planuri de 

articulare a unei opere nu puteau ignora măiestria autentică, hrănită prin frecventarea unor 

modele ilustre, şi nici subtilitatea ţesăturii de aluzii livreşti. Totuşi, acest avantaj s-a dovedit 

relativ. Formaţi într-o epocă în care se distingea ferm între poezie, proză şi proza de idei, 

afectaţi, chiar şi atunci cînd nu-şi dădeau seama, de o reprezentare puristă a modului liric, 

esteţii care i-au evaluat opera au privit-o, din nou, mai mult ca pe o curiozitate istorică, luînd 

în sens literal afirmaţia poetului că a produs o simplă ,,jucărea‘‘. Esteţii care nu l-au ignorat, 

s-au dovedit totuşi nereceptivi la imbroglio-ul de forme literare şi idei care face specificul 

inimtabil al creaţiei lui Budai-Deleanu. Iar criticii care s-au arătat sensibili la complexitatea 

conceptuală a epopeii (Dimitrie Popovici, Ioana Em. Petrescu) au tratat-o cu mijloacele 

tradiţionale ale istoriei intelectuale şi culturale.  

Pe de altă parte, consolidarea modelului Caragiale s-a dovedit detrimentală pentru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



47 

creaţia lui Budai-Deleanu, fiindcă a legat foarte puternic reprezentarea asupra satirei de critica 

socială şi de moravuri, făcînd mult mai greu perceptibil nivelul mai înalt şi mai complex 

ilustrat de poetul ardelean – acela, atît de rar frecventat în literatura română din toate 

timpurile, al unei comedii a ideilor.  

O altă raţiune a respectului marginalizator acordat retroactiv Ţiganiadei ar putea fi 

descoperită în faptul că reprezentarea colectivă despre istoria culturală românească, de la 

Unirea din 1918 încoace, s-a dovedit tot mai puţin sensibilă la diferenţa transilvană. Viziunea 

ineistă despre literatură ne învaţă că aceasta rezistă prin conexiunile ei interne, prin esenţa ei 

care se sustrage evoluţiilor istorice, dar bunul-simţ critic ne aduce în mod constant în poziţia 

de a realiza că percepţia şi evaluarea unei opere literare este, în mod real, funcţie de 

perceperea complexităţii şi importanţei contextului socio-cultural care a generat-o. În acest 

sens, deşi este evident că importanţa creaţiei lui Shakespeare nu este un simplu reflex al 

Angliei elisabetane, nu ne este foarte uşor să distingem fascinaţia pentru dramaturgia sa de 

fascinaţia generală exercitată asupra minţii noastre de o epocă pe care o percepem ca fiind una 

a unei uluitoare diversităţi (a demersurilor artistice, cognitive, intelectuale, comerciale, 

politice) în unitate. Din păcate, nu putem spune acelaşi lucru despre Transilvania secolului al 

XVIII-lea – o lume care trecea printr-o extrem de spectaculoasă cotitură civilizaţională, 

marcată de dinamism, diversitate şi creativitate, dar care nu este percepută la adevărata sa 

dimensiune şi vitalitate de spiritul public românesc ,,valahocentric‘‘. Acesta din urmă se poate 

lăsa fascinat mai degrabă de Viena lui Mozart, decît de reflexele puternice şi complexe, chiar 

dacă nu o dată contradictorii, ale modelului vienez în provinciilor imperiale cu majoritate 

românească – Banat, Crişana-Maramureş, Transilvania şi Bucovina. Orientarea extracarpatică 

spre Paris, ajunsă la cotele unei adevărate manii, obnubilează pe termen lung sensibilitatea la 

cealaltă modernizare, mai timpurie, prin care trec românii din Imperiul habsburgic. E drept, 

aceasta din urmă nu este o modernizare voită şi iniţiată de românii înşişi (aşa cum este aceea 

promovată de elitele sociale din Principate), ci una suportată de români. O modernizare, e 

adevărat, de tip colonial, dar care nu a fost lipsită de efecte dintre cele mai faste şi care, mai 

ales, pentru a reveni la linia noastră de argumentaţie, a produs o diversitate şi o dinamică a 

acţiunii şi ideilor care poate impresiona în sine.  

Cu toate acestea, o istorie amplă şi inspirată a acestei epoci, eliberată de provincialismul 

vindicativ, nu a fost scrisă încă de un autor român (probabil David Prodan a ajuns cel mai 

aproape de un asemenea deziderat, ratînd însă, în final, de dragul ,,corectitudinii patriotice‘‘, 

dimensiunea cu adevărat cosmopolită a tabloului istoric). Astfel încît, neinserată într-un 

context istoric vibrant din punct de vedere social, intelectual şi cultural (aşa cum este, de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



48 

pildă, cazul ,,marilor clasici‘‘, asociaţi cu imaginea unei epoci de creştere, de vitalitate socială 

şi economică, aceea a domniei lui Carol I), geniala epopee a lui Budai-Deleanu a fost lipsită 

de o importantă formă de energie, aceea ,,contextuală‘‘, pentru a fi promovată în centrul 

reprezentării româneşti de sine.   

 În plus, să nu uităm că diferenţa dintre modernizarea Vechiului Regat şi aceea trăită de 

românii din Imperiul habsburgic se suprapune peste distincţia dintre Epoca Luminilor şi 

romantism. Dincolo de Carpaţi, transformarea de profunzime începe abia odată cu 

transplantarea pasiunii romantice în peisajul balcanic, aparent placid, al unor 

provincii-tampon, cu statut de autonomie, ale Imperiului otoman. În Transilvania, 

modernizarea este produsul direct al raţionalizării birocratice de tip luminist. Ceea ce ne poate 

sugera că, datorită acestui decalaj, valorile raţionalismului nu au fost internalizate cu adevărat 

în varianta moldo-valahă a modernizării, de unde şi lipsa de sensibilitate pe termen lung faţă 

de un mare poet, Budai-Deleanu, care întrupează în cel mai înalt şi mai vibrant mod cu putinţă 

spiritul Luminilor.  

Nu trebuie să deducem de aici că ,,excepţia culturală‘‘ care trebuie luată în calcul în 

cazul lui Budai-Deleanu a fost sistematic ignorată. Există autori – aşa cum era de aşteptat, 

ardeleni – care au analizat-o cu precizie şi subtilitate. Primul dintre aceştia, deschizătorul unei 

căi de analiză extrem de promiţătoare, abandonată din păcate, este Aron Densusianu, autorul 

unui excelent studiu despre iosefinismul lui Budai Deleanu. Din păcate, lucrarea lui 

Densusianu este greu accesibilă astăzi. Aflăm de ea mai degrabă din referiri polemice din anii 

1970, foarte utile, de altfel, pentru a înţelege o altă cauză a non-receptării specificului 

modernizării transilvane şi, odată cu acesta, a specificului geniului lui Budai-Deleanu. Un 

istoric literar oficial precum Ion Lungu îşi făcea, bunăoară, o cauză din a contesta teza lui 

Densusianu, pentru a salva stereotipul Austriei ca ,,închisoare a popoarelor‘‘. Este ironic că 

ultimul intelectual român care să-şi fi propus să scrie o istorie a tuturor popoarelor 

Transilvaniei (cu excepţia posibilă a lui Gheorghe Bariţ) să fi fost… Budai-Deleanu însuşi. 

Rămasă în manuscris, lucrarea sa tratează, e adevărat, şi tema latinistă a precedenţei româneşti 

în bazinul carpatic, dar implică, în acelaşi timp, cu toată claritatea, şi în spiritul unui evident 

federalism cosmopolit, că acest ţinut aparţine în mod legitim tuturor etniilor care-l locuiesc şi 

că raţiunea care-i luminează pe toţi oamenii, dincolo de particularităţile culturale, îi va aduce 

şi pe ardeleni la civilitate şi armonie. Spiritul iosefin, care presupunea loialitate faţă de 

Împărat văzut nu atît ca uns al lui Dumnezeu, cît ca reprezentant al idealului libertăţii 

înăuntrul raţiunii, al libertăţii ca necesitate înţeleasă, îl anima în mod evident pe 

Budai-Deleanu – dar acest fapt era considerat ca profund inconvenabil de către istoricii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



49 

oficiali ai naţional-comunismului ceauşist, pentru care istoria naţională trebuie să fie o luptă 

singuratică împotriva tuturor ,,străinilor‘‘ - complotişti, lacomi şi rău-intenţionaţi prin 

definiţie. A-l trata pe Budai-Deleanu drept loial viziunii politice a lui Iosif al II-lea echivala 

cu a-l denunţa public drept trădător de neam, aşadar asocierea trebuia atacată frontal şi negată 

vehement. 

Dintre intelectualii care aveau datele pentru a-l plasa corect pe poetul Ţiganiadei într-o 

istorie simultan literară, culturală şi politică se detaşează Lucian Blaga şi Nicolae Balotă. 

Primul, într-un excelent capitol din Gîndirea românească în Transilvania în secolul al 

XVIII-lea, un studiu de la care, în opinia mea, ar trebui să pornească orice încercare viitoare 

de a reconsidera opera lui Budai-Deleanu. Cel de-al doilea, într-un eseu în care stabileşte 

relaţii dintre cele mai subtile între poetica şi teologia politică a lui Budai-Deleanu şi 

corespondentele lor din domeniul barocului central-european. Operînd cu o categorie a stilului 

care evoluează cu supleţe între istoria formelor şi istoria ideilor, Nicolae Balotă reuşeşte o 

recontextualizare extrem de sugestivă şi de stimulativă a Ţiganiadei. Din păcate, nici Lucian 

Blaga, nici Nicolae Balotă nu s-au ocupat decît în trecere de opera lui Budai-Deleanu, astfel 

încît remarcabilele lor intuiţii nu au influenţat direcţia dominantă în care a evoluat receptarea 

acesteia. 

Politicile educaţionale ca terapie a receptării 

În cele ce urmează vom porni de la premisa că o creştere a gradului de receptare a 

operei lui Ion Budai-Deleanu, de asimilare şi internalizare a valorilor şi sensibilităţii sale, 

reprezintă un caz test al integrării europene a societăţii româneşti. Dar se poate gîndi şi ivers: 

printr-o difuzare mai largă în sistemul de educaţie a unor interpretări mai complexe, cu 

reverberaţii în istoria culturală şi intelectuală a Transilvaniei şi, în general, a secolului al 

XVIII-lea, a unicei epopei terminate din lteratura română poate contribui semnificativ la 

euro-configurarea spiritului nostru public.  

Problema cu care ne confruntăm este o schimbare strategică de politică curriculară 

menită să promoveze într-o meritată poziţie centrală, cu un important potenţial formativ, o 

creaţie de complexitatea artistică şi filozofică a Ţiganiadei. O asemenea transformare 

presupune o foarte atentă dozare a procedeelor de relectură, astfel încît percepţia valorilor 

morale şi politice să nu precumpănească asupra ci să se echilibreze cu buna receptare a 

virtuozităţii artistice. Pe scurt, a folosi cu eficienţă resursa simbolică extraordinară pe care o 

reprezintă Ţiganiada, pentru a lăsa să se exercite asupra publicului intern, dar şi asupra celui 

european, virtuţile sceptice ale geniului lui Budai-Deleanu, ar fi necesar că poetul să capete, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



50 

în conştiinţa publică românească, o poziţie sensibil comparabilă cu aceea ocupată în acest 

moment de Mihai Eminescu. 

Mai întîi, pentru a-l reintegra pe Budai-Deleanu în ţesutul literaturii sau, într-o 

perspectiva mai amplă, mai semnificativă, a istoriei culturale româneşti este nevoie să 

răspundem obiecţiei că autorul Ţiganiadei este afectat de o condiţie obiectivă de 

marginalitate. Cu alte cuvinte, indiferent de calităţile sale intrinseci, marele poem eroi-comic 

nu a fertilizat pe termen lung literatura de limbă română, nu a produs consecinţe, nu a 

stimulat, nu a fost reluat, nu a produs ecouri la distanţă, sau, oricum, nu dintre acelea de o 

anvergură care să le transforme în momente literare de referinţă. Faptul este evident şi, în 

primul rînd, nu poate fi negată lipsa oricărei relaţii dintre creaţia lui Budai-Deleanu şi aceea a 

poetului care va ajunge să fie considerat reperul fundamental al literaturii române. Este 

şocant, la o privire retrospectivă, că în Epigonii lui Eminescu se fac reverenţe politicoase unor 

Ţichindeal şi Mumulean, în timp ce marele poet al Ţiganiadei este ignorat cu desăvîrşire – de 

altfel, din motive absolut obiective: nu fusese încă editat. Este un paradox absolut fascinant, 

care singularizează literatura română în plan european, că marele nostru poet al Epoci 

Luminilor debutează efectiv, chiar dacă la jumătate de secol de la dispariţia sa fizică, după 

debutul romanticului (de fapt, riguros vorbind, al post-romanticului) emblematic al literaturii 

române. Ceea ce dă un sens mult mai propriu versului din tocmai-citatul poem eminescian 

Epigonii: ,,S-a întors maşina lumii…‘‘. 

Cu toate acestea, chiar dacă este un fapt că poezia primului român modern nu este 

conectată profund, printr-o varietate de sugestii, citări şi referinţe, la reţeaua mai largă a 

modernităţii noastre literare, totuşi creaţia sa este întreţesută organic, ca a nici unuia dintre 

predecesorii săi şi ca a foarte puţinora dintre ce ce i-au urmat, în marea tradiţie a literaturii 

europene. Ceea ce înseamnă că a-l reconsidera pe Budai-Deleanu, adică a-i acorda poziţia 

privilegiată (şi strategică) pe care o merită din plin în canonul literar, înseamnă a 

,,autohtoniza‘‘ dintrodată toată reţeaua sa de referinţe literare şi filozofice, mergînd de la 

clasiciteta greco-romană, la marea poezie lirică şi epică a Renaşterii şi la proza şi poezia de 

idei a Luminilor. Altfel spus, din perspectiva unei filozofii eficiente a educaţiei, a modelării 

caracterului şi a cultivării virtuţilor, important nu este în primul rînd faptul că Ţiganiada nu 

este inserată organic în tapiseria literaturii naţionale, ci faptul că poemul stă într-o relaţie 

organică, ,,naturală‘‘, cu tot ceea ce înseamnă marea tradiţie europeană a cosmopolitismului 

estetic şi filozofic. Pentru românul de astăzi este esenţial să se poată recunoaşte în acest 

intelectual luminat şi lipsit de complexe, primul care-i cunoaşte pe europeni dinăuntru, atît 

pentru că, aşa cum observa cîndva Ovid Densusianu ,,a trăit printre ei‘‘, cît şi pentru că, aşa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



51 

cum susţine Edgar Papu, dovedeşte o familiarizare intimă cu gîndirea, literatura şi arta în jurul 

căreia s-a cristalizat însăşi noţiunea de Europa. 

Pe de altă parte, izolarea istorică a poemului şi a poetului, care a reprezentat pînă acum 

principalul argument, implicit sau explicit, pentru atribuirea unei condiţii de minorat canonic, 

poate fi reinterpretată în favoarea şi spre mai marea glorie a lui Ion Budai-Deleanu. Reala 

alienare a marelui scriitor în raport cu publicul vremii sale nu l-a condus, după toate 

aparenţele, la stări de violentă depresie. Dimpotrivă, aşa cum ni se arată din perspectiva 

timpului, Budai-Deleanu şi-a înfruntat cu demnitate condiţia, şi-a populat singurătatea cu 

universul fanteziei sale, şi-a cultivat tonusul spiritual şi moral exersîndu-şi cu consecvenţă 

umorul şi (auto)ironia. În esenţă, aşadar, putem vorbi aici despre psihologia unui învingător. 

Rîsul lui generos, detaşat, esenţialmente filozofic, reprezintă o ofertă de comunicare perpetuă, 

mereu deschisă, adresată oricărui spirit afin, de oriunde şi oricînd. Putem, deci, să ni-l 

reprezentăm ca pe un erou civilizator, un veritabil Robinson intelectual, care, depăşindu-şi cu 

mult contemporanii în materie de gust şi subtilitate a gîndirii, triumfă totuşi asupra 

conjuncturilor şi îşi transformă solitudinea într-o apologie esenţialmente europeană a 

spaţiului privat şi a libertăţii personale.  

Ar fi, deci, îndreptăţit să-l construim, în discursul pedagogic, pe Ion Budai-Deleanu ca 

pe un veritabil părinte fondator al europeităţii noastre. Valorizată pozitiv, singurătatea în care 

a creat subliniază însăşi condiţia individualităţii care se cunoaşte şi se asumă pe sine. Un 

Budai-Deleanu scriind, în bună măsură, pentru sine nu este în nici un caz un marginal, ci un 

exponent al idealului autonomiei individuale, un veritabil filozof care nu se limitează la a 

exprima valorile şi demnitatea persoanei umane, ci se şi străduieşte să le încorporeze în 

propria biografie. Programul său de viaţă, alături de programul său estetic, ne dau cea mai 

viguroasă expresie, aureolată de clasicitate, a rezistenţei la presiunile masificării, ale ,,cuştii 

de fier‘‘ a birocraţiei raţionalizate şi ale naţionalismului gregar. 

Un alt motiv pentru a insista asupra operei lui Budai-Deleanu în cadrul unui program 

umanist de formare ţine de relaţia dintre expresie şi gîndire în opera sa. Modul ironic, 

programatic anti-patetic în care sînt abordate ideile în Ţiganiada nu vizează, în nici un caz, 

delegitimarea filozofiei luate în sine. Viziunea lui Budai-Deleanu este incompatibilă cu un 

pesimism cultural care ar semăna îndoiala radicală faţă de puterea inteligenţei de a înţelege şi 

transforma condiţia umană. Desigur, există în Ţiganiada nu motiv al fatuităţii/fatalităţii, dar 

conotaţiile sumbre ale acestuia sînt sublimate în energia irezistibilă a jocului şi a umorului. 

Ceea ce putem reţine, în sensul unei pedagogii europene, din alăturarea burlescului şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



52 

filozoficului nu este devalorizarea filozofiei, ci de-patetizarea acesteia. Spiritul în care 

gîndeşte Budai-Deleanu şi perspectiva în care plasează gîndirea consună cu tradiţia distinct şi 

constitutiv europeană a erasmianismului. Celebrul autor al Elogiului nebuniei este primul 

care, prin proiectul său ,,morosofic‘‘, reia ideea antică a auto-ironiei (formă elaborată a 

îndoielii filozofice de sine) ca fundament absolut al reflecţiei vii şi al cunoaşterii autentice. În 

detaşarea completă cu care Erasmus din Rotterdam îi ia peste picior pe toţi marii teologi ai 

epocii scolastice trebuie să vedem opţiunea pentru un alt mod al gîndirii, pentru care 

solemnitatea spiritului de sistem echivalează cu aroganţa oarbă şi cu sterilitatea. Marea lecţie 

intelectuală a europeanului Budai-Deleanu, care nu poate fi învăţată cu adevărat dacă opera 

ilustrului ardelean nu este strategic repoziţionată înăuntrul canonului literar românesc, este 

aceea a firescului (opus aroganţei scolastice) ca premisă a oricărui autentic demers de 

cunoaştere.  

Este aici momentul să precizăm că o bună utilizare a moştenirii culturale a lui Ion 

Budai-Deleanu presupune înţelegerea dublei sale deschideri. Ţiganiada trebuie înţeleasă atît 

ca un moment esenţial în evoluţia sensibilităţii literare moderne, cît şi ca un vector de mare 

importanţă al istoriei ideilor, al sensibilităţii intelectuale. Pentru că nu vom găsi nicăieri în 

filozofia teoretică sau în proza de idei de limbă română o expresie atît de amplă şi de 

complexă a scepticismului precum este aceea conţinută în Ţiganiada. În general vorbind, în 

cultura română scepticismul – care, altfel, reprezintă una dintre trăsăturile fundamentale, 

inalienabile, ale spiritului european – nu este prezent decît ca excepţie înăuntrul istoriei locale 

a gîndirii propriu-zis filozofice. Expresiile elaborate, profunde, convingătoare ale unei 

profesiuni sceptice de credinţă sînt, în general, de găsit în literatură, şi acesta este unul dintre 

motivele pentru care, cel puţin în cazul românesc şi cel puţin sub acest raport, istoria gîndirii 

nu poate fi despărţită de istoria literaturii. Dar, la originea acestei tradiţii filozofico-literare a 

scepticismului, jalonată de numele unor I.L. Caragiale, Paul Zarifopol, Liviu Rebreanu, Ion 

Pillat, N. Steinhardt, Mircea Horia Simionescu, Mircea Ivănescu, Alexandru Paleologu, 

Leonid Dimov, Radu Cosaşu, Livius Ciocârlie, Paul Georgescu, George Bălăiţă, Gheorghe 

Iova, Andrei Pleşu, Mircea Nedelciu, Daniel Vighi, Viorel Marineasa, Florin Iaru, Alexandru 

Muşina, Alexandru Vlad, Al. Cistelecan, Ioan Buduca, Ştefan Agopian – se află 

întreprinderea unică şi paradoxală a marelui Ion Budai-Deleanu, cel care, prin Ţiganiada, a 

reuşit să ridice spiritul sceptic pînă la monumental.    

De altfel, trebuie să ţinem cont de faptul că nu suprapunerea perfectă dintre 

reprezentările marelui poet şi cărturar despre cunoaştere, intelect, instituţii, stat, libertate sau 

lege şi cele curente în epoca noastră dau măsura modernităţii sale, cît mai ales scepticismul de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



53 

profunzime, structural şi structurant, al gîndirii sale. Epistema pe care o putem recompune din 

poemul şi mai ales din opera ştiinţifică a lui Budai-Deleanu poate să fie datată (există analize 

care indică elementele inevitabile de continuitate dintre gîndirea lui şi scolastica medievală), 

dar vibraţia interogativă şi dubitativă a spiritului său rămîne activă şi vie şi depăşeşte orice 

cadre formale ale expresiei şi reprezentării. 

Una dintre modalităţile clasice de a reduce impactul operei poetice a lui Budai cu care 

trebuie să ne confruntăm este aceea de a plasa toate elementele de particularizare 

etno-culturală, forme lingvistice, poetice, trimiteri la ritualuri, la credinţe magice şi religioase, 

sub eticheta meschină a nativismului sau indigenismului. Identificarea filologic- şi 

etnografic-corectă a elementelor de cultură populară din Ţiganiada a fost sistematic asociată 

unei viziuni de extracţie romantică, generos atribuită poetului însuşi, dar care, în fapt, lasă să 

se vadă agenda ideologică naţionalistă a cercetătorilor. Este vorba aici de asocierea forţată a 

creaţiei marelui luminist la ideea utilizării folclorului pentru a da culoare locală creaţiei 

literare româneşti, dezvoltată ulterior într-o filozofie organicistă care presupunea o 

continuitate de profunzime între creaţia populară şi creaţia cultă a unei naţiuni (cea din urmă 

neavînd autenticitate sau chiar valoare dacă nu reprezentă sublimarea celei dintîi).  

O asemenea lectură didactică şi etnolatră a intenţiilor lui Budai-Deleanu este nu doar 

istoric-falsă (dat fiind că poetul nu a avut nici un contact semnificativ cu gîndirea şi literatura 

romantismului), ci porneşte şi dintr-o completă neînţelegere a ceea ce înseamnă spiritul 

cosmopolit al Luminilor. Este evident că poetul Ţiganiadei s-a gîndit la o strategie de 

,,împămîntenire‘‘ a formelor literare occidentale, dezvoltînd în acest scop o foarte complexă 

estetică şi politică lingvistică. Dar în nici un caz demersul său nu poate fi confundat cu 

pretenţia romantică de a scoate din străfundurile creaţiei populare, ale folclorului naiv şi 

anonim, religii magic-naturiste ale trecutului care codifică profilul spiritual al unei etnii. În 

mod evident, pentru Budai-Deleanu partea cea mai strălucitoare şi glorioasă a spiritului uman 

nu avea ,,culoare locală‘‘, adevărata înţelepciune (raţionalitatea care conferă demnitate) este 

suverană şi nu se supune contingenţelor culturale. Cu toate acestea, Cultura nu este în mod 

necesar duşmana Raţiunii, nu este nevoie de trasarea unei graniţe riguroase între ele, atîta 

timp cît tradiţiile şi obiceiurile nu obnubilează sau nu corodează dreapta înţelegere şi dreapta 

judecată.  

Ca un autentic raţionalist, Budai-Deleanu este, de exemplu, un adversar învederat al 

superstiţiei, pe care o vede ca manifestare mecanică, rezultată din instinct, cel mai ades 

dintr-o spaimă oarbă, atavică, lipsită de demnitate. Faţă de o ,,tradiţie‘‘ a fricii şi ignoranţei, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



54 

nu are nici un fel de simpatie, cu atît mai mult cu cît leagă direct pierderea libertăţi 

intelectuale de pierderea libertăţilor politice – popoarele căzute în sclavie şi indigenţă 

(reprezentate aici prin ţigani, însă cu o transparentă referire la români) sînt cele lipsite de 

accesul la cunoaştere, la cultivarea spiritului. Chiar dacă, în Ţiganiada, critica gîndirii 

superstiţioase, încurajate ades de biserica însăşi, nu este frontală şi militantă, ci maliţioasă şi 

nu lispită de o anume toleranţă specifică spiritului carnavalesc, distanţarea este totuşi netă. De 

altfel, este normal pentru un sceptic ,,de viţă‘‘ să-şi exprime rezervele nu prin poncife, ci prin 

fermitatea extermă de fină a delimitărilor permisă de instrumentarul inepuizabil al ironiei. Pe 

de altă parte, însă, tocmai pentru că este convins de existenţa ,,luminilor naturale‘‘, de faptul 

că mintea umană este făcută să înţeleagă ,,spontan‘‘ ceea ce i se prezintă în mod clar şi 

distinct, pentru Budai raţiunea se manifestă prin limbajul şi, în parte, prin moravurile 

obişnuite, ,,fireşti‘‘ ale unei comunităţi. Adevărul nu are nevoie de o limbă savantă, crispată, 

artificială. Limbajul ,,natural‘‘ al vieţii reprezintă un mediu cît se poate de potrivit (ba poate 

chiar cel mai potrivit) pentru a-l exprima. Gîndirea limpede nu reprezintă un efort, o caznă, o 

împotrivire faţă de şi o smulgere din natură, ci, dimpotrivă, o formă de manifestare liberă şi 

naturală a vieţii, ba chiar a corpului. Budai-Deleanu este un autentic raţionalist tocmai fiindcă 

la el gîndirea reprezintă o formă naturală de bucurie – de aici şi utilizarea epopeii comice ca 

mediu al celei mai calificate reflecţii filozofice. 

Budai-Deleanu este un model pentru prezent, şi ar merita plasat într-o poziţie centrală 

într-un canon literar cu intenţii euro-pedagogice, tocmai pentru că opera sa este un exemplu 

strălucit şi puternic de ceea ce am putea numi poetică identitară. Faptul că uzează de registre 

lingvistice şi etnografice din cele mai variate, menite să localizeze pregnant toposuri ale marii 

literaturi europene, dar şi să ,,exemplifice‘‘ idei ale marii tradiţii filozofice, nu are nimic de-a 

face cu idealizarea romantică a folclorului. Este vorba aici, mai degrabă, de expresia unei 

remarcabile robusteţi identitare, de un viguros sentiment al propriei coerenţe interioare. 

Utilizînd conceptele în care gîndim în mod curent astăzi, ar trebui să spunem că, în spiritul lui 

Budai-Deleanu, localul nu se opune globalului, ci dezvoltă o relaţie sincretică, naturală, cu 

acesta.  

Cele de mai sus ne îndreptăţesc să credem că poetul Ţiganiadei este primul nostru 

scriitor cu adevărat glocal. Un spirit puternic şi liber, care se poate mişca între sistemul de 

referinţă al convivialităţii comunitare şi cel al republicii universale a literelor cu deplină 

naturaleţe şi suveranitate. Un spirit, aşadar, de la care putem învăţa şi astăzi (sau, poate, astăzi 

mai mult ca oricînd) cum să depăşim complexele de retardare culturală şi marginalitate care-i 

împiedică pe români să-şi realizeze pînă la capăt condiţia de cetăţeni ai Europei şi ai lumii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



55 

BIBLIOGRAFIE 

Balotă, Nicolae, ,,Universul baroc al I. Budai-Deleanu‘‘, (1970), în Rodica Chiriacescu (ed.), 

Ion Budai-Deleanu interpretat de, Editura Eminescu, Bucureşti, 1980159-164 

Bîrlea, Ovidiu, ,,Folclorul în <<Ţiganiada>> lui I. Budai-Deleanu‘‘, în Rodica Chiriacescu 

(ed.), Ion Budai-Deleanu interpretat de, Editura Eminescu, Bucureşti, 1980, pp. 139-153 

Blaga, Lucian, ,,Gîndire laică cu alesături de scepticism‘‘, în L. Blaga, Gîndirea românească 

în Transilvania în secolul al XVIII-lea, Ed. Ştiinţifică, 1966, pp. 210-225 

Cornea, Paul, Studii de literatură română modernă, EPL, Bucureşti, 1962 

Densusianu, Aron, ,,O muză-cenuşăreasă‘‘, (1887), în Rodica Chiriacescu (ed.), Ion 

Budai-Deleanu interpretat de, Editura Eminescu, Bucureşti, 1980, pp. 34-40 

Densusianu, Ovid, ,,I. Budai-Deleanu‘‘, (1925), Rodica Chiriacescu (ed.), Ion Budai-Deleanu 

interpretat de, Editura Eminescu, Bucureşti, 1980, pp. 46-51 

Hitchins, Keith, A nation discovered. Romanian intellectuals in Transylvania and the idea of 

nations 1700-1848, Editura enciclopedică – Editura Fundaţiei Culturale Române, 1999 

Lungu, Ion, Şcoala ardeleană, Minerva, Bucureşti, 1978  

Manolescu, Nicolae, ,,Comedia literaturii: Ion Budai-Deleanu‘‘, în N. Manolescu, Istoria 

critică a literaturii române, Paralela 45, Piteşti-Cluj-Bucureşti, pp. 123-132. 

Papu, Edgar, ,,Europeanul‘‘, (1970), în Rodica Chiriacescu (ed.), Ion Budai-Deleanu 

interpretat de, Editura Eminescu, Bucureşti, 1980, pp. 173-176 

Petrescu, Ioana Em., Ion Budai-Deleanu şi eposul comic, Dacia, Cluj, 1974 

Popovici, Dimitrie, ,,Doctrina literară a Ţiganiadei lui I. Budai-Deleanu‘‘, (1948), reprodus în 

Rodica Chiriacescu (ed.), Ion Budai-Deleanu interpretat de, Editura Eminescu, Bucureşti, 

1980, pp. 76-94  

Prodan, David, Supplex Libellus Valachorum. Din istoria formării naţiunii române, Editura 

enciclopedică, Bucureşti, 1998 

Tohăneanu, G.I., ,,Lexicul Ţiganiadei‘‘, în Ţiganiada, ediţie îngrijită de Florea Fugaru, 

Amarcord, Timişoara, 1999, pp. 7-31 

Tomlinson, John, Globalizare şi cultură, traducere de Cristina Gyurcsik, Amarcord, 

Timişoara, 2002 

                                                             
i
 Acest studiu face parte dintr-o cercetare mai extinsă, cuprinsă în proiectul PNII IDEI, nr 760, 
DISCURSURI CULTURALE SI FORME DE LEGITIMARE A LITERATURII EUROPENE IN 

SECOLUL XX, coord. Rodica Ilie, proiect finanţat de CNCSIS şi aflat în derulare în perioada 
2009-2011 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:10:19 UTC)
BDD-A23571 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

