
 

 822 

ASPECTE METAREFERENŢIALE ÎN ARTELE VIZUALE 

Metareferential Elements in Visual Arts 

 

 

Odette ARHIP, Professor Ph.D., 

Ecological University of Bucureşti 

Cristian ARHIP, Assistant Professor Ph.D., 

“George Enescu” University of Arts, Iaşi 

 

 

Abstract: Painting, architecture, photography and film have gained an increasing 

aesthetic autonomy and hermeneutics in recent decades. That is due to the new perspective 

and research approach, namely the theory of meta-reference. Art offers itself as a topic for its 

own products and trans-medial approaches reveal meanings, connotations and important 

symbolic-mythological valences. The meta-reference term umbrella is used to cover the 

diverse manifestations of this phenomenon in various arts. The present contribution provides 

examples from the above mentioned arts, explains and comments on the connotations of these 

innovative approaches. "Piazza d' Italia" of New Orleans (architecture), paintings by Diego 

Velázquez (painting), photographic albums of Thomas Struth (photography ) and films by 

German-born Austrian film director, Michael Haneke (film) constitute the elements our 

analysis and comments are based on. 

 

Keywords: arts, meta-reference theory, trans-medial approach. 

 

 

Aspiraţia spre originalitate are origini adânci în mentalul creatorilor doritori 

deopotrivă de libertate. Paradigma eroilor, ce se revendică de la Prometeu, este amplă, iar 

Faust reprezintă doar unul dintre exemplele ilustre, elocvente, incluse în aceasta. Dacă Hesiod 

lăuda şiretenia, perfidia şi isteţimea lui Prometeu, alţi autori, printre care şi părintele tragediei 

antice clasice, Eschil, îi elogiază, în capodopera păstrată dintre cele peste 90 de piese de teatru 

pe care le-a scris, „Prometeu încătuşat/Prometheus desmotes”, curajul de a fura focul din care, 

practic, iau naştere „toate artele şi meseriile” (Chevalier, J., Gheerbrant, A.; 1995, 129). 

Prometeu a oferit oamenilor darul creaţiei şi raţiunea, fiind un erou civilizator. 

Etimologia numelui său conduce spre aceeaşi concluzie: în limba greacă, numele eroului 

înseamnă previziune, prudenţă pentru viitor, deşi este prototipul omului răzvrătit care 

simbolizează, în primul rând, o revoltă a spiritului, nu una a simţurilor ori de insubordonare 

obstinată. Than şi Li au fost primii oameni pe care titanul i-a învăţat să vorbească, să râdă, „să 

umble drept şi cu fruntea în sus”, împlinindu-şi, astfel, dorinţa de a-l transforma pe om în 

semizeu. 

Pe măsură ce a parcurs epoci şi a experimentat diverse modalităţi estetice, omul-

creator şi-a amplificat aspiraţiile şi veleităţile. El este tot mai puţin interesat de categoria 

Frumosului ca o „valoare care este în obiect şi care îi atestă fiinţa” (Dufrenne, M.; 1976, 37) 

cât şi de „percepţia fidelă” (Dufrenne, M.; 1976, 29) a unei opere de artă preexistente în lume 

prin raportare faţă de conştiinţă. Conştiinţa se recunoaşte ca existentă într-o lume deja 

orânduită şi cu o tradiţie, dar apreciază că poate construi, prin imaginaţie şi talent, o lume a 

dialecticii artelor şi în care „noema” (relaţia dintre spectator şi receptor) şi „noeza” (relaţia 

dintre obiect estetic şi opera de artă) se întrepătrund (Dufrenne, M.; 1976, 24). Iniţierea în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:16 UTC)
BDD-A23436 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

 823 

această lume estetică se face, asemeni tuturor rituarilor de iniţiere, de asemenea prin 

străbaterea perdelei de foc ce desparte profanul de sacru (Chevalier, J., Gheerbrant, A.; 1995, 

154). Creatorul îşi doreşte puteri demiurgice mai mari şi, revendicându-se de la predecesorul 

mitic Prometeu, construieşte această „altă” lume, altfel combinată în sintagmatic, prin 

binecunoscuta jertfă de sânge pe care o cere orice construcţie. Asemeni altui erou ancestral, 

Noe, creatorul face apel la forţa fertilizatoare a sângelui – legenda spune cum Noe „s-a tăiat la 

deget pe când lucra corabia...” (Oişteanu, A., 1989, 96). Legenda românească are, bineînţes, 

corespondent în altele din literatura universală ori, poate, ar fi mai corectă inversă – nu 

credem însă a avea vreo importanţă întâitatea cronologică, ci liniile semantice de forţă ce se 

regăsesc în toate aceste texte referitoare la canoane rituale pentru construcţii speciale: „în timp 

ce lucrează ... , eroul demiurg se răneşte ca urmare a comiterii unei/unor greşeli rituale” 

(Oişteanu, A., 1989, 98). 

Cu toate acestea, amintim câteva texte legendare edificatoare pentru constanţa 

motivului rănirii demiurgului. Astfel, unul dintre basmele germane culese de fraţii Grimm, 

Gâsca de aur, conţine un moment similar – fraţii, ce încearcă să doboare un copac din pădure, 

se răneşte cu securea la mână, deoarece au încălcat obiceiul ofrandei alimentare, adică nu au 

dat mâncare unui bătrân care le-a cerut acest lucru. Doar fratele cel mic, mezinul/Prâslea, care 

respecta ritualul, reuşeşte să taie copacul, să construiască şi să ia prinţesa de soţie. De 

asemenea, eroul mitic finlandez din Kalevala ignoră canoanele magico-rituale şi este nevoit să 

înfrunte duhurile rele. Tot printr-un act nelegiuit, eroul grec Erysichthon a tăiat stejarul sfânt 

al zeiţei Demetra şi aceasta îl pedepseşte prin înfometare/autodevorare, după cum relatează 

poetul Ovidiu în Metamorfoze. În aceeaşi paradigmă şi printr-o menţiune într-un apocrif 

slavon, îl regăsim pe însuşi copilul Isus înscris în paradigmă; el trece pe lângă un „templu 

păgân” şi este rănit de o piatră. Isus dărâmă templul prin blestem şi înalţă un altul mai bun, 

„nu un lăcaş al diavolilor” (Oişteanu, A., 1989, 116). Printr-o asociere insolită, subliniem că, 

în mitologie şi în folclor, aceeaşi pedeapsă se aplică nu într-o arhitectură în sens propriu, ci 

într-o „arhitectură cognitivă” (Coman, M., 2009, 258-259). Acolo unde omul simplu nu îşi 

poate explica un fenomen plasează un element fantastic ori o faptură imaginară care are 

menirea de a desluşi un lucru ciudat. Pornind de la această remarcă, dintre toate creaţiile 

imaginate în mentalul popular am ales Căţelul pământului/Câinele pământului/Orbetele 

pământului etc. care oferă şi unica reprezentare psihopompă a câinelui, cunoscut, altfel, ca 

tovarăş şi bun prieten al omului. Se spune şi se crede că acest Câine al pământului mănâncă 

nasul unui mort în cazul în care acesta nu are în mână banul pentru a plăti trecerea în lumea de 

dincolo. Nu simbolistica animalului ne preocupă, ci recurenţa ideii de dar ritualic pentru a se 

desăvârşi o faptă. 

Am început şi am insistat asupra acestor aspecte la debutul prezentului studiu, întrucât, 

în opinia noastră, avem aici o formă originară şi originală de metareferinţă (Arhip, O., 2012, 

123-129). Cel care doreşte să creeze îndeplineşte ritualul cu gândul şi cu reprezentarea 

viitoarei sale opere în minte, operă pe care şi-o doreşte perfectă şi de durată. Chiar arta este 

subiectul acestui alt gen de artă: legende, datini, mitologii, creaţii folclorice. Ne-am dorit 

neapărat şi un exemplu valabil şi pentru cultura şi civilizaţia română atunci când prezentăm 

forme ale metareferenţialităţii în diversele arte ale timpurilor moderne ori ceva mai 

îndepărtate. Debutul cultural târziu al spaţiului spiritual românesc ne forţează, cu tristeţe, să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:16 UTC)
BDD-A23436 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

 824 

ne confruntăm cu o puţinătate a exemplelor (existente doar în sfera literaturii şi a picturii) şi 

chiar cu o absenţă totală în celelalte domenii artistice, cel puţin până în prezent. 

Revenind la obiectivul acestui studiu, anume de a prezenta diversitatea fenomenului 

metarefenţial în câteva arte vizuale comentându-l, ne oprim asupra exemplului magistral 

oferit de arhitectură. Arhitectura modernă propriu-zisă s-a axat pe funcţionalitatea elementelor 

componente şi pe o simplificare elegantă a componentelor decorative care au fost 

caracteristice epocii baroce şi celei romantice (Adorno, Th., 1967). Teza necesităţii ca 

arhitectura să vină în întâmpinarea privitorului şi a celui care locuieşte a fost pledată cu 

ardoare şi pusă în practică magistral de arhitectul Charles Willard Moore în oraşul New 

Orleans. Ideea de „casă în casă” pentru minoritatea italiană de acolo a rodit într-o interesantă 

piaţă cunoscută sub denumirea iconică Piazza d'Italia. 

Spiritul şi autoreferenţialitatea arhitecturală se bucură de o sintagmatică eterogenă, 

foarte bogată şi proiectată pentru un context de intensă epicizare în Piazza d'Italia. Proiectul 

lui Moore porneşte de la constatarea multiculturalismului evident în exotica citadelă 

americană sudistă. Comunitatea italiană are o mare contribuţie în acest sens şi se cuvine a fi 

omagiată. Aceasta merita o agora modernă şi care să amintească peisajul originar prin 

elemente simbolice îmbinate inspirat. Pe de altă parte, economic vorbind, aceasta construcţie 

este un simbol al revitalizării şi se opune tendinţei anilor '70 când demolările erau masive şi 

iraţionale (Keazor, H., 2009, 324). Astfel, arhirectul „citează”, în jurul fântânii Sfântului Iosif, 

principalele cinci curente care au marcat tipurile de coloane existente în Antichitatea şi 

Renaşterea romană şi italiană. Dorinţa de a îmbina materialul arhitectural cu fluiditatea 

plentiformă a apei este o constantă în proiectul lui Moore. Americanii au avut nevoie de un 

nou cuvânt în limba lor pentru a desemna ceea ce, tradiţional, era o metopă – aşadar, golurile 

de formă pătrată de deasupra arhitravei şi dintre coloane sunt umplute de „wetopes”. În plus, 

spaţiul fântânii şi pavamentul colorat, ce o înconjoară, desenează en gros-plan cizma 

Peninsulei Italice. 

Autorul a fost preocupat şi de o dinamică diacronică, evoluând de la elementele antice 

spre oţelul, neonul, culorile tari şi alte aspecte caracteristice pragmaticii epoci moderne. Din 

punctul nostru de vedere, un atribut special al acestei pieţe este capacitatea de a fi populară şi 

elitistă în acelaşi timp: poate intra oricine şi este pentru toţi locuitorii, vizitatorii, dar numai 

cine are cunoştinţe culturale considerabile poate decoda toate metareferinţele existente acolo 

şi intenţionate de Moore. Aşadar, se poate ajunge la concluzia că o contemplare, ca şi actul 

lecturii, „trebuie să ia în considerare toate aceste elemente, chiar dacă e puţin probabil ca un 

singur cititor să le poată stăpâni pe toate. De aceea, orice act de lectură este o tranzacţie 

complexă între competenţa cititorului (cunoştinţele despre lume pe care le deţine) şi acel gen 

de competenţă pe care un text dat îl postulează pentru a fi citit într-o manieră economică – 

prin aceasta înţelegând o manieră care sporeşte înţelegerea şi plăcerea lecturii textului şi care 

este susţinută de context.”- s.a. (Eco, U., 2011, 51). Fără a ne dori o prezentare exhaustivă a 

componentelor pieţei, subliniem ceea ce sunt, în opinia noastră, elemente originale şi diferite 

semantic, dar cu o evidentă funcţie metareferenţială: jeturile fântânii „conturează” 

autoportretul arhitectului în centrul pieţei, dar fundalul este dominat de citarea tabloului lui 

Giorgio de Chirico, Gare Montparnasse – La Mélancolie du départ (1914). Trimiterea este 

realizată prin plasarea celebrului turn cu ceas din tabloul menţionat alături de alte motive 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:16 UTC)
BDD-A23436 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

 825 

existente în spectrul pictorului italian suprarealist şi exponent al „picturii metafizice” 

(sintagma îi aparţine lui Guillaume Apollinaire). 

Gramatica arhitecturală, propusă de Piazza d'Italia ori de Maison Dick, doveşte 

explicit şi fără echivoc ca funcţia metareferenţială poate acţiona eficient şi cu neaşteptate 

consecinţe estetice în diversele arte vizuale, nefiind doar un privilegiu al cuvântului, al 

literaturii în general, în care s-a afirmat pentru prima oară. 

Domeniul vizual mult mai vechi, cercetat şi analizat, anume acela al picturii, ridică 

dificultăţi de a alege exemple pentru metarefenţialitate. Plecând de la „contradicţia” vizuală a 

lui René Magritte, Ceci n'est pas une pipe, ca un exmplu explicit, pictura este generoasă în 

încercările de răspunsuri la întrebarea formulată de Calvin: „Care este raportul între semn şi 

lucru semnificat?” (Stoichiţă, V. I., 2012, 136). Imaginile-oglindă (Spiegelbilder), răbufnirile 

iconoclaste ale Reformei, intertextualitatea sintagmatică din „cabinetele de amatori” 

(Stoichiţă, V. I., 2012, 114) ce promovează tabloul-în-tablou-în-tablou, etc. nivelurile realului 

intră în competiţie prin excelente paragone. Aşadar, numai dacă pictura, ori sculptura, se 

autodefineşte ca imagine „conştientă de caracterul său de imagine” poate accede la un alt 

statut existenţial (Stoichiţă, V. I., 2012, 129). Subiect de dezbatere secole de-a rândul, dar, 

mai ales, în timpul Renaşterii, ideea de superioritate a unei arte a lăsat ulterior câmpul de 

dezbatere la dispoziţia ideii de metareferenţialităte. Din acest punct de vedere, interesul 

intertextual, saturaţia vizuală şi belşugul gnoseologic se întâlnesc magistral în opera lui 

Vélazquez. Pânza sa celebră, Las Meninas, înglobează o multitudine de conotaţii, dar, în 

primul rând, scenariul picturii în sine. Pictorul domină implicit din faţa tabloului pe care îl 

pictează, dar şi paradoxal explicit din planul profund, pus în ramă – este plasat în cadrul uşii 

din spatele personajelor reprezentate. El creează şi contemplă simultan. Autophoria este 

manifestă şi vădită – nu se mai face apel la procedeul anamorfotic din Ambasadorii lui 

Holbein cel Tânăr ori din Cuplul Arnolfini al lui Jan van Eyck. Termenul anamorfoză a fost 

utilizat în artele plastice mai întâi, în jurul anului 1657 (Baltrušaitis, J., 1975, 88). Pentru a 

clarifica funcţia şi rolul interesant al acestei figuri, deopotrivă de stil şi de logică, reproducem 

încercarea originară de a o defini: „Anamorfoza – cuvînt care apare în secolul al XVII-lea, dar 

se referă la combinaţii cunoscute anterior – răstornă elementele şi principiile perspectivei: în 

loc de a o reduce la limitele vizibile, este o proiecţie a formelor care le exagerează şi o 

dislocare a lor, în aşa fel încît ele se reconstituie numai cînd sînt privite dintr-un punct 

determinat. Procedeul este plăsmuit ca o curiozitate tehnică, dar el conţine o poetică a 

abstracţiunii, un mecanism puternic al iluziei şi o filosofie a realităţii factice.”
1
 O cercetătoare 

pasionată în domeniu, Marta Petreu, care se autodefineşte ca fiind „la vânătoare de sofisme” 

(Petreu, M., 2013, 8), explică mult mai succint procedeul citându-l pe Gustav René Hocke: 

anamorfoza este „ ... reprezentarea, printr-un desen deformat după anumite reguli, a unui 

model, care apare nedeformat [...] prin schimbarea unghiului de vedere.”
2
 

Există însă, în Las Meninas, şi alte elemente simbolice care conotează punerea în ramă 

a artei prin arta însăşi: oglinda, ambrazura uşilor, ramele şi tablourile de pe pereţii 

reprezentanţi în acel alt tablou (tablou în tablou). În partea laterală, se observă chiar „un 

                                                 
1
 Baltrušaitis, J., (1975), „Anamorfoza sau magia artificială a efectelor miraculoase”, traducere de Paul 

Teodorescu, Bucureşti, Editura Meridiane, p. 88. 
2
 Citat apud Hocke, G. R., „Lumea ca labirint”, traducere de Victor H. Adrian, prefaţă de Nicolae Balotă, 

postfaţă de Andrei Pleşu, Bucureşti, Editura Meridiane, 1973, p. 217. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:16 UTC)
BDD-A23436 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

 826 

negativ al tabloului”, un revers al acestuia – şasiul pentru tablou (Stoichiţă, V. I., 2012, 345). 

S-a comentat, greşit în opinia noastră, despre orgoliul lui Vélazquez care e prezent în scena de 

la curte; dar prezenţa creatorului în obiectul artistic creat este veche şi conduce asocierile până 

la Phidias (întruchipat pe scutul Minervei) ori până în perioada Renaşterii. De data aceasta, 

Vélazquez adaugă un important sens modern: el îşi doreşte să sublinieze poietica picturii 

(opera in fieri), facerea picturii, şi dorinţa acesteia de a se explicita şi de a se introduce ca o 

referinţă de sine stătătoare. Acelaşi istoric şi teoretician al artei evidenţiază esenţa: „Dacă el a 

luat ideea oglinzii reflectante de la Van Eyck a fost pentru a-i inversa funcţia: în ea se reflectă 

pictura, nu realitatea – s.a. (Stoichiţă, V. I., 2012, 347). Apreciem că o intenţie asemănătoare 

există şi în acele pânze pictate de impresionişti, fauvişti, post-impresionişti, cubişti etc. şi care 

îşi înfăţişează propriile ateliere de creaţie – „Matisse's Studio”, „Matisse's Studio in Venice”, 

„Picasso's Studio”, „Picasso's Studio in Cannes”, „Gaugain's Studio in Tahiti” etc. Nu 

evidenţa materială a tabloului, nu decriptarea sensurilor implicite, ci punerea în scenă a 

actului de a picta, a scenografiei actului creaţiei, îl interesează pe artistul tot mai nemulţimit 

de limitele pe care i le impun marginile tabloului şi doreşte obsesiv să le suprime ori măcar să 

fie considerate superflue. Timpul devoalării, „timpul popularităţii” a sosit (Liiceanu, G., 1985, 

64); subliniem că această „popularitate” nu este, evident, un echivalent al vulgarizării - „ ... nu 

este vorba, deci, de a spulbera monopolul asupra unor informaţii neutre, dînd satisfacţie 

publică unei curiozităţi goale, ci de a exprima într-un limbaj natural probleme care ne implică 

într-un chip decisiv.”
3
 În cazul picturii, creatorul îşi propune să fie propriul mediator în cadrul 

procesului de metareferenţialitate. Aşadar, opera de artă presupune, după cum se ştie, 

constituirea unui public dotat cu o „judecată de gust” (Dufrenne, M.; 1976, 121) în care există 

un receptor-martor ce îmbogăţeşte semantic opera prin observaţiile şi interpretările sale: „Pe 

măsură ce opera îmbătrâneşte, publicul său se extinde, orizontal şi vertical totodată” 

(Dufrenne, M.; 1976, 125). 

Domeniul fotografiei este la fel de preocupat de aceeaşi teorie şi îşi doreşte să înceteze 

să fie doar o modalitate de reproducere a unui obiect real sau de imitare a acestuia, apreciind 

că sensibilul este mai puternic decât forma, iar fotografia, în calitatea sa tot de operă de artă, 

îndeamnă, de asemenea, la percepere, la savurarea imaginii şi a sensului estetic. Fotografiile 

din ultimele decenii nu mai sunt reproduceri, chiar dacă, la acest rezultat, nu a contribuit 

numai talentul fotografului, ci şi tehnologia în mare măsură. Important este faptul că ideea şi 

mesajul îi aparţin artistului. Astfel, Thomas Struth, un fotograf ce face parte din Grupul Şcolii 

de la Düsseldorf, este cunoscut, în sfera tematică a metarefenţialităţii, în special, graţie a două 

proiecte ambiţioase ce o implică: Museum Photographs (1987-2004) şi Making Time (2007). 

Fotografiile, din primul proiect, se străduiesc să surprindă relaţia perceptivă dintre 

vizitatorul-privitor, din marile muzee ale lumii, şi opera de artă pe care o contemplă, dar şi 

„arta spaţiului” ce înconjoară tabloul şi privitorul (Bantleon, K., Haselsteiner-Scharner, J., 

2009, 356-357). Conceput, aparent, ca o insolită istorie a artei, proiectul este o metaizare 

indirectă a paradigmei semnelor vizuale. Se poate afirma cum gruno salis că al doilea proiect 

propune o replică fotografică la tabloul lui Vélazquez comentat de noi anterior. Fotograful-

artist realizează o replică polisindetică a Muzeului Prado. Ca în Las Meninas, tablourile sunt 

                                                 
3
 Liiceanu, G., „Filozofia şi paradigma feminină a auditoriului” in „Viaţa Românească”, Anul LXXX, nr. 

7/1985, p. 64. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:16 UTC)
BDD-A23436 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

 827 

expuse pretutindeni, dar nu sunt numai operele picturale canonice, ci şi reproduceri 

fotografice, la scară foarte mare, între acestea şi picturi încercându-se o cât mai corectă 

corelare prin gen, curent, stil, epocă, mod de percepţie din partea privitorului încremenit în 

fotografie, dar şi în istoria artei, sfidând timpul şi canoanele. 

Corelaţiile, expresiile alternative, anastrofele şi antifrazele, subsumate tradiţional 

sferei literare, dobândesc autonomie şi se încarcă de semnificaţii şi de funcţii, de data aceasta, 

în domeniul modern al artei fotografice. Anumite fotografii din cele două proiecte constituie 

modalităţi originale de creare a mise en abyme-ului ori a ceea ce se numeşte, în stilistică, 

parigmenon (Dragomirescu, Gh. N., 1972, 56-57). Parigmenonul vizual al lui Thomas Struth 

se concentrează asupra nucleului semantic al câmpului artistic: prezintă Salle Mollien, din 

Muzeul Luvru, prezintă tabloul lui Gérricault Pluta Meduzei, imortalizează privitorii 

receptând estetic opera de artă, iar fotograful, la rândul său, contemplă toate cele trei cadre, 

recompunându-le din perspectiva sa creativă şi ideatică. Struth s-ar părea că e tentat de 

argumentum ad baculum (Petreu, M., 2013, 85): plasarea planului teoretic în fundal, deoarece 

este mai mult atras de simţuri, senzaţii, percepţii care sunt capabile să îl transforme şi pe 

receptorul fotografiilor sale într-o cutie de rezonanţă care să amplifice ori să modifice 

sensurile intenţionate in fieri. 

Totodată, se trece de la un individual tipic al receptării la o expresie a sensibilităţii 

generale polivalente. Fotografia surprinde muzeul, galeria, opera de artă, multitudinea de 

reacţii, ultimele fiind expresii metonimice ale interpretărilor. Ochiul, acest organ al percepţiei 

vizuale şi al celei intelectuale (Chevalier, J., Gheerbrant, A., 1995, 362), este al fotografului şi 

se identifică cu ochiul pictorului şi cu acela al privitorului. Mitologic şi simbolistic interpretat 

ca o dualitate prin care se poate privi timpul şi veşnicia, dragostea şi funcţia intelectuală, 

ochiul înlesneşte unificarea interioară a acestor dualităţi invocate de autori precum Silesius, 

Platon, Clement de Alexandria, Plotin, Sfântul Augustin etc. (Chevalier, J., Gheerbrant, A. 

1995, 363-365). În sfârşit, prin ochiul aparatului de fotografiat, artistul se scufundă extaziat în 

Origini, devine conştient de o identitate prin apartenenţă şi de o misiune prin ereditate 

creativă, validându-şi prezentul cu ajutorul duratei printr-o comuniune cu un suflet mai adânc 

şi mai vast, cu un ethos întemeiat. 

Pe de altă parte, fotografii au apreciat că, prin eforturile autoreferenţiale şi 

intermediale, au identificat şi o modalitate de a reacţiona, prin dialog, la ceea ce se cunoaşte 

sub denumirea generică de pictură foto-realistă – exemplu: „Café Express”, ulei pe pânză din 

1975, aparţinând lui Richard Estes. Acest gen a fost demascat ca un simulacru al artei 

fotografice (Rajewsky, I. O., 2009, 163). Pentru a crea impresia de perspectivă ca într-o 

instantaneu fotografic, pictorul plasează în promixitate un spaţiu reflectant prin care se 

intuiesc contururi deformate, exact ca în iluzia optică a privirii într-o vitrină, geam, uşă etc. 

Restul reprezăntării este extrem de fidelă, o copie a realităţii, obişnuindu-se să se afirme, 

despre acest gen, că excelează prin materialitate. De asemenea, accentul este pus pe redare, nu 

pe conţinut (Rajewsky, I. O., 2009, 165). Acesta este unul dintre motivele principale pentru 

care, în teoria metareferenţialităţii, se face distincţie între cea bazată pe formă, respectiv, pe 

conţinut. În concluzie, în acest ultim caz, este vorba, în principal, de o strategie care pleacă de 

la norme tradiţionale, convenţii şi uzanţe de receptare pe care le încalcă ori le modifică pentru 

a obţine efectul de metaizare. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:16 UTC)
BDD-A23436 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

 828 

În domeniul cinematografic, care se bucură de o incontestabilă popularitate şi de un 

dinamism al evoluţiei mai accentuat, problematica metareferenţialităţii devine mai complexă. 

Exemplificările le realizăm prin intermediul creaţiilor regizorului austriac, de origine 

germană, Michael Haneke („Caché”, „Funny Games”, „Unknown Code”, „Amour”)
4
. Atracţia de 

a anula frontiera estetică dintre ficţiune şi realitate este omniprezentă în aceste pelicule. 

În Caché, se întâlneşte o mai subtilă exergă pentru autoreflexivitate (Arhip, O., 2013). 

Filmul începe cu imaginea statică a unei camere instalate pe strada cu denumirea Iris. Irisul 

este diafragma vizuală a ochiului care controlează cantitatea de lumină ce ajunge la retină. 

Privirea audienţei este reprezentată metaforic prin casetele video şi desenele primite de 

familia Laurent. Din punct de vedere mitologic, Iris era corespondentul feminin al lui Hermes, 

adică un mesager al zeilor. O altă exergă din acelaşi film este titlul Brothers/Fraţii care apare 

pe firma luminoasă a cinematografului unde merge, într-o după-amiază, Georges Laurent. 

Exerga în cauză face trimitere alegorică la mitul fraţilor Cain şi Abel, reluat şi reinterpretat în 

pelicula lui Haneke prin cuplul fraţilor vitregi G. Laurent – Majid. 

În celălalt film al lui Haneke, Funny Games, dubletul de asasini, Petre şi Paul, priveşte 

de câteva ori direct spre cameră, vorbind cu publicul şi cu regizorul despre evoluţia ulterioară 

a evenimentelor, despre obişnuitul happy-end care nu este însă avut în vedere în cazul lor. În 

plus, Paul dă înapoi filmul evenimentelor cu ajutorul unei telecomenzi, după aceea revenind 

brusc în actualitate. Din punct de vedere al semnificaţiei biblice, Petru şi Paul sunt martiri şi 

simboluri ale căutării credinţei adevărate şi a cunoaşterii. Această conotaţie este contrazisă de 

creaţia lui Haneke. La fel este răsturnat cursul previzibil al evenimentelor. Petru şi Paul 

provoacă publicul la un joc al unei noi şi imprevizibile desfăşurări de întâmplări. Ei devin 

regizorii, dar şi un fel de para-personaje ce evoluează într-un al doilea plan ficţional paralel. 

Funny Games propune opusul unui happy-end. Para-personajele se comportă anormal şi au o 

înfăţişare atipică (Arhip, O., 2013). Petru şi Paul poartă costumele albe pentru jocul de golf şi 

nu clasicele haine negre ale personajelor negative tradiţionale, acest cod al vestimentaţiei 

anunţând un joc ciudat cu noi reguli. Este un paradox asemănător cu jocul de cricket din Alice 

în Ţara minunilor. Când cei doi atacă cu violenţă familia, chiar filmul devine o armă 

încărcată, iar privitorii sunt molestaţi într-un mod similar cu victimele. Para-caracterele cu rol 

regizoral încalcă toate regulile filmelor de acţiune şi suspans; nu există nicio cale miraculoasă 

prin care se poate evada, nu există supravieţuitori, nu există justiţie
5
. Filmul demontează 

modalitatea în care cinematografia prezintă problema violenţei. Ei nu comit, practic, crime. În 

calitatea de regizori ai noului gen de film despre violenţă pe care ni-l oferă, ei omoară, 

elimină o categorie de personaje stereotipe, previzibile pe care nu le mai doresc prezente pe 

ecran. Se doreşte dispariţia unui element din paradigma eroilor cinematografici. 

Recentul film Amour (2012), cu ajutorul căruia Haneke şi-a adjudecat al doilea Oscar 

din carieră, prezintă varianta modernă a cuplului Romeo şi Julieta la senectute. Dragostea şi 

moartea, valorile supreme ale vieţii, trebuie să fie împărtăşite în cazul unei trăiri adevărate. 

Elementele intertextuale şi metareferenţiale, intenţia de a trimite spectatorul spre opera 

                                                 
4
 O analiză detaliată, cu relevarea şi a implicaţiilor simbolice, mitologice, în filmele lui M. Haneke, Woody 

Allen, Ingmar Bergman, există în alte intervenţii ale noastre – nu reluam acele analize, ci ne rezumăm la o 

sinteză a aspectelor metareferenţiale din aceste creaţii, aspecte ce servesc scopului acestui studiu. 
5
 Cf. Arhip, O., Aspecte metareferenţiale în arta cinematografică – o perspectivă stilistică, comunicare la 

Conferinţa Internaţională Lexic comun/lexic specializat. Limba română în timp şi spaţiu, Universitatea „Dunărea 

de Jos” din Galaţi, spre publicare în volum. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:16 UTC)
BDD-A23436 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

 829 

shakesperiană se găsesc în exerga vizuală a eroinei moarte înconjurate de flori asemeni 

Ofeliei. Aceeaşi imagine este emblematică şi în drama apocaliptică a lui Lars von Trier, 

Melancholia, dar şi în alte creaţii cinematografice. E un simbol consacrat, dar îmbogăţit cu 

diverse conotaţii în timp. De asemenea, la fel ca în opera lui Shakespeare, Haneke propune o 

antiteză puternică între intimitatea romantică, plasată într-un prezent etern, şi realitatea 

exterioară, tributară vremii şi abrutizării (Arhip, O., 2013). Haneke păstrează semnificaţia 

iniţială dorită de Shakespeare: o iubire perfectă, neîntinată de minciună şi care învinge 

moartea. Ofelia şi Julieta, la vârsta senectuţii, primesc dovada absolută a dragostei. Durerea 

puternică, lăuntrică, neexteriorizată prin lacrimi şi lamentaţii, e prezentă în toate aceste 

contexte artistice. 

Filmul Amour este închis ermetic în cadrul intim, casnic, semănând mai mult cu o 

piesă de teatru, rolul şi funcţiile regizorului revenindu-i personajului ce îl reprezintă pe soţ În 

ceea ce priveşte strict aspectul metareferenţialităţii, s-ar putea spune că acesta este implicit în 

textul dramatic şi, prin urmare, şi în filmul lui Michael Haneke. Când facem afirmaţia, avem 

în vedere următoarele precizări ce îi aparţin unei specialiste în teatrologie: „Textul este, la 

rândul său, condiţionat de spectacol şi în acest caz este oportună abordarea textului ca 

scriitură dramatică, producere orientată spre reprezentaţie. Scriind, dramaturgul se supune 

unor rigori dictate de prezenţa ghicită, niciodată uitată, a dublului destinatar – practicianul 

(regizorul, scenograful, actorul) şi dincolo de acesta – publicul sublimat în prototipul de 

arhispectator, plasat la egala distanţă de aceea ce s-ar putea numi perceperea insuficientă a 

valorilor textului în spectacol şi excesul de lectură care atribuie obiectului percepţiei valori 

inexistente.” (Bălănescu, S., 1983, 21-22). Scenele naturaliste ale filmului sunt anihilate 

simbolic de finalul filmului care este echivalentul perfect al unităţii minimale din spectacolul 

dramatic şi anume tabloul. Epanadiploza tabloului morţii eroinei/eroilor condensează starea 

sufletească a cuplului şi atmosfera cu care s-a familiarizat privitorul-spectator de la început. 

Altă creaţie a lui M. Haneke, Unknown Code (2000), include tot o reinterpretare şi o 

readucere în prim-plan a unui simbol faimos, a unui mit – Turnul Babel. Acesta simbolizează 

confuzia (Chevalier, J., Gheerbrant, A., 1995, 166). Filmul însuşi este o diversitate narativă, 

existând mai multe povestiri care se intersectează, dar incoerent. Personajele sunt de diverse 

naţionalităţi, din ţări civilizate şi din cele care aspiră la acest statut. Fiecare fir narativ aduce 

cu sine o limbă anume: franceza, româna, araba, sârba etc. Mesajul întregului film păstrează 

intactă semnificaţia mitului biblic: confuzia reprezintă pedeapsa divină aplicată omului pentru 

orgoliul nemăsurat, incapacitatea de a fi altruist şi de a încerca de a-l înţelege pe semen. 

Personajele Maria şi Amadou sunt ipostaze ale omenirii victimizate. Spre deosebire de 

Amour, Haneke oferă în acest film imaginea unei lumi moderne dezbinate, lipsite de iubire şi 

înţelegere. Planurile narative sunt neterminate şi destinele neîmplinite. Plăcerea estetică este 

sublimată în perspectivele imprevizibile ale personajelor şi ale planurilor narative, 

imprevizibilitate contrazisă însă de înţelegerea organică a mesajului filmului. 

În toate aceste filme, ecranul se comportă asemeni unei oglinzi moderne care 

evidenţiază raportul dintre iluzie şi adevăr, dintre ficţiune şi realitate. De asemenea, camera de 

filmat poate fi considerată corespondentul cinematografic al uşii prin care noi, spectatorii, 

pătrundem în lumea ficţională. Relaţia dintre ficţiunea cinematografică şi realitatea 

spectatorilor a devenit una meta-artistică. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:16 UTC)
BDD-A23436 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

 830 

Bibliografie 

 

Adorno, Th. W. (1967), „Funktionalismus heute” in „Ohne Leitbild: Parva Aesthetica”, 

Frankfurt: Suhrkamp. 

Arhip, O. (2012), „Characteristics of Meta-Referential Discourse in Arts”, in „Philologica 

Jassyensia”, anul VIII, nr. 2 (16). 

Arhip, O. (2013), „Aspecte metareferenţiale în arta cinematografică – o perspectivă stilistică”, 

comunicare la Conferinţa Internaţională Lexic comun/lexic specializat. Limba română în timp 

şi spaţiu, Universitatea „Dunărea de Jos” din Galaţi. 

Baltrušaitis, J. (1975), „Anamorfoza sau magia artificială a efectelor miraculoase”, Bucureşti: 

Meridiane. 

Bantleon, K., Haselsteiner-Scharner, J. (2009), „Of Museums, Beholders, Artworks and 

Photography: Thomas Struth” in Werner, W., Metarereference across Media, Amsterdam: 

Rodopi, 2009. 

Bălănescu, S. (1983), „Dramaturgia cehoviană – simbol şi teatralitate”, Iaşi: Junimea. 

Branişte, L. (2001), „Un principiu ordonator al sensibilităţii artistice - sacrul”, in “Cronica”, 

nr. 5/2001. 

Chevalier, J., Gheerbrant, A. (1995), Dicţionar de simboluri, vol. I, II şi III, Bucureşti: 

Artemis. 

Coman, M., (2012), „Studii de mitologie”, Bucureşti: Nemira. 

Corti, M. (1981), „Principiile comunicării literare”, Bucureşti: Univers. 

Dragomirescu, Gh. N., „Mică enciclopedie a figurilor de stil”, Bucureşti: Editura ştiinţifică şi 

enciclopedică. 

Dufrenne, M. (1976), „Fenomenologia experienţei artistice”, Bucureşti: 1976. 

Eco, U. (2011), „Confesiunile unui tânăr romancier”, Iaşi: Polirom. 

Elsen, Al. B. (1983), „Temele artei”, Bucureşti: Meridiane. 

Floria, F., (2007), „Acesta şi acela. Dialogism şi dialogic într-o retorică a alterităţii", in 

Analele Academiei Forţelor Terestre “Nicolae Bălcescu”, Sibiu. 

Hocke, G. R. (1973), „Lumea ca labirint”, Bucureşti: Meridiane. 

Keazor, H., (2009), „Jean Nouvel – Postmodernism and Meta-Architecture”, in Werner, W., 

„Metarereference across Media”, Amsterdam: Rodopi, 2009. 

Liiceanu, G., „Filozofia şi paradigma feminină a auditoriului” in „Viaţa Românească”, Anul 

LXXX, nr. 7/1985. 

Oişteanu, A. (1989), „Motive şi semnificaţii mitico-simbolice în cultura tradiţională 

românească”, Bucureşti: Minerva. 

Petreu, M. (2013), „Jocurile manierismului logic”, ediţia a II-a, Iaşi: Polirom. 

Rajewsky, I. O. (2009), „Form-Based Metareference as a Transgeneric and Transmedial 

Phenomenon” in Werner, W., „Metarereference across Media”, Amsterdam: Rodopi, 2009. 

Stoichiţă, V. I. (2012), „Instaurarea tabloului”, Bucureşti: Humanitas. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:16 UTC)
BDD-A23436 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

