
274 

 

PÂRGĂ SAU RELEVAREA EULUI CHRISTOMORF LA V. VOICULESCU 

V. Voiculescu: “Pârgă” or Revealing the Christomorphic Self 

 

Sorin-Gheorghe SUCIU, Ph.D. Candidate, 

“Petru Maior” University of Tîrgu Mureş 

 

 

 Abstract: This paper aims to cast a light upon those elements of V. Voiculescu’s 

poetry, from “Pârgă” (“Ripe fruit”) volume, which aloud to reveal his Christian self, starting 

from an idea exposed by Paul Ricœur in ”Gifford Lectures” conference series. Our essay 

develops inside that “non-resistance zone”, equivalent to the sacred, theorized by Basarab 

Nicolesco in his Transdisciplinary works.  In order to achieve that, we are using Jean-Luc 

Marion’s “distance”, on one hand, and Sorin Dumitrescu’s iconology, on the other hand.  

 

Keywords:  Transdisciplinarity, icon, distance, sacred, poetry 

 

 

Pornind de la cuvintele lui Ovidiu Papadima
1
, cu privire la gestionarea imaginii în 

poezia voiculesciană, ne vom apleca puţin asupra iconicităţii versurilor din volumul Pârgă. 

Perspectiva din care vom aborda problema se înscrie în orizontul acelei tentative a lui Jean-

Luc Marion - alături de compatrioţii săi - de a institui o fenomenologie a religiei.
2
 De fapt, 

încercând a ne feri de teoretizare şi abstractizare excesivă, în spiritul în care M. Braga
3
 

abordează elementele tradiţionale din opera lui V. Voiculescu, vom purcede pe calea aducerii 

în lumină a caracterului iconic al scriiturii autorului Pârgă-i, intenţia noastră fiind 

evidenţierea acelei distanţe de care vorbeşte J.-L. Marion. Astfel, vom prezenta unele dintre 

poemele lui V. Voiculescu drept fenomene dublu saturate intuitiv sau poeme-icoană. 

Demersul nostru este menit a declanşa acea „lectură lăuntrică” de care vorbeşte Dorin 

Ştefănescu, comentând
4
 al lui André Scrima Comentariu la Evanghelia după Ioan: „Lectura 

lăuntrică are mereu în vedere evenimentul care se spune şi înţelesul său nespus, cuvântul 

destinat şi necuvântul predestinat, realitatea văzută şi semnificaţia ei întrevăzută. Ceea ce 

înseamnă că miza comentariului nu e de aflat atât pe un drum ce urcă din vizibil spre invizibil, 

ci mai ales între ele, în punctul de convergenţă care deschide orizontul manifestării.”
5
 De 

asemenea, având în vedere latura ştiinţifică a personalităţii voiculesciene, vom evidenţia, din 

perspectivă transdisciplinară, unele elemente ce leagă, în poezia sa, credinţa de ştiinţă, pentru 

a sublinia efortul actual menit a reconcilia cele două aspecte esenţiale ale vieţii umane, 

credinţa organică şi curiozitatea infinită a minţii umane.  

                                                 
1
 „Ca toţi marii şi autenticii poeţi, V. Voiculescu a ştiut să-i dea imaginii însemnătatea care i se cuvine, dar 

numai atât, adică făcând din ea un complex instrument de expresie, pe potriva orizontului său interior şi în ritmul 

rafinării sale intelectuale continui” (Ovidiu Papadima, Peisajul interior din poezia lui V. Voiculescu, în 

„Gândirea”, Bucureşti, an XXII, nr. 7, p. 397). 
2
 Jean-Louis Chrétien, Michel Henry, Jean-Luc Marion, Paul Ricoeur, Fenomenologie şi teologie, trad. de 

Nicolae Ionel, Editura Polirom, Iaşi, 1996. 
3
 Mircea Braga, „Un concept necesar: tradiţionalismul”, în V. Voiculescu în orizontul tradiţionalismului, Editura 

Minerva, Bucureşti, 1984, pp. 21-29. 
4
 Cu sensul de co(m)-mentarium, de „veritabil itinerarium mentis” (Dorin Ştefănescu, Înţelegerea albă. Cinci 

studii de hermeneutică fenomenologică, Editura Paralela 45, Piteşti, 2012, p. 234). 
5
 Ibidem,  p, 235. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:38 UTC)
BDD-A23375 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



275 

 

Pentru început, câteva consideraţii asupra etimologiei cuvântului care dă titlul acestui 

volum de poezie. Astfel, conform uneia dintre definiţiile mai vechi, cuvântul pârgă
6
 

reprezintă fructele timpuriu coapte, trufandalele, care sunt oferite în dar lui Dumnezeu, mai 

ales cu ocazia praznicului Schimbării la Faţă. Având în vedere însemnătatea deosebită pe care 

o acordă poetul nostru acestui praznic, fapt subliniat şi de către editoarea integralei operei 

voiculesciene
7
, necesitatea tratării poeziei din acest al treilea volum devine evidentă. Pe de 

altă parte, Origen, vorbind despre Rege şi Fiul Regelui, cele două firi întrepătrunse ale lui 

Iisus Hristos, afirma: „196. Sînt nevoit să recunosc că aşa stau lucrurile, de veme ce amândoi 

(«amândouă firile», n.trad.) sînt uniţi într-un singur Cuvînt şi pentru că ceea ce urmează ne 

vorbeşte nu ca despre două persoane diferite, ci despre una singură. 197. Căci Mîntuitorul a 

făcut «din cele două, una» (Efes., 2,1), creînd poate chiar pîrga (începutul) în Sine Însuşi şi 

înaintea tuturor celorlalte, a lucrurilor duble care devin una. Spun «duble» şi pentru oameni, 

căci sufletul fiecăruia dintre ei s-a amestecat cu Duhul Sfînt, de sus, şi fiecare dintre cei 

mîntuiţi a devenit un înduhovnicit.”
8
 Explicând, într-o notă, sensul cu care Origen foloseşte 

acest cuvânt, Cristian Bădiliţă ne semnalează un fapt care deschide un orizont mai amplu de 

interpretare a poemului din incipitul volumului comentat aici, şi nu numai a acestuia: 

„aparché – termen des folosit de Origen, mai ales în Prefaţa Comentariului... său. Iisus este 

numit pîrgă în raport cu Adam. Căci se spune în cap. II, paragraful 13: «Trebuie să ştim că 

pîrgă şi primele roade nu sînt unul şi acelaşi lucru, pîrga se aduce după ce ai recoltat, iar 

primele roade se dau înainte».”
9
 Prin urmare, figura christică asumată în această artă poetică – 

pe care o putem numi, mai cu temei, poate, artă iconică - devine evidentă în lumina celor 

subliniate mai sus, fapt pus în evidenţă de ultimul vers al poemului: „...Şi-ncovoiat sub pîrgă, 

aştept culegători.” Dacă mai exista vreun dubiu cu privire la ascendentul Vechiului Testament 

asupra personalităţii poetului nostru, ascendent evidenţiat prin presupusa preponderenţă a 

elementelor veterotestamentare în opera voiculesciană
10
, acest vers, văzut iconic, în lumina 

cuvintelor lui Origen, tranşează definitiv problema. V. Voiculescu nu este doar un om al 

Vechiului Testament, ci un creştin autentic, un trăitor în spiritul Legii rafinate în athanorul 

durerii - „Să fie dar iubirea o mască a durerii? / Alt chip al ei cînd, poate, adoarme şi 

visează?” (CLXXV - 21)
11

 – sau, aşa cum vom încerca să demonstrăm, un dăruitor al darului 

ce se dăruieşte pe sine, un vas ce primeşte Iubirea şi o deşartă mai departe în oalele şi ulcelele 

celor însetaţi de arşiţa Iubirii.  

  Zăbovind la etimologia cuvântului şi încercând a nu trece prea uşor peste credinţele 

societăţii arhaice tradiţionale, folosite ca matrice, în operă, de către V. Voiculescu, vom pune 

                                                 
6
 pî rgă f., pl. ĭ (vsl. prŭga, primele grăunţe de grîŭ copt. V. prăjesc). Fructele saŭ cerealele care s´aŭ copt maĭ 

întîĭ (trufanda). Aceste fructe oferite luĭ Dumnezeŭ (ceĭa ce se obişnuĭeşte, maĭ ales, la Schimbarea la Faţă, la 6 

Augúst). V. pîrg. Sursa: Scriban (1939) , adăugată de LauraGellner. pîrgă (pấrgi), s. f. – 1. Trufanda, produs 

timpuriu. – 2. Bir, dare în fructe. Sl. prŭga „grîu timpuriu” (Miklosich, Slaw. Elem., 41; Cihac, II, 285; Conev 

72), din pružiti „a coace, a prăji”; cf. prăji. – Der. pîrgav, adj. (Trans., abia copt); pîrg, s. n. (timpul coacerii 

fructelor); pîrgui, vb. refl. (a începe să se coacă); pîrguială, s. f. (începutul coacerii). Sursa: DER (1958-1966), 

adăugată de blaurb (http://dexonline.ro/definitie/p%C3%A2rg%C4%83, accesat la 02.06.2013).  
7
 Roxana Sorescu, tabel cronologic la V. Voiculescu, Zahei Orbul, pref., tab. cronologic şi referinţe critice: 

Roxana Sorescu, Editura Art, Bucureşti, 2010, p. 19. 
8
 Origen, Comentariu la Evanghelia după Ioan. Cartea I, traducere, note şi studii de Cristian Bădiliţă, Institutul 

European, Iaşi, 1995, p. 69. 
9
 Cristian Bădiliţă, nota 27, în Origen, op. cit., p. 93. 

10
 Roxana Sorescu, „Iniţierea prin Eros”, în Interpretări, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1979, p. 124. 

11
 V. Voiculescu, Opera literară. Poezia, Editura Cartex 2000, Bucureşti, 2004, p. 581. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:38 UTC)
BDD-A23375 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



276 

 

în vedere şi cuvintele lui Roger Caillois, cel care, vorbind despre abandonarea părţii spre a 

putea fi păstrat întregul, atunci când aminteşte despre ascetism şi ofrandă, scria: „Consacrarea 

ofrandelor alimentare (pârga roadelor) pare a se întemeia pe aceeaşi psihologie. De astă dată, 

partea e abandonată nu spre a se păstra, ci spre a se dobândi întregul. Într-adevăr, orice 

început e o problemă delicată. E clar că el rupe un echilibru, că introduce un element nou ce 

trebuie integrat în ordinea lumii cu cât mai puţin deranj posibil. De aceea, termenul prim al 

oricărei serii e socotit primejdios. Folosinţa comună nu îndrăzneşte să şi-l revendice. El 

aparţine de drept divinului: este consacrat prin simplul fapt că e cel dintâi, că inaugurează o 

nouă rânduire a lucrurilor, că e cauză a unei schimbări. Când recolta dă în pârg, ea trebuie, 

aşadar, eliberată înainte de a fi dată spre consum.”
12

 Prin urmare, afirmaţia noastră privitoare 

la pragul reprezentat de către acest al treilea volum de poezie voiculesciană găseşte deplină 

acoperire, devansând puţin (cu şase ani) imaginea acelei „simple punţi de trecere spre o altă 

artă”, pe care o vedea E. Lovinescu, şi nu numai el
13

, în volumul Poeme cu îngeri (1927). Ba 

mai mult, poemul din incipitul ciclului, cel care îi şi dă titlul, poate fi văzut, tot în lumina 

celor afirmate de către Origen, ca vestitor al Horeb-ului lăuntric şi al Tabor-ului, „creaţiile”
14

 

voiculesciene de care ne-am ocupat într-un studiu anterior.
15

 Pârga ar reprezenta, astfel, dar 

din darul Iubirii, oferit  nouă de poetul ajuns la maturitatea artistică, în preajma vârstei 

pământeşti a Omului jertfit pe cruce, a Pârgă-i în sensul pe care I-l dă Origen. 

Prin faptul că încercăm a vedea – contemplând - unele dintre poeziile voiculesciene ca 

poeme-icoană sau fenomene dublu saturate intuitiv, pe urmele lui J.-L. Marion, uzând şi de 

modul în care Constantin Jinga relevă metoda autorului Pârgă-i de a face literatură
16

, vom 

putea justifica şi anagogia omului-pom, a christomorfului amintit prin intermediul lui Paul 

Ricœur.
17

 Astfel, revenind la versul ce încheie poemul care deschide volumul tratat aici, 

putem afirma că alegoria, care dă prilej lui T. Vianu de a marca principala caracteristică a 

poeziei voiculesciene, este depăşită prin orizontul infinit al anagogiei, aşa cum o descrie 

Dumitru Stăniloae într-una din notele de subsol ale Filocaliei, pe care cu înaltă simţire a 

                                                 
12

 Roger Caillois, Omul şi sacrul, ed. a II- revizuită, trad. de Dan Petrescu, Editura Nemira, 2006, pp. 29-31. 
13

 E. Lovinescu, Istoria literaturii române contemporane. Evoluţía poeziei lirice, Editura Ancora, Bucureşti, 

1928, p. 107.   
14

 Deoarece, aşa cum am văzut la Petre Ţuţea, în orizontul creştinului există un singur Creator (Petre Ţuţea, Între 

Dumnezeu şi neamul meu, ediţie îngrijită de Gabriel Klimowicz, Fundaţia Anastasia, Editura Arta Grafică, 

Bucureşti, 1992, p. 12). 
15

 Sorin Suciu, „Vasile Voiculescu. Poemul-icoană sau calea spre Lumină”, în Dorin Ştefănescu (coord.), 

Deschiderea poemului. Exerciţii hermeneutice, Editura Casa Cărţii de Ştiinţă, Cluj-Napoca, 2012, pp. 7-52. 
16

 O poezie al cărei text, la V. Voiculescu, asemenea prozei pe care o premerge şi la care se referă Constantin 

Jinga, „trebuie să funcţioneze ca o icoană: să stilizeze, adică, formele semnificative ale veacului, într-un cadru şi 

pe o structură de sorginte biblică, până la stadiul de simbol, şi să le propună apoi ca suport însă nu atât pentru 

meditaţie, cât pentru contemplaţie. Iar formele veacului nu pot fi aduse la stadiul de simbol decât prin contact, 

decât zugrăvindu-le pe o ţesătură discret impregnată cu elemente deja consacrate” (Constantin Jinga, Biblia şi 

sacrul în literatură, Editura Universităţii de Vest, colecţia episteme [2], Timişoara, 2001, p. 61). 
17

 Paul Ricœur, vorbind despre demersul Sf. Apostol Pavel de a reinterpreta slava lui Dumnezeu,  „figurat(ă)e de 

persoana lui Cristos” şi pe baza căreia „grefează” tema „transformării omului creştin ” în imaginea christică, 

afirmă: „El făureşte astfel metafora centrală a sinelui creştin drept cristomorf, adică după asemănarea imaginii 

prin excelenţă. Un lanţ de slavă, dacă îndrăznim să spunem aşa – de slavă descendentă, trebuie spus -, se înşiruie 

astfel: slava lui Dumnezeu, slava lui Cristos, slava creştinului. La capătul lanţului, pe care meditaţia îl parcurge 

până la origine, sinele cristomorf este în acelaşi timp pe deplin dependent şi pe deplin consistent: imagine, «din 

slavă în slavă», după apostol” (Paul Ricœur, Iubire şi justiţie,  , trad. de Mădălin Roşioru, Editura Art, Bucureşti, 

2009, p. 86). Vom folosi sintagma „eu christomorf”, spre deosebire de P. Ricœur, având în vedere faptul că luăm 

în considerare eul voiculescian ca fiind unul destituit din autosuficienţa propriei intenţionalităţi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:38 UTC)
BDD-A23375 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



277 

 

tradus-o pre a noastră limbă. Prin urmare, poemul-icoană ar reprezenta o realitate (un 

fenomen dublu saturat intuitiv), o lumină care poate trimite la Altceva, mult mai înalt, la 

Lumină, la Slava lui Dumnezeu, la Sfânta Sfintelor unde s-a ridicat Iisus (pricinuind stupoare 

şi întoarcerea privirii îngerilor la vederea Omului cu acces direct la proximitatea lui 

Dumnezeu) pentru ca Sfântul Duh să poată pogorî pe pământ. „La Sfinţii Părinţi termenul 

«analogic» nu avea sensul scolastic de mai târziu de cunoaştere «prin analogie» cu cele create, 

ci sensul de cunoaştere şi primire a lui Dumnezeu «pe măsura» celui ce Îl cunoaşte şi Îl 

primeşte. Iar sensul «anagogic» e opus la părinţi, pe de o parte, sensului literal al cuvântului 

(Scripturii), pe de alta celui alegoric. Pe când alegoria se foloseşte de ceva ce n-a fost sau nu 

este, pentru a indica un înţeles dumnezeiesc, interpretarea anagogică vede în ceva ce există 

real un sens mai înalt. Deci Sfântul Maxim a numit Schimbarea la faţă «simbol al 

dumnezeirii» în sensul că prin ea se împărtăşea dumnezeirea «pe măsura» ucenicilor prezenţi 

şi că ea trimitea la ceva şi mai înalt decât ea, adică la fiinţa dumnezeiască.”
18

 Prin urmare, 

prin faptul că noi vedem imaginea
19

 ultimului vers al poemului Pârgă, sau, mai bine zis, cel 

puţin această imagine, drept „imagine a Imaginii”
20

, omul christomorf, sus-ţinem anagogia ce 

ne poate trimite, succesiv, prin gândul înduhovnicirii, al teandriei, la Cel a cărui Imagine ne-a 

rămas zugrăvită în icoane. Ea este una lăuntrică, bineînţeles, e lumina arzândă în fundul 

inimii, pe măsura fiecăruia dintre noi, „pojarnica ei pară” fiindu-ne „văpaie noaptea, ziua stîlp 

de fum”
21
. Se observă, din nou, rafinarea elementelor veterotestamentare, continuitatea liniei a 

cărei încununare este Iisus-Pârga, rodul copt ce aşteaptă culegători. 

Dacă e să coborâm această viziune a Patristicii în planul filosofiei contemporane, 

amintim că, vorbind despre diferenţa dintre real şi realitate, Basarab Nicolescu subliniază: 

„Realul înseamnă ceea ce este, în timp ce Realitatea este legată de rezistenţa în experienţa 

noastră umană. Realul este, prin definiţie, ascuns pentru totdeauna, în timp ce Realitatea este 

accesibilă cunoaşterii noastre.”
22

 Nivelul nostru de Realitate ne permite, totuşi, intuirea 

Realului prin activarea vederii teologale, prin contemplare, atâta timp cât terţul tainic inclus, 

ca să folosim tot termenii lui B. Nicolescu, acţionează pentru a lega diferite nivele de 

Realitate. Doar cu permisiunea Celui care susţine Realul şi Realitatea împreună, însă, a 

sofianicului blagian, dacă vreţi, a transcendentului care coboară, ridicând, a Privirii ce ne 

întâmpină privirea pe pragul reprezentat de icoană, fenomen saturat intuitiv. Calea isihiei, 

                                                 
18

 Dumitru Stăniloae, notă în *** Filocalia sau culegere din textele Sfinţilor Părinţi care arată cum se poate 

omul curăţi, lumina şi desăvârşi, vol. VII, traducere, introducere şi note Dumitru Stăniloae, Editura Institutului 

Biblic de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1977, pp. 291-292. 
19

 Această imagine, la care ne vom referi pe tot parcursul interpretării noastre, nu este eidolon ci eikon. Astfel, 

după J.-L. Marion, „idolul nu captivează privirea decât în măsura în care ceea ce e de privit îl cuprinde. Doar 

privirea face idolul [...] În timp ce idolul (eidõlon) rezultă din privirea care îl vizează, icoana (eikõn) convoacă 

vederea lăsând vizibilul să se satureze, puţin câte puţin, de invizibil” (Jean-Luc Marion, God Without Being, 

translated by Thomas A. Carlson, foreword by David Tracy, The University of Chicago Press, Chicago, 1991, 

pp. 10-18 (trad. n., S. S. G.). 
20

 Folosind metafora Artistului, Sf. Grigorie de Nyssa ne prezintă una dintre frumoasele definiţii ale omului şi ale 

creştinului, omul este imagine a Imaginii (της εικόνος εικόνα), evidenţiind faptul că dimensiunea activă a icoanei 

se transmite prin identificarea cu Iisus Hristos (Sf. Grigorie de Nyssa, Scrieri II, trad. de Pr. Prof. Dr. Theodor 

Bodogae, seria PSB, Editura Institutului de Misiune Biblică al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1998, p. 

23). 
21

 V. Voiculescu, Noul mag în op. cit.,p. 156. 
22

 Basarab Nicolescu, Noi, particula şi lumea, trad. din fr. de Vasile Sporici, Ed. Junimea, Iaşi, 2007, p.141. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:38 UTC)
BDD-A23375 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



278 

 

urmată de către V. Voiculescu, şi anticipată încă din volumul Pârgă, va permite „iniţiatului”
23

 

accesul la învăţătura „învăţătorului lăuntric” şi, astfel, va facilita tentativa optimistă de re-

ligare a celor desfăcute odată cu a omului cădere. Astfel se ilustrează şi natura religiozităţii 

acestui credincios de cursă lungă, una fără afilieri sforăitoare, dar, cu atât mai adâncă. În 

lucrarea citată, B. Nicolescu urmează: „Zona de nonrezistenţă corespunde sacrului, adică la 

ceea ce nu se supune nici unei raţionalizări. Se cuvine să ne reamintim deosebirea importantă 

făcută de Edgar Morin între raţional şi raţionalizare. Sacrul este raţional, dar nu 

este raţionalizabil.”
24

 De aici şi slăbiciunea scolasticii, cea care a încercat raţionalizarea 

creştinismului, a „capătului religiilor”
25

, pe temeiul ne-raţionalizabil al raţionalului ce îl sus-

ţine. Poemul postum Ştiu, fără ca s-O pricep redă această „zonă de nonrezistenţă”: „Ştiu, fără 

ca s-O pricep, Treimea / Şi pe Ea viaţa îmi aşăz, / Cum îmi cred cu toată adîncimea, / Inima 

pe care nu mi-o văz. // Tainica, neistovita ei lucrare / Într-o rană mi s-a-mpărtăşit: / Rodnicul 

de viaţă fără încetare / Sînge, în trei feţe, dar nedespărţit.”
26

 De altfel, Rudolf Otto
27

 subliniază 

caracterul raţional al religiilor dominante la momentul actual, chiar dacă în lucrarea sa de 

referinţă tratează aspectul iraţional al sacrului. Cu menţiunea că, în lumea creştină, folosirea 

termenului de sacru este de evitat, sfinţenia
28

 fiind de urmărit, subscriem la viziunea 

părintelui transdisciplinarităţii, cel care valorifică gândirea lui Ştefan Lupaşcu (laolaltă cu cea 

a lui B. Fondane şi Emil Cioran). 

Ba mai mult, gândind în spiritul transdisciplinarităţii teoretizate de către fizicianul ce 

încearcă, alături de alţii, o împăcare a ştiinţei cu religia - a oamenilor înclinaţi către una sau 

alta, de fapt, pentru că ele sunt Una, dacă e să ne gândim mai bine -, putem aminti cuvintele 

profesorului Dumitru Constantin Dulcan, cel care, răspunzând unei întrebări, cam naive, după 

a noastră părere, a intervievatorului, spunea: „Eu nu cred în Iisus doar pentru că aşa am fost 

educat de părinţi. Sunt un intelectual trecut prin şcoli, care a căutat să-şi explice lumea. Dar 

dintre toate marile spirite care au trăit pe Terra (Buda, Confucius, Pitagora etc) Iisus are cea 

mai perfectă acoperire ştiinţifică.”
29

 Se observă similitudinea căii abordate de către neurolog 

cu cea a poetului nostru, medic şi el, plecarea din adevărurile simple ale copilăriei, necesitatea 

parcurgerii distanţei, a ocolului prin hăţişul filosofiilor şi credinţelor celorlalţi doar pentru a te 

întoarce la Adevărul unic pe care-l ştiai cu ajutorul inteligenţei intuitive a inimii. Ilustrarea 

acestui adevăr îl găsim în poemul voiculescian postum, Rugăciunea cordială: „Ascultă: / 

Necontenit inima bate toaca în tine / Şi cheamă la rugă în strîmptu-i ungher, / Sîngele din 

toate mădularele vine / Să se-mprospăteze cu marele aer din Cer. / În ea, zi-noapte circulă 

                                                 
23

 Nu iniţiat în vreo doctrină ezoterică, chiar dacă, în mod eronat, Radu Cernătescu îl plasează printre scriitorii 

români masoni (Radu Cernătescu, Literatura luciferică. O istorie ocultă a literaturii române, Editura Cartea 

Românească, Bucureşti, 2010), ci în tradiţia populară românească şi, mai apoi, în Rugăciunea isihastă a Inimii. 
24

 Basarab Nicolescu, op. cit., p. 143. 
25

 „(…) în sine, creştinismul nu este religios, ci bisericesc. Creştinismul, cum observă perspicace teologul 

Alexander Schmemann, nu este religios, este capătul religiilor” (Sorin Dumitrescu, Noi şi icoana. 31+1 

iconologii pentru învăţarea icoanei, Editura Anastasia, Bucureşti, 2010, p. 167). 
26

 V. Voiculescu, op. cit., p. 493. 
27

 Rudolf Otto, Sacrul. Despre elementul iraţional din ideea divinului şi despre relaţia lui cu raţionalul, trad. de 

Ioana Milea, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2002. 
28

 Sorin Dumitrescu, Noi şi icoana. 31+1 iconologii pentru învăţarea icoanei, Editura Anastasia, Bucureşti, 

2010, pp. 330-331. 
29

 Dumitru Constantin Dulcan, În spatele tuturor lucrurilor e Dumnezeu, în „Formula As”, Bucureşti, nr, 1053, 

2013, disponibil la http://www.formula-as.ro/2013/1053/lumea-romaneasca-24/d-c-dulcan-in-spatele-tuturor-

lucrurilor-e-dumnezeu-15989, accesat la 23.06.2013). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:38 UTC)
BDD-A23375 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



279 

 

întregul văzduh. / Coboară şi tu şi îngenunchează acolo cu duh (...).”
30

 Direcţia dinspre care se 

poate face, însă, această reconciliere a ştiinţei cu religia
31

 este una singură, aşa cum reiese din 

poemul Simplitate (Pârgă, 1921): „Păstorii au văzut lumina / Şi cei dintîi au alergat... / N-au 

stat să caute pricina, / Ci umiliţi s-au închinat. // Tîrziu, cînd cei trei Magi sosiră / Cu ochii sus 

la steaua lor, / Nedumeriţi se sfătuiră... / Şi întrebară pe-un păstor. // De nu le vrea ciobanul 

bine / Şi-n staul nu-i călăuzea / N-ar fi ştiut cui să se-nchine / Căci copilaşu-n fîn dormea.”
32

 

Acest aspect este evidenţiat şi de către pictorul Sorin Dumitrescu, atunci când ne descrie cum 

se înfăţişează privirii icoana Naşterii Domnului: „(...) Deasupra peşterii, o droaie de îngeri 

veghează spotul ferm al stelei de la Răsărit, aţintit asupra Pruncului din iesle. În stânga 

lehuzei, premoniţia ştiinţifică, simbolizată de cortegiul magilor călări, urmează vectorul 

luminos al astrului; în dreapta, revelaţia angelică, simbolizată de taifasul duhovnicesc dintre 

îngeri şi păstori.”
33

 O paralelă cu Icoana pe sticlă
34

, poem pillatian dezvăluitor al 

ortodoxismului tezist, se impune aici, pentru a se sublinia caracterul profund al poeziei 

religioase voiculesciene. Astfel, referindu-se la L. Blaga, Mircea A. Diaconu afirmă: „(...) 

Blaga nu se limitează niciodată la prezentarea unui imaginar biblic, pe care să-l figureze 

deliberat naiv, ca Maniu, sau neutru, ca Pillat. Icoana pe sticlă a acestuia din urmă, text 

nepublicat în Gândirea, dezvăluie procesul poetic ortodoxist, în care Blaga nu poate fi 

recunoscut.”
35

 Şi nici V. Voiculescu, continuăm noi, cu tot didacticismul şi moralismul (care 

este prezent, totuşi, dar nu definitoriu) ce i-l impută unii dintre critici, mai ales în perioada de 

început a creaţiei.  

Revenind la ancora noastră, ultimul vers al Pârgă-i, poemul ce deschide volumul, 

contemplarea imaginii triumfătoare de la capătul greului urcuş
36

, contemplare – pe măsura 

capacităţii de activare a acelei „lecturi interioare” de care aminteam anterior - a unui fenomen 

dublu saturat intuitiv, ne va permite a percepe scânteia din inima fiecăruia dintre noi, scânteie 

ce „va aprinde”, sau nu, Lumina ce ne priveşte din cealaltă parte a pragului reprezentat de 

poemul-icoană, din distanţa
37

 care se cere locuită de noi, ca fii, pe urmele Tatălui, care Se 

retrage. Calea ne-a fost arătată de Fiul, a cărui ezitare, dată de partea umană din El, învinsă, 

după cum este ilustrat În grădina Ghetsemani, atunci când respinge otrăvita cupă: „În apa ei 

verzuie jucau sterlici de miere / Şi sub veninul groaznic simţea că e dulceaţă... / Dar fălcile-

ncleştîndu-şi, cu ultima putere/ Bătîndu-se cu Moartea, uitase de Viaţă.”
38

 Că nu este uşor, 

vedem şi într-un alt poem, scris la mai mult de trei decenii după Pârgă, unde acelaşi om 

                                                 
30

 V. Voiculescu, op. cit, p. 555. 
31

 În sensul originar de re-ligare a celor rupte odată cu a omului cădere, dublă, după cum vom vedea la Mircea 

Eliade. 
32

 V. Voiculescu, op. cit., p. 162. 
33

 Sorin Dumitrescu, Noi şi icoana. 31+1 iconologii pentru învăţarea icoanei, Editura Anastasia, Bucureşti, 

2010, p. 476. 
34

 G. Călinescu, Destin, în „Adevărul literar şi artistic”, an XII, nr. 680, 17 februarie 1933, reprodus în G. 

Călinescu, Ulysse, Editura pentru Literatură, Bucureşti, 1967, p. 194. Totuşi, liniile configurative ale icoanei nu 

au cum fi accidente pentru că „desenul şi culoarea au statut marital sfinţit, adică ierarhic”, după cum ne arată 

pictorul S. Dumitrescu (S. Dumitrescu, op. cit., p. 47). 
35

 Mircea A. Diaconu, Poezia de la „Gândirea”, Edtiţia a II-a revăzută, Ideea Europeană, Bucureşti, 2008, p. 

141. 
36

 O nouă prefigurare a unei trepte în opera poetică voiculesciană, volumul Urcuş (1937). 
37

 Jean-Luc Marion, Idolul şi distanţa, trad. de Tinca Prunea-Bretonnet şi Daniela Pălăşan, Editura Humanitas, 

Bucureşti, 2007, pp. 277-278. 
38

 V. Voiculescu, op. cit., p. 180. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:38 UTC)
BDD-A23375 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



280 

 

triumfător din finalul poemului, eul christomorf, de fapt, ajunge a se îndoi, de astă dată, 

cerând Altoi(ul): „Aşa mă ştiu: strîmb, şubred, cu vîrf şi crengi uscate, / Un pom al făr’delegii 

rodind mai mult omizi; / Mi-au sugrumat lumina liane-nfăşurate / Să-şi spînzure în mine 

ciorchinii de păcate, / Cît n-ajung să dea-n floare cîţiva boboci timizi. // Sînt bun de-acum 

doar numai spre veşnica văpaie? / O, Doamne, ia cuţitul curăţitor şi-apoi / În suverana-Ţi 

milă, smulge, taie, / De mrejile viclene pierdutul trunchi despoaie / Şi din dumnezeiasca-Ţi 

stihie-i treci altoi.”
39

 Calea de urmat, şi urmată, de fapt, de către poetul nostru, este, aşa cum a 

descoperit Zoe Dumitrescu-Buşulenga
40
, cea a rafinării experienţei de viaţă în athanorul 

durerii, al purificării, după cum observăm în Piatră auriferă: „Mă pregătesc de-acuma să te 

sfărîm, durere, / Ca pe o piatră-n care zac vine-ntregi de aur, / Cu-atît mai grea atîrnă, strivind 

mai cu putere, / Cu cît în ea cuprinde, ascuns, mai mult tezaur.”
41

 Limbajul poetic este frust, 

încă – „Vor bate pisăloage şi apă-nvineţită / Pe jgheaburi largi de suflet va curge fără pace” – 

alegoria, la ea acasă (depăşită prin anagogie, pe alocuri - pe ici, pe colo, prin părţile esenţiale, 

dacă ne este permisă aluzia), dar liniile de forţă ale poeziei voiculesciene sunt conturate, iată, 

încă de pe acum, dovadă că marea poezie nu începe abia de la Poeme cu îngeri. Mai 

remarcăm aici doar faptul că M. Braga subliniază, şi el, durerea voiculesciană, caracteristică 

de temelie a poeziei acestuia: „De altfel, Piatră auriferă, cea de-a doua piesă a volumului, 

deci «text programatic» dacă ne gândim că Pârgă, poezia, era doar o aserţiune despre 

«vârsta» poeziei, se clădeşte pe imaginea - «gândită» aproape cu voluptate – a durerii 

sedimentate în strat esenţial.”
42

 Ceea ce ne surprinde este faptul că hermeneutul „vede” doar 

al doilea poem al volumului ca fiind un „text programatic”, deşi intuieşte, din nou, faptul că 

aici este mai mult decât o simplă „aserţiune”: „Totuşi, într-un alt fel, V. Voiculescu nu greşea: 

fără a fi altceva, Pârgă dă contur artistic unui deja existent registru de «idei». «Faza propriu-

zis literară» a creaţiei voiculesciene, cum o numea G. Călinescu, nu se deschidea prin negarea 

antecedentelor.”
43

 Nici nu avea cum, adăugăm noi, deoarece eul christomorf voiculescian 

caută a se releva dintru începuturile „creaţiei” poetului. 

 Mergând mai adânc, şi pentru că tot am amintit de icoana Naşterii Domnului, pe lângă 

Acheiropoietosul
44

 la care ne trimite şi Ca năframa Sfintei Veronica
45

, ideea unui alt fenomen 

dublu saturat intuitiv ar putea fi susţinută de două poeme din acest volum, Căzut pe piatră şi 

Sunt peşteri. Pentru asta, însă, vom apela din nou la interpretarea iconologică a lui S. 

Dumitrescu, şi anume la modul cum vede cele trei ipostaze ale icoanei Naşterii Domnului, 

aflate, în iconografia ortodoxă, împreună, de cele mai multe ori, cu accent pe una dintre ele, 

însă, în funcţie menirea fiecăreia. Particularitatea icoanei este dată de faptul că ieslea din 

proorocirile veterotestamentare este înlocuită de peşteră, semnificaţiile devenind, astfel, mult 

mai adânci. Iată, versurile poemului Sînt peşteri de la care pornim: „Şi-adeseaori cînd zvonul, 

                                                 
39

 Ibidem, p. 492. 
40

 Zoe Dumitrescu-Buşulenga, „Ultimele sonete închipuite... în opera lui Vasile Voiculescu”, prefaţă la V. 

Voiculescu, Ultimele sonete închipuite ale lui Shakespeare în traducere imaginară de V. Voiculescu, ediţie 

bilingvă, transpunere germană: Immanuel Weissglas, Editura Albatros, Bucureşti, 1974, p. 19. Exegeta se referă 

la substituirea unei imagini shakespeariene, ilustrare a acelei meprize poetice a lui Harold Bloom (Harold Bloom, 

Anxietatea influenţei. O teorie a poeziei, Editura Paralela 45, Piteşti, 2008, pp. 20-21). 
41

 V. Voiculescu, op. cit., p. 153. 
42

 Mircea Braga, op. cit., p. 219. 
43

 Ibidem, p. 216. 
44

 Icoană, imagine canonică a chipului lui Iisus Hristos. 
45

 V. Voiculescu, op. cit., p. 158. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:38 UTC)
BDD-A23375 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



281 

 

ca orcanul, / Nebun s-azvîrle-n steiul detunat, / Ca-n peştera pierdută sub pămînt - / De larma 

izvorîtă din suspine / O piatră cade, altele-şi fac vînt, / Şi bolţile se năruie în tine.”
46

 

Bineînţeles, imaginea este una lăuntrică, precum în majoritatea poemelor voiculesciene. 

Zvonul este, în accepţiunea noastră, talazul de piatră, „stânca – val” ca „enipostaziere”
47

 a 

reliefului – interior - sfinţit, atunci când omul este pe calea spre înduhovnicire. Despre 

simbolismul munţilor am discutat în studiul amintit, dedicat poemelor Horeb lăuntric şi 

Taborul,
48

 iar „în ce priveşte motivul peşterii, începând cu tradiţiile şi simbolurile originare şi 

mergând până la Platon, pretutindeni, adâncul ei obscur, neluminat de soare, dar luminat 

artificial, reprezintă lumea noastră părelnică, ruptă de lumina duhovnicească a lumii 

transcedentale, nevăzute. Plasată în stânca unui munte, una cu axa lumii, peştera reprezintă 

scorbura transcedentală care ascunde ieşirea tainică din această lume, ieşirea din cosmosul 

creat. Secretul peşterii constă în faptul că posedă o deschizătură spre lumea de dincolo, 

asemănătoare minusculei fante din creştetul craniului, locaş pe unde se zice că iese sufletul, şi 

pe unde, în urma unei iniţieri, se poate ieşi provizoriu din lumea văzută.”
49

 Cea de-a doua 

ipostază a acestei icoane trimite la un verset profetic veterotestamentar al proorocului Isaia
50

, 

concluzia pictorului consunând cu ultimele două versuri ale poemului voiculescian: 

„Asemănător unei găuri negre ivite pe furiş în consistenţa universului pătimitor, această 

crăpătură a pământului, deopotrivă benefică şi clandestină, simbolizează momentul de 

implozie a răutăţii.”
51

 Dar, ipostaza „muntelui cu peşteră” asupra căreia ne vom concentra 

privirea este cea de-a treia, considerată a fi „cea mai eshatologică” de către autorul celor 31 + 

1 de iconologii: „Penumbra misterioasă a peşterii-mormânt ascunde reazemul pârghiei în 

stare «să ridice păcatul lumii»”.
52

 Pictorul o atribuie, astfel, „muntelui netăiat” din troparele 

praznicului Naşterii Domnului: „Acolo, munte netăiat este numită Maica Domnului. Troparul 

trimite făţiş la piatra «desprinsă, nu de mână», care, în vedenia regelui Nabucodonosor, cade 

şi face pulbere chipul idolesc (cf. Dan, 2, 33-34). Piatra este Hristos, piatra unghiulară 

pomenită în Noul Testament de Fiul Omului. Peştera din icoana Naşterii Domnului, o 

peşteră-crater, este gaura lăsată în munte de dislocarea pietrei unghiulare care, la timpul 

sorocit, va cădea năprasnic peste stăpânul acestei lumi şi îl va sfărâma definitiv, cum altădată 

a zdrobit picioarele de lut ale uriaşului idol din visele lui Nabucodonosor.”
53

  

Trecând la momentul următor, Căzut pe piatră ne duce, evident, pe primul nivel de 

lectură, la parabola semănătorului. Însă, având în vedere cele relevate mai sus şi subliniind, 

din nou, faptul că lupta este una lăuntrică, putem considera „piatra blestemată” pe care „s-a 

nimerit să cadă” eul voiculescian, sămânţa „de pumnii Tăi zvîrlită”, drept filosofia aridă cu 

care se luptă şi poetul alungat din cetate, filosofia ce încearcă raţionalizarea Realului, raţional 

în sine, dar ne-raţionalizabil, după cum am văzut la B. Nicolescu. Această blestemată piatră 

va fi zdrobită, într-un final, de „piatra unghiulară”, odată cu cei care nu au binevoit a se hrăni 

                                                 
46

 Ibidem, p. 168. 
47

 Sorin Dumitrescu, op. cit., p. 484. 
48

 Vezi supra, nota nr. 18. 
49

 Sorin Dumitrescu, op. cit., p. 488. Despre simbolismul peşterii, vezi şi Chevalier, Jean. Gheerbrant, Alain, 

Dicţionar de simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, gesturi, forme, figuri, culori, numere, vol. 3, P-Z, trad. de Daniel 

Nicolescu, Micaela Slăvescu et all, Editura Artemis, Bucureşti, 1995, pp. 74-80. 
50

 Sorin Dumitrescu, op. cit., pp. 488. 
51

 Ibidem, pp. 488-489. 
52

 Ibidem, pp. 490-491. 
53

 Ibidem, p. 491. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:38 UTC)
BDD-A23375 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



282 

 

din roadele pomului a cărui pârgă se oferă în incipitul volumului tratat aici. Momentul din 

Căzut pe piatră este unul anterior, însă, saltului în transcedental, întoarcerii către scânteia de 

dumnezeire din noi, către învăţătorul lăuntric, întoarcere vestită de Noul mag. Pasărea 

aşteptată în finalul poemului poate fi asociată „Luceafărul(-i) menit ca să-mi răsară” care 

„Atît a zăbovit, / Că nu mai vreau să ştiu dacă s-a stins, / Ori dac-am orbit... / Nu mai aştept 

lumina din afară: / O alta-n mine tainic s-a aprins”
54
. Astfel, văzută în această lumină, acea 

„revoltă luciferică” despre care vorbeşte Vladimir Streinu
55

 cu privire la poemul Prometeu, nu 

mai e chiar luciferică. Ea poate fi analogată pildei şoimului ce hrănea puiul rănit de cioară
56

. 

Pe acelaşi fir vom ajunge din nou la poemul ce deschide acest volum, „sămânţa” căzută pe 

piatră
57
, pe „piatra unghiulară”, de această dată, încolţind, „Iar biata rădăcină, căznindu-se s-

ajungă / În lutul gras şi reavăn, prin pietre-a sfredelit.”
58

 Roadele de cules s-au pârguit după ce 

„Prin mii de pori, / Din fund amara mâzgă suind, se îndulceşte / Şi-a soarelui lumină o 

plăsmuieşte-n flori.”
59

 

Şi ajungem la Lumină, suprasimbolul urmărit de noi în opera voiculesciană. Despre ce 

fel de lumină este vorba, am observat în studiul amintit
60
, aici remarcăm doar un aspect, şi 

anume, frecvenţa mare a luminii amurgului în volumul Pârgă. Dacă în Amurgul avem parte 

de clasica antropomorfizare a naturii, comparaţia şi metafora fiind la ea acasă, aparţinând, 

însă, mereu, orizontului creştin - amurgul este „Ca un cioban ce-şi cheamă cu grijă-ntreaga 

turmă”, iar noaptea vine cu „năvoade lungi de umbră” ce din „funduri nepătrunse trăgînd, ca 

dintr-o apă” scoate o „mişună de stele ce ies la limpezişuri”
61

 – în aparent banala Apus de 

soare, cu rezonanţe delavranceene în titlu, avem imaginea soarelui ce se pierde în 

„nemărginitul iezer de lumină, / Revărsat în calea Serii, ca o apă”
62

, imagine care ne trimite la 

simbolul Luminii, în sens palamit, la anagogie, de fapt, iezerul de lumină ce înghite soarele, 

fiind Lumina taborică, la apariţia căreia „Soarele şi luna au orbit în piscuri”.
63

 Se observă cum 

elementele precreştine, zeul solar (elenistic, egiptean sau de oriunde altundeva) şi apele 

primordiale sunt rafinate în imaginea de final, un fenomen saturat intuitiv pentru cel ce-şi face 

ucenicia într-ale vederii. Iezerul este, de asemenea, ochiul Cerului
64
, oglindirea pământeană a 

lăcaşului divinităţii, oglindire aflată în perimetrul muntelui a cărui sacralitate a devenit sfântă.  

Trecând peste Seară, unde amurgul este „fata-ngîndurată” care coase „flori roşii cu 

miez galben şi boboci de pară”, „pîn’ ce ochii de-ntunerec prind s-o doară”
65

, ajungem la 

Amurg pe lac, unde „sălcii plângătoare” stau în „lumină(a) lină cu stingeri potolite” din 

„slăvi”, iar „Tăcuţi, spre sat, pescarii duc în părăngă cina” pentru cei de acasă, hrana cea de 

toate zilele, peştele ce s-a lăsat prins în „largul ochi de ape, rămas privind la cer” şi care parcă 

                                                 
54

 V. Voiculescu, Noul mag, în op. cit.,p. 156. 
55

 Vladimir Streinu, Pagini de critică literară, Editura Minerva, Bucureşti, 1974, p. 200. 
56

 Augustin Păunoiu, Comoara înţelepciunii. Şoimul şi monahul, în „Lumina”, Bucureşti, 26 ianuarie, 2013, 

disponibil la http://ziarullumina.ro/repere-si-idei/soimul-si-monahul, accesat la 29.06.2013. 
57

 O altă interpretare ar putea merge pe ideea etimologiei numelui Sfântului Petru, piatra de căpătâi a Bisericii.  
58

 V. Voiculescu, op. cit., p. 153. 
59

 Ibidem. 
60

 Este vorba de Lumina taborică, energiile increate care acţionează în planul creaţiei. 
61

 Ibidem, p. 162. 
62

 Ibidem, p. 164. 
63

 Ibidem, 486. 
64

 De la Lucian Blaga citire. 
65

 V. Voiculescu, op. cit., p. 200. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:38 UTC)
BDD-A23375 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



283 

 

„ar sorbi-n adîncuri, nesăţios, lumina.”
66

 Ne-am oprit asupra acestui aspect al poeziei din 

volumul Pârgă şi datorită cuvintelor lui Bogdan Petriceicu Hasdeu, cel care sintetizează 

relaţia credinţelor societăţii arhaice tradiţionale româneşti cu acel „capăt al religiilor”. 

Amintind, cu pornire de la Hesiod şi de la paralela dintre apusul soarelui şi a omului moarte, 

faptul că toate popoarele precreştine situaseră Paradisul pe direcţia aceasta, a Apusului, acesta 

conchide: „Tot aşa la români, paradisul «în genoe în apusul soarelui» este un product indigen, 

un rest paganic, pe care creştinismul l-a găsit împietrit pe pământul Daciei, şi pe care nu 

numai n-a putut să-l răstoarne, dar a mai fost silit de a lăsa Occidintului caracteristicul nume 

de sfinţit.”
67

 Privind în Zarea dintre arbori, pe urmele unui vers hasdeian, D. Ştefănescu 

încearcă, interpretând Învăţăturile lui Neagoe Basarab, din perspectiva poeţilor şi filosofilor 

precreştini şi a neoplatonicilor, fără a pune la îndoială, însă, „creştinismul autentic al lui 

Hasdeu”, o „inedită fenomenologie spiritualistă”, din care ar trebui să rămânem cu aprecierea 

efortului „de revalorizare a acestor – să zicem – hierofanii incomplete, prolegomene pre-

creştine ale Întrupării; altfel spus, «zarea dintre arbori» invocată de Hasdeu într-unul din 

poemele sale, acel orizont comun, născut, cum ar spune Merleau-Ponty, al intervalului 

copacilor dintre copaci.”
68

 Noi mai adăugăm doar, parafrazându-l pe Mircea Eliade, că toată 

poezia voiculesciană, expresie a adâncii sale credinţe şi a iscoditoarei minţi, ce s-a coborât în 

inimă, către apusul vieţii, reprezintă o cale înspre miezul fierbinte al învăţăturilor lui Hristos, 

încununare a aşteptărilor de viaţă ale unei umanităţi încercată de „hierofanii incomplete” şi 

dăruită, în cele din urmă, cu Iubire, cu dar din Darul ce se dăruieşte, plenar, culmii creaţiei 

divine, omul aşteptat a se înduhovnici pentru a putea moşteni Împărăţia. Pentru aceasta este 

necesară străbaterea distanţei: „Urcuşul duhovnicesc nu străbate distanţa pentru a o aboli, ci 

pentru a-L primi pe Cel de negândit. Singurul discurs care rămâne posibil în aceste condiţii de 

menţinere a distanţei şi neidolatrizare a lui Dumnezeu este, după cum asumă Jean-Luc 

Marion, discursul de laudă, rugăciunea.”
69

  

 Rămânând în orizontul distanţei, deschis de J.-L. Marion, observăm că V. Voiculescu 

nu a încercat revolta nietzscheană, pe de o parte, şi nu a ajuns, poate, la nivelul poeziei lui 

Hölderlin - nici nu avea cum, de altfel, fiind exponentul unei alte matrici stilistice - dar, în 

opera sa, distanţa poate fi distinsă. Expresia ultimă a parcurgerii acesteia o re-prezintă 

Ultimele sonete închipuite ale lui Shakespeare. Traducere imaginară, „psalmii mei de taină”, 

aşa cum poetul îi numeşte, confirmându-se, astfel, concluzia lui J.-L. Marion - pornit pe 

urmele lui Dionisie Areopagitul - cu privire la rugăciune, la discursul laudativ, ca singurul 

potrivit a fi abordat de către om în relaţia cu divinitatea. Rugăciunea isihastă a minţii şi a 

inimii, încercată - şi încercătoare - odată cu întâlnirea destinală din orizontul Rugului Aprins, 

este încununarea căii eului voiculescian întru Lumină. Versurile poemului, În fundul amintirii, 

alcătuit pe motivul fântânii, zugrăvesc icoana lăuntrică a Luminii, constituind şi un prilej 

adecvat încheierii acestei interpretări: „(...) Mă trec cu trup şi suflet pe gura părăsită, / Ca un 

oblon în calea luminii, şi-o închid. / Ce limpede acuma e ocna năruită/ Şi plin, imensul vid! // 

Drum slobod ca din lanţuri dau şoimilor privirii / Şi dornic ca spre ceruri tind braţul meu prea 

                                                 
66

 Ibidem, p. 167. 
67

 Bogdan Petriceicu Hasdeu, Cuvente den bătrâni, II, Editura Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 1984, p. 168. 

O discuţie ar putea porni de aici, totuşi, pe temeiul negaţiei A- din Asfinţit. 
68

 Dorin Ştefănescu,„ Zarea dintre arbori”, în  Înţelegerea albă. Cinci studii de hermeneutică fenomenologică, 

Editura Paralela 45, Piteşti, 2012, p. 36. 
69

 Nicolae Turcan, Marion via Dionisie, în „Tribuna”, Cluj-Napoca, nr. 195, 16-31 octombrie 2010, p. 22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:38 UTC)
BDD-A23375 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



284 

 

scund... / Răsar din întuneric luceferii iubirii, / Ies stelele-n fîntînă şi nu se mai ascund. // Ce 

noapte luminoasă e-n fundul Amintirii... / Şi dulce, ca-n fîntîna cu stelele drept prund... / Cu 

cît mai neagră umbra sub ghizdul părăsirii / Cu-atît ies stele, roiuri, pe undele gîndirii / Şi 

zodiile toate sclipesc acolo-n fund.”
70

 

 

Bibliografie selectivă 

 

Braga, Mircea,  V. Voiculescu în orizontul tradiţionalismului, Editura Minerva, Bucureşti, 1984. 

Caillois, Roger, Omul şi sacrul, ed. a II- revizuită, trad. de Dan Petrescu, Editura Nemira, 2006. 

Diaconu, Mircea A., Poezia de la „Gândirea”, Edtiţia a II-a revăzută, Ideea Europeană, 

Bucureşti, 2008. 

Dulcan, Dumitru Constantin, În spatele tuturor lucrurilor e Dumnezeu, în „Formula As”, 

Bucureşti, nr, 1053, 2013, disponibil la http://www.formula-as.ro/2013/1053/lumea-

romaneasca-24/d-c-dulcan-in-spatele-tuturor-lucrurilor-e-dumnezeu-15989, accesat la 

23.06.2013. 

Dumitrescu, Sorin, Noi şi icoana. 31+1 iconologii pentru învăţarea icoanei, Editura Anastasia, 

Bucureşti, 2010. 

Hasdeu, Bogdan Petriceicu, Cuvente den bătrâni, II, Editura Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 

1984. 

Jinga, Constantin, Biblia şi sacrul în literatură, Editura Universităţii de Vest, colecţia episteme 

[2], Timişoara, 2001. 

Marion, Jean-Luc, Idolul şi distanţa, trad. de Tinca Prunea-Bretonnet şi Daniela Pălăşan, 

Editura Humanitas, Bucureşti, 2007. 

Nicolescu, Basarab, Noi, particula şi lumea, trad. din fr. de Vasile Sporici, Ed. Junimea, Iaşi, 

2007. 

Origen, Comentariu la Evanghelia după Ioan. Cartea I, traducere, note şi studii de Cristian 

Bădiliţă, Institutul European, Iaşi, 1995. 

Otto, Rudolf, Sacrul. Despre elementul iraţional din ideea divinului şi despre relaţia lui cu 

raţionalul, trad. de Ioana Milea, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2002. 

Papadima, Ovidiu, Peisajul interior din poezia lui V. Voiculescu, în „Gândirea”, Bucureşti, an 

XXII, nr. 7. 

Ricœur, Paul, Iubire şi justiţie, trad. de Mădălin Roşioru, Editura Art, Bucureşti, 2009. 

Ştefănescu, Dorin,  Înţelegerea albă. Cinci studii de hermeneutică fenomenologică, Editura 

Paralela 45, Piteşti, 2012. 

Turcan, Nicolae, Marion via Dionisie, în „Tribuna”, Cluj-Napoca, nr. 195, 16-31 octombrie 

2010. 

Voiculescu, V., Opera literară. Poezia, Editura Cartex 2000, Bucureşti, 2004. 

 

This work was partially supported by the strategic grant POSDRU/CPP107/DMI1.5/S/80272, Project ID80272 

(2010), co-financed by the European Social Fund-Investing in People, within the Sectorial Operational 

Programme Human Resources Development 2007-2013. 

                                                 
70

 V. Voiculescu, op. cit., p. 205. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:38 UTC)
BDD-A23375 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

