
 

1073 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

ŞTEFAN AUG. DOINAŞ – THE HYPOSTASIS OF THE PSALMISTS 
 

Andrada Mare, PhD Student, „Petru Maior” University of Tîrgu-Mureş 
 

 

Abstract: The present study investigates the way in which the Ştefan Aug.Doinaş succeds in 

finding this complementarity, in a volume of religious poetry, ŖPsalmsŗ. In this poems, the poet 

seeks God in every element of the phenomenal world. These poems express the equilibrium 

between reason and miracle in the perception of God. The word is the fundamental way of dialog 

between God and man, and among human beings. They can build the spiritual world and the life 

of man,or, or the contrary, they have thepower to destroy.  

For this, the Doinaşřs Psalms illustrate manřs direct reference to divinity, as man perceives God 

in the most surprising situations, based on his inner poetic state. For Doinaş, the poetry of the 

Psalms are created as a fictive dialogue, and sometimes a lyrical and confessional soliloquy. 

Doinaş declares himself the support of the abandoned God. Because the religious poet places 

himself under the authority of the Scripture and of God, his subjectivity as an artist is voluntarily 

limited. The religious poet is first of all a believer in the very biblical sense, so the substance of 

his religious creation must be consistent with the Bibleřs principles. Ştefan Aug.Doinaş feels a 

permanent hunger of divinity, perfection, miracle, he dreams himself with God night after night 

and when he suddenly wakes up, he enjoys communion with Christ.  

 

Keywords:  reason, psalm, faith, revelation, Divinity 

 

 

Paradigma poetică a Psalmilor pare a reitera gestul arhetipal al invocării divinităţii de la o 

epocă la alta. Carte de căpătâi a tuturor timpurilor, Biblia, păstrează în ea o multitudine de sensuri 

arhetipale a căror valenţe încearcă poeţii să le reinterpreteze. Psalmii, la origine imnuri de slavă 

adresate divinităţii, au devenit astăzi poeme în care freamătă nelinişti existenţiele. Tentativa de 

interogare şi apoi de recuperare a sacrului ca premisă de recâştigare a echilibrului umanului, a 

stat, poate, la dăinuirea acestei specii. În sine, cuvântul grecesc psalm nu înseamnă doar cântec, 

ci mai are la origine şi cuvântul evreiesc zmr, care înseamnă „a tăia, a diviza sunetele, a ciupi cu 

degetele corzile unui instrument‖. Conştiinţa poetică a făcut din psalm o specie literară cultivată 

în literatura noastră încă de la primele încercări în ale versificaţiei şi până în postmodernitate, 

dovedind astfel că fiorul sacralităţii trece dincolo de epoci şi curente literare şi atrage ca un 

magnet lira fiinţei, bântuită de aceleaşi întrebări rămase fără răspuns sau de mirajul absolutului. 

Totuşi, psalmii biblici nu ar putea fi o sursă de inspiraţie, deoarece cultura şi livrescul nu pot 

constitui fondul de inspiraţie pentru poezia religioasă, ea trebuind să se nască din sentimentul 

religios, din relaţia strânsă a omului cu Dumnezeu, din trăirea sufletească. În literatura română a 

existat dintotdeauna o predispoziţie a scriitorilor şi a cărturarilor români spre „psalmodiere‖
1
, 

adică o atitudine şi disponibilitate estetică ce depăşeşte sfera strictă a speciei.  

                                                
1 Alexandru Andriescu, Psalmii în literatura română, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza‖, Iaşi, 2004, p. 59. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:29:58 UTC)
BDD-A23260 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

1074 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Personalitate multiplă, Doinaş a fost mai mult decât un poet, a fost mai mulţi poeţi, după 

cum spunea şi Virgil Nemoianu: „cam tot la zece ani Doinaş îşi schimbă pielea, precum şarpele, 

devine alt poet.‖
2
  Tonul psalmilor tânjeşte în nădejdea neclintită după Dumnezeu, fără a oscila 

între credinţă şi tăgadă. Fără să existe o revoltă aspră, există un eu liric iscoditor care cercetează 

şi interoghează, care chiar şi atunci când nu priemşte răspunsuri, nu-şi pierde cumpătul. Artistul-

poet reia miturile şi adevărurile mari ale umanităţii, refăcând modelele originare prin două 

dimensiuni aparent distincte: „e vorba, mai întâi, de o riguroasă, aplicată şi, mai cu seamă, fermă 

conştiinţă a poeziei şi, în al doilea rând, de o viziune poetică, cu alt cuvânt o practică a scriiturii 

întru totul armonioasă şi de o lămuritoare coerenţă‖
3
, lucru observat de Iulian Boldea. Psalmii 

doinascieni s-au născut din relaţionarea umanului cu divinul, iar maniera în care Dumnezeu este 

perceput, îi determină scriitorului o poziţionare aproape simetrică faţă de El.  

Un dialog oniric cu Hristos are loc în Psalmul LXXXVIII, în care poetul se visează 

întâlnindu-se cu Hristos în acelaşi trup: „Isuse, -ntr-o noapte-am visat că eram/ Tu mâna mea 

stângă, eu ochiul Tău drept;/ şi că ne rănisem, şi că ne duream/ cumplit, fiecare cu-o rană în 

piept./ Şi eu Te strigam : - Doamne, vino să-mi numeri/ aripile sfinte crescute din umeri!...‖, 

împlinindu-se astfel o unire cu divinul, întâlnire în care eul uman se metamorfozează până la 

contopire cu Hristos în transcendenţă, prin ardere, sacrificiu şi strivirea cărnii. Deşi 

postmodernismul a pus sub semnul întrebării credibilitatea lui Dumnezeu, scrierea psalmilor 

conţin trăirile intim-filosofice ale autorului. În cei o sută de „Psalmi‖ publicaţi de Doinaş spre 

sfârşitul vieţii, în 1997, este exprimată deschis căutarea religioasă probabil nu numai din ultima 

perioadă a vieţii, ci din întreg parcursul său existenţial: „Cum aş putea să definesc sensul 

existenţei pământeşti, în genereal, fără a mă adresa Religiei?‖
4
  

Poetul foloseşte apelative diverse, autentice în relaţie cu Dumnezeu: „Gelosule‖, „cel 

Nenumit‖, „Neînduratule‖, „Osânditule‖, „Divinule‖, „Stăpâne‖, „Părăsitule‖.   O operă de mare 

vibraţie lirică este mereu deschisă înţelegerii şi interpretării, iar scriitorul prodigios precum 

Doinaş, îmbrăţişând o tematică diversă, este preocupat asiduu şi pentru tălmăcirea vocilor poetice 

în limba română, acesta  manifestând şi preferinţa către un lirism al esenţelor pure. Îngrijorarea 

psalmistului are la bază faptul că nu-l poate percepe pe Creator decât omeneşte, limitat „Doamne, 

ai pus în mine prea puţină/ lumină nencepută‖, (Psalmul LXIV), Dumnezeu rămânând ascuns 

psalmistului nu pentru că s-ar ascunde, ci pentru că ochiului uman îi este imposibil să-l perceapă, 

putând doar să-L intuiască, reproşându-I în Psalmul XXI că acest Mare Creator se joacă „în 

largul mării, în pustiu, sub roci‖. Psalmistul nu oboseşte să cheme şi să caute la nesfârşit, 

explorând şi privind creaţia „Eşti poate zvonul unui alt văzduh/ sau liniştea cumplită ce se-

ascunde/ în munţi şi-n cataracte scunde?‖ (Psalmul XXIV). În tot ceea ce există, psalmistul simte 

energia lui Dumnezeu, iar alţi psalmi surprind gloria Creatorului, a unui Dumnezeu atotştiutor, 

                                                
2 Virgil Nemoianu, Surâsul abundenţei. Cunoaştere lirică şi modele ideologice la Ştefan Aug. Doinaş, Editura Fundaţia Culturală 
Secolul 21, Bucureşti, 2004, p. 320. 
3 Iulian Boldea, Istoria didactică a poeziei româneşti, Editura Aula, Braşov, p. 459. 
4 Ştefan Augustin Doinaş, Mai mult ca prezentul, Editura Aius, Craiova, 1996, p. 95. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:29:58 UTC)
BDD-A23260 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

1075 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

împărat, care îşi face prezenţa împărătească în psalmul LI: „Tu, Rege al oştirii mântuite,/ mândria 

mea din veac şi scutul meu‖, un Creator care devine un axis-mundi, care ordonează lumea, care 

este izvor primordial, rege şi stăpân. Dumnezeu este dorit de poet ca un partener de dialog, ca un 

apropiat pe care să-l tutuiască, ca un prieten, tinzând spre un dialog personal: „Doamne, aş vrea 

să-ţi spun Tu‖, (Psalmul V). Dumnezeu nu e doar transcendenţă, ci psalmistul îl cheamă alături 

de el, însă această intimitate mult prea aşteptată şi dorită de psalmist îi este refuzată „Aici sunt eu. 

Iar dincolo eşti Tu‖, (Psalmul LXIX).  „Varietatea temelor abordate se explică, pe de o parte, prin 

sondarea structurilor intime, adânci ale sufletului său, iar pe de altă parte prin dorinţa de a 

strălumina acele zone ale gândirii şi ale simţirii umane în care se găsesc ascunse codurile 

existenţiale ale Fiinţei, deoarece poezia este o necesitate a omului, este suprema libertate a 

spiritului‖ 
5
, afirma Ion Mihuţ.         

 Scrierea de poezie religioasă îi apare poetului ca o necesitate spirituală: „La fiecare pas 

greşesc, şi sufăr/ verdictul fiecărei clipe. [...] / Dar Tu mă vrei ocnaş: mereu în zeghe/ dungată de 

păcate moştenite,/ sleit, şi vinovat fără de vină/ Neînduratule! ce-mi garantează/ că mila Ta nu-i 

doar un basm, iubirea/ un simplu zvon ce-anunţă-Apocalipsa?... (Psalmul IV). Autorul psalmilor 

subliniază într-un interviu din anul 1977, la doar câteva zile de la publicarea volumului 

„adevărata inspiraţie a unei poezii religioase nu ţine de universul livresc, de lectură, de o anumită 

tematică a lumii culturale, ci ţine de o anumită tărie sufletească. Un om care nu are sentimentul 

religios, care nu crede că are sentimentul religios, care nu încearcă să trăiască legătura cu 

Divinitatea, oricât de bun scriitor ar fi, nu cred că se poate încumeta – sau măcar că are dreptul 

de-a se încumeta – să scrie poezie religioasă.‖
6
 Astfel, poezia este teritoriul sensibil al unei 

revelaţii aşteptate, în interiorul căreia, eul empiric, eul poetic şi estetic se suprapun. Cu excepţia 

ultimului psalm C, care adoptă tonul laudativ tradiţional „Lăudaţi pe Domnul în toate ale Sale/ 

de-a lungu-ntregii voastre vieţi,/ în cele mici şi-n cele colosale‖, ceilalţi rămân expresia unei 

problematici interioare a fiinţei, a căutării şi a luptei. În aceşti psalmi există o gamă nesfârşită de 

atitudini lirice, care implică lamentaţia, rugăciunea, lauda şi iluminarea, nemulţumirea, afirmaţia, 

interogaţia.  

Ideea de psalm apare odată cu traducerea Psalmilor biblici. În ultima etapă a creaţiei, 

poetul se apropie tot mai mult de marea tematică mistică: „Doinaş se disciplinează prin cultură, 

impunând cititorului o decodare a mesajului cel puţin dublă: la nivelul aparenţelor şi la cel stihial 

al spiritului ce nu se poate găsi pe sine.‖
7
 Cei o sută de Psalmi publicaţi în 1997 sunt semne ale 

unor căutări cu momente de exaltare, de continue întrebări legate de rostul fiinţei muritoare, în 

care Dumnezeu îşi oglindeşte chipul: „Familia spirituală în care se situează poetul este hotărât 

cea patronată de Tudor Arghezi, unii psalmi părând chiar variaţiuni pe tema argheziană a 

orgoliului creatorului.‖
8
              

                                                
5 Ioan Mihuţ, Ştefan Augustin Doinaş, Editura Recif, Bucureşti, 1994, p. 79. 
6 Întoarcerea acasă. Ştefan Aug.Doinaş în dialog cu Emil Şimăndan, Editura Fundaţiei „Ioan Slavici‖, Arad, 2003, p. 69. 
7  Eugen Simion (coord.), Dicţionarul General al Literaturii Rmâne, Vol. C/D, articol scris de Roxana Sorescu, Editura Univers 
Enciclopedic, Bucureşti, 2005, p. 703. 
8 Ibidem, p. 707. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:29:58 UTC)
BDD-A23260 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

1076 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

 Ştefan Aug.Doinaş a scris, ca şi Macedonski, Arghezi sau Blaga, psalmi. Spre deosebire 

de aceştia, Doinaş nu vorbeşte despre relaţia poet-Dumnezeu, ci de om în comuniune cu 

Dumnezeu, făcându-se disocierea clară între eul scriitor, poetic şi eul biografic care îşi trăieşte 

efectiv sentimentul religios. Sub acţiunea harului dumnezeiesc, creştinul se înfrumuseţează nu 

numai sufleteşte ci şi trupeste, constatându-se că între frumuseţea trupească şi cea sufletească 

există o strânsă legătură. Relaţia care se stabileşte între eul poetic şi credinciosul eu biografic 

defineşte atitudinea psalmistului doinaşian care priveşte spre Dumnezeu „Cu-o sfântă / aprindere, 

potrivnic-amoroasă‖, (Psalmul LXXIII).  

La Doinaş există diverse faze prin care trece omul atunci când doreşte să stabilească o 

relaţie directă cu dumnezeirea: pe de o parte descoperim incomunicarea, când eul poetic aspiră să 

restabilească o relaţie totală cu sacrul, iar pe de altă parte există şi o atitudine de indiferenţă, 

adoptată nu numai de Dumnezeu ci şi de fiinţa umană, care ajunge să se întrebe obsesiv: „Te voi 

învinge? [...] Ai să mă birui?‖
9
 (Psalmul LXXIII), făcându-se astfel apel la renunţare, în pofida 

credinţei că doar moartea mai poate reînnoda legătura cu sacralitatea. Omul, prin căderea în 

păcat, prin dobândirea credinţei se află într-un câmp de tensiuni care îi maschează existenţa. În 

această tensiune se nasc şi dezechilibre care duc fie către acceptarea lumii create, fie către tăgada 

ei sau, intermediar, între una şi cealaltă, după modelul lui Ştefan Aug.Doinaş. Imaginile artistice 

sunt pline de eforturile căutărilor, de nevoia împlinirii, de nevoia ceritudinii căilor spre izbăvire.  

Poetul întreabă divinitatea în permanenţă, căci adesea întrebările dau mărturie. De un profund 

dramatism este Psalmul IX, în care Doinaş se arată cu degetul în toată goliciunea lui.  

Psalmul LXVI este punctul culminant al unor acumulări treptate în conştiinţa poetică: 

„Când poporul acesta tembel/ va plăti pentru tot, pentru toate, ce vei face, Stăpâne, cu el/ în 

teribila Ta bunătate?‖ În unele cazuri, poetul ia apărarea celor păcătoşi, îmbrăcând toate dramele 

omului, apărându-l chiar în vinovăţie, fiind convins că în om sălăsluieşte demnitatea divină, în 

altele poetul prezintă iluzoriul vieţii, dar şi povestea luptei omului cu Dumnezeu. De la Stăpân 

intangibil la Părinte iubitor, în Psalmii lui Doinaş, Dumnezeu este ori un părăsitor al omului ori 

un aliat al său.  Există trei direcţii care străbat psalmii lui Doinaş: criza spirituală a omului 

modern şi desacralizarea lumii, relaţia Unului cu Multiplu, deci a Creatorului cu Creatura, şi 

zbaterea omului între credinţă şi raţiune. Însumând similitudini şi diferenţieri faţă de înaintaşii 

săi, Doinaş aduce o lumină nouă în înţe;egerea relaţiei om-divinitate şi încearcă să ofere un cât de 

mic răspuns marilor întrebări fundamentale ale vieţii.  

Martor al unui secol demonic, Doinaş adoptă rugăciunea ca pe o vorbire în gol, iar 

înălţarea ei necunoscându-şi adresa. Rugăciunea are o finalitate cognitivă. Este un efort spre 

apropiere prin cunoaştere, iar psalmul devine astfel o meditaţie interogativă prin care poetul 

încearcă să risipească pâclele, propriile ceţuri insinuate în spaţiile infinite spre a cuprinde şi 

                                                
9 Ştefan Augustin Doinaş, Psalmi, Editura Litera Internaţional, 2003, p. 83. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:29:58 UTC)
BDD-A23260 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

1077 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

cunoaşte divinitatea ascunsă. „Te ştiu gelos, teribil de gelos/ pe tot ce am, şi-adun, şi strâng în 

braţe/ aici, când nu Te-mbrăţişez pe Tine.‖ ( Psalmul II). 

Prin urmare, psalmii lui Doinaş reprezintă un palier distinct şi original al evoluţiei speciei 

în literatura română, în care eul liric se roagă necontenit pentru credinţă, învocându-L pe 

Dumnezeu să intervină în mişcărilre sufletului său. Departe de Dumnezeu, fiinţa psalmistului nu 

este decât o copie slabă a Creatorului. Menirea psalmilor este de a conţine reprezentări ale lui 

Dumnezeu, deoarece psalmii înşişi reprezintă căutări ale divinului.  

Într-o lume a degradării, Doinaş visează la valorificarea esentei lăuntrice a omului de 

astăzi, a omului contemporan: „psalmistul de la finele secolului XX are «gust» pentru sacru şi 

trăieşte cu conştiinţa vie şi pregnantă a religiosului, iar aspectul strict material, concret al vieţii 

contemporane este înlocuit cu o profundă dimensiune spirituală.‖
10

  Farmecul acestor psalmi vine 

din puterea de a Îl reprezenta, de a vorbi şi scrie despre Dumnezeu, scoţând în evidenţa nu un 

Doinaş religios, ci o intimitate a evoluţiei spirituale unui poet cu ochii aţintiţi spre cer. Psalmii au 

menirea nu numai de a-l face cunoscut pe Dumnezeu, ci şi de a si-l face cunoscut: „Tu n-ai să-mi 

fii, Divinule, aproape/ cât timp, citind ce-am scris, nu Te descopăr/ ca literă a mea.‖ (Psalmul 

XXX). Versurile psalmistului se impun atât prin claritate cât şi prin vraja muzicală ce se degajă 

din cuvinte. De la întrebarea spalmistului din primul psalm, „Cum să Te-ntâmpin, Doamne, cu ce 

rugă?‖, până la ultimul care se vrea un răspuns la această întrebare încipientă şi primordială, 

parcă, psalmii reflectă lauda închinată lui Dumnezeu, ca o concluzie simbolică a întregului traiect 

liric dar şi o mărturisire de credintă a poetului şi omului Ştefan Augustin Doinaş.  

 

 

Bibliografie 

 

Bibliografia operei: 

Doinaş, Ştefan, Aug., Psalmi, Editura Albatros, Bucureşti, 1997 

Doinaş, Ştefan, Aug., Opere, vol. III, Editura Naţional, Bucureşti, 2000  

Doinaş, Ştefan, Aug., Psalmi, Editura Litera Internaţional, 2003 

 

Bibliografia critică: 

Andriescu, Alexandru, Psalmii în literatura română, Editura Universităţii „Alexandu Ioan 

Cuza‖, Iaşi, 2004 

Boldea, Iulian, Istoria didactică a poeziei româneşti, Editura Aula, Braşov, 2005 

Boldea, Iulian, Teme şi variaţiuni, Editura Euro Press Group, Bucureşti, 2008 

Cistelecan, Al., Poezie şi livresc, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1987 

Mihuţ, Ioan, Ştefan Aug. Doinaş comentat de Ioan Mihuţ, Editura Recif, Bucureşti, 1994 

             Nemoianu, Virgil, Surâsul abundenţei. Cunoaştere lirică şi modele ideologice la Ştefan 

Aug. Doinaş,  Fundaţia Culturală Secolul 21, Bucureşti, 2004 

                                                
10 Carmina de Leeuw, Psalmii lui Ştefan Aug.Doinaş, în „Sacrul în poezia românească. Studii şi articole‖, Editura Casa Cărţii de 
Ştiinţă, Cluj-Napoca, 2007, p. 163. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:29:58 UTC)
BDD-A23260 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

1078 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

             Pantea, Aurel (coord.), Sacrul în poezia românească. Studii şi articole, Casa Cărţii de 

Ştiinţă, Cluj-Napoca, 2007 

 

               Dicţionare: 

              Academia Română, Dicţionarul general al literaturii române, vol.II  (C / D), Editura 

Univers Enciclopedic, Bucureşti, 2004 

              Ulici, Laurenţiu, Mic dicţionar. Scriitori români, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 

Bucureşti, 1978. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:29:58 UTC)
BDD-A23260 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

