
 

791 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

AUCTORIAL METALEPSYS IN THE CĂRTĂRESCU’S PROSE 
 

Diana Sofian 
PhD, Botoşani 

 

 

Abstract: Assuming the rethorical term to the narratology, Genette announces, in his volume 

from 2004, the intention to continue the problem and to add to the term some new 

significations, by relating it to the annalysis of stories and the theory of fiction. 

In the Cărtărescuřs prose, it could be observed a permanent game of the borders separing the 

worlds of the narrative instances, game which generates the illusion of the identification of ones 

with the others by creating the tensions of the narrative fields. This, in the direction of fictonal 

author, as well in the deirection of the construction of a character, both of them realised bz the 

auctorial metalepsys.the reader is traped betwwen these universes of discourse/epical plans, 

scandalized by the omonimy of the nomes of the narrative instances, confused by their dynamic 

and by the strategies of denudation of the conventions, under the sign of the irony with wich it is 

revealed, unexpectedly, the devices of producing the illusion. 

 

Keywords: metalepsys, narrative plans, transgression, narratee, narrator. 

 

 

Caz de „contaminare paradoxală‖[Schaeffer,2005:73] între două lumi, aflat la „frontiera 

mişcătoare, dar sacră‖[Genette,1883:245] a acestora - cea a discursului şi cea a povestirii,  

metalepsa a fost definită de Genette ca „orice intruziune a naratorului extradiegetic sau a 

naratarului în universul diegetic (sau a personajelor unei diegeze într-un univers metadiegetic 

etc.) sau invers.‖ 

[Genette,1983:244]  

Caracterul oscilant al celor două universuri insinuează neliniştea cititorului, sentimentul 

de nesiguranţă privind caracterul lumii de care aparţine. Genette reia aici  explicaţia lui Borges: 

„Astfel de invenţii sugerează că dacă personajele unei ficţiuni pot fi cititori sau spectatori, noi, 

cititorii sau spectatorii, putem fi personaje fictive‖.  

Definiţiile metalepsei anterioare volumului cu acelaşi titlu al lui Gérard Genette au în 

vedere diverse aspecte ale acesteia: „subminarea separării între enunţare şi enunţ‖[Rimmon-

Kenan,2002:186], „buclă ciudată‖[Hofstadter,1979:134], „scurtcircuit între lumea ficţională şi 

nivelul ontologic ocupat de autor‖[McHale,2009:69], care produce „un efect disruptiv în  

construcţia narativă‖[Malina,2002:98], trimiţând nu atât la diferenţierea între caracterul retoric 

opus celui ontologic, cât la statutul metatextual al metalepsei, sugerând caracterul general 

metaleptic al textului narativ ficţional. 

În studiul privind diferenţele dintre naraţiunea ficţională şi cea factuală, Jean-Marie 

Schaeffer observă că, prin reluarea problematicii metalepsei în 2004, Genette demonstrează că 

aceasta „nu ţine doar de violarea graniţelor între nivele diferite, ci şi o operaţie referenţială 

deviantă, o violare a limitelor reprezentării, ce implică spectatorul într-o transgresiune a 

universurilor şi ţinteşte spre o teorie a ficţiunii.‖[Schaeffer
 
,2005:73-74] 

Metalepsa narativă este un concept ce rezultă din convergenţa retoricii (care o plasează 

lângă metaforă şi metonimie, ca tropi ai transformării, substituţiei şi succesiunii) şi teoria 

nivelelor narative. În 1972, în Figures III, Gérard Genette teoretizează relaţia explicativă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

792 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

tematică sau enunţiativă pe care o comportă naraţiunea metadiegetică (sau de gradul al doilea) 

cu naraţiunea de gradul întâi, insistând asupra frontierei categorice, deşi oscilante, între cele 

două lumi, reluând-o şi dezvoltând-o în Nouveau Discours du récit, în 1983: „Trecerea de la un 

nivel narativ la altul nu poate fi, în principiu, asigurată decât prin naraţiune, act care constă în 

introducerea într-o situaţie, prin intermediul discursului, a cunoaşterii altei situaţii. Orice altă 

formă de tranzit este, dacă nu întotdeauna imposibilă, cel puţin totdeauna transgresivă.‖ Situaţia 

întâlnită la Cortázar în Continuarea parcurilor ar fi „o formă inversă (şi extremă) a figurii 

narative pe care clasicii o numesc metalepsa autorului, care funcţionează pe principiul: „orice 

intruziune a naratorului sau a naratarului extradiegetic în universul diegetic (sau a personajelor 

diegetice în universul metadiegetic etc.) sau invers, ca la Cortázar, produce un efect de bizarerie 

fie bufonă (când e prezentată, ca la Sterne sau Diderot, pe ton de glumă), fie 

fantastică.‖[Genette,1983:244]  

Prin urmare, există trei parametri a căror dozare permite funcţionarea metalepsei: în 

primul rând, trebuie asigurată iluzia contemporaneităţii între timpul discursului şi timpul 

povestirii, apoi fuziunea transgresivă a două sau mai multe paliere narative, alături de dublarea 

axei naratorului/naratarului cu aceea a autorului/cititorului, cu observaţia că legătura între 

narator şi naratar asigură un tip minimal de metalepsă, care aparţine naraţiunii în general. 

Genette numeşte toate aceste forme de transgresiune cu termenul de „metalepsă 

narativă‖, în pereche, precizează el, cu prolepsa, analepsa, silepsa si paralepsa, cu sensul 

specific de schimbare de nivel. Cele mai simple joacă pe dubla temporalitate a istoriei şi a 

povestirii, iar cele mai elaborate, de tip pirandellian, ori din teatrul lui Genet sau din Noul 

Roman al lui Grillet: „personaje care scapă dintr-un tablou, dintr-o carte, dintr-un vis, amintire, 

fantasmă etc.‖[Genette, 1983:245]  

          Observăm că viziunea originală a lui Genette asupra metalepsei narative ţinteşte 

spre o tipologie, fără ca, în fapt, să producă una. Pornind de la criteriile de definire şi distingere 

din studiile sale, câţiva teoreticieni au încercat crearea unor tipologii proprii: astfel, William 

Nelles reaşază metalepsa narativă în legătură cu metonimia, diferenţiind trei tipuri:  metalepsele 

neamrcate, la nivelul discursului, cele marcate, la nivelul povestirii, şi intrametalepse ca 

fenomen al încorporării nivelelor narative, respectiv extrametalepse, ca mişcări în direcţii opuse, 

fiecare tip fiind apoi subdivizat în forme analeptice şi proleptice pe planul 

temporalităţii.[Nelles,1997:52] Frank Wagner semnalează legătura dintre conceptul de 

stranietate din Formalismul rus şi natura metatextuală a metalepsei, demonstrând 

„reversibilitatea deplasărilor metaleptice între nivelele extra-, intra şi metadiegetic‖. Studiul să 

cuprinde de asemenea observaţia privind circulaţia, la un nivel dat, între universuri fictive 

colaterale şi problematizarea distribuirii metalepsei la nivel compoziţional – locul, amplitudinea 

şi frecvenţa determinând un impact semnificativ în strategiile narative[Wagner:235-253].în 

1997, David Herman propune o analiză a metalepsei plecând de la identificarea mărcilor 

textuale. În sens formal, acestea semnalează „mişcări ilicite în susul şi în josul ierarhiei 

nivelelor diegetice care structurează discursul narativ‖, analizând, din perspectivă funcţională, 

„transgresarea pragurilor ontologice‖[Herman:132-152]. Conform teoriei lumilor ficţionale, 

metalepsa impune situarea cititorului într-un sistem modal recentrat.  

Volumul Métalepse… constituie finalizarea demersului teoretic al lui Genette, fiind, 

după cum precizează autorul, o versiune amplificată a contribuţiei sale la lucrările colocviului 

internaţional La Métalepse aujourdřhui, desfăşurat în 25-30 noiembrie 2002. 

Asumându-şi anexarea termenului la domeniul naratologiei a unui termen iniţial 

aparţinând retoricii, Genette îşi anunţă intenţia de a relua problematica şi de a adăuga 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

793 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

termenului câteva lărgiri de sens, prin legarea sa de studiul figurilor, de analiza povestirii şi de 

teoria ficţiunii. 

Luând în considerare semnificaţia originală, în limba greacă, a cuvântului metalepsis, 

care se referă la orice tip de permutare, autorul pleacă de la folosirea sa specifică: „folosirea 

unui cuvânt în locul altuia prin transfer de sens‖, ceea ce îl face „sinonim atât cu metonimia, cât 

şi cu metafora‖[ Genette,2004:8] pentru a compara definiţiile lui Dumarsais şi Fontanier. 

Genette reia definiţia pe care Dumarsais o propune în  Des Tropes: „metalepsa este o specie a 

metonimiei, prin care se explică  ceea ce urmează pentru a se face înţeles ceea ce precede şi 

ceea ce precede pentru a se face înţeles ceea ce urmează‖.[Genette, 2004:8]. Observaţia lui 

Genette se referă la aspectul cantitativ pe care îl are în vedere definiţia lui Pierre Fontanier, 

pentru care metalepsa e o structură superioară unui singur cuvânt, ea putând-se extinde chiar la 

o propoziţie întreagă. În Figurile discursului, în capitolul intitulat chiar  „Despre tropii de mai 

multe cuvinte, denumiţi impropriu tropi‖, Fontanier prezintă figurile de expresie prin ficţiune, 

prin reflecţie şi prin opoziţie, acestea fiind denumirile pentru „cele trei sensuri 

figurate‖[Fontanier,1977:89]. În cea de-a doua categorie include metalepsa, alături de hiperbolă, 

asociaţie, aluzie, litotă, reticenţă şi paradox. În concepţia lui Fontanier, metalepsa „constă în a 

substitui expresia directă prin expresia indirectă, adică în a face ca un lucru să fie înţeles prin 

alt lucru care-l precede, îl urmează sau îl însoţeşte, este un înlocuitor, este o circumstanţă 

oarecare a lui, i se adaugă sau, în fine, se raportează într-un fel la el, astfel încât să-l poată face 

prezent în memorie.‖(s.a.) [Fontanier,1977:107-108]  

Genette observă că definiţia lui Fontanier este mai precisă decât cea a lui Dumarsais şi 

că, în privinţa cauzalităţii, cei doi sunt de acord în privinţa unui caz particular pe care el îşi 

propune să îl dezvolte: metalepsa auctorială, pe care o atribuie de jure clasicilor retoricii şi pe 

care o defineşte mai întâi cu cuvintele lui Fontanier: „Tot metalepsă va fi întorsătura de frază 

prin care un scriitor, un poet este reprezentat sau se prezintă ca autor al unor lucruri pe care el n-

a făcut decât să le povestească sau să le descrie‖, unde, aşadar, „sub imperiul entuziasmului sau 

al unui sentiment nestăvilit, naratorul îşi abandonează dintr-o dată rolul, pentru acela de stăpân 

sau de arbitru absolut, în aşa fel încât, în loc de a mai povesti simplu un lucru care se întâmplă 

sau care s-a întâmplat, el comandă, ordonă ca acest lucru să se facă‖[Fontanier,1977:108]. 

Putându-se realiza atât la persoana I cât şi la a III-a, metalepsa auctorială ţine nu de 

retorică, ci de ficţiune, fiind „o manipulare a acestei relaţii cauzale particulare care uneşte, într-

un sens sau altul, autorul cu opera sa, sau, în sens mai larg, producătorul unei reprezentări de 

reprezentarea însăşi‖, unde reprezentarea se referă nu doar la domeniul literar, ci şi la alte 

domenii artistice, precum pictura, teatrul, fotografia, chiar arta cinematografică, metalepsa fiind 

unul din „modurile de transgresare, figurală sau ficţională, a pragului 

reprezentării.‖[Genette,2004:14]
 
 

Numind metalepsa ficţională „un mod extins al figurii‖, întrucât atât ficţiunea 

(reprezentarea), cât şi figura (inventarea) au o rădăcină comună în latinescul fingere, Genette 

reia definiţia sa din Noul discurs al povestirii, după care metalepsa, „transgression délibérée du 

seuil dřenchassement‖ (s.a.), e un procedeu de scurt-circuitare pseudo-diegetică, prin care un 

narator trece de pe un palier al povestiri pe altul, întâlnit cu precădere în Noul Roman, mai ales 

la Alain Robbe-Grillet. 

Ca exemplu, Genette prezintă situaţia unui narator care suspendă povestirea „pentru a da 

cititorului câteva explicaţii utile pentru înţelegerea intrigii, ori „revendicarea libertăţii de 

invenţie a romancierului, care conduce după voia sa destinul personajelor‖[ Genette,2004:23]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

794 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Genette identifică, în acest studiu, câteva tipuri de metalepsă, luând drept criteriu 

deplasarea instanţei narative dincolo de palierul căruia îi aparţine în mod convenţional. Astfel, 

el analizează situaţiile definite prin metalepsa auctorială, care are ca efect crearea iluziei 

identităţii între timpul naraţiunii şi cel narat, metalepsa la nivelul personajului, procedeu care îi 

permite acestuia să transgreze spaţiul ficţional spre lumea pretins reală a autorului, dar şi în alte 

lumi posibile la nivel infratextual, precum şi metalepsa cititorului, prin care naratarul se vede 

instituit ca personaj al textului sau invers, personajul se vede pus în situaţia de naratar, precum 

şi metalepsa realizată prin trecerea unui personaj din planul diegetic în cel metadiagetic. 

Incluzând-o în categoria denudării procedeelor, autorul numeşte metalepsa auctorială 

figura legată de contractul ficţional prin care se instaurează complicitatea dintre autor şi cititor, 

prin suspendarea credulităţii ultimului: „Dacă autorul poate simula intervenţia într-o acţiune pe 

care până atunci simulase că o relatează, poate de asemenea să simuleze antrenarea în ea a 

cititorului‖, astfel că „ficţiunea figurală […] asociază cititorul sau auditorul actului narării‖. În 

acest fel, subliniază Genette, metalepsa devine din figură ficţiune, or aceasta poate fi crezută sau 

nu, dar încrederea nu se datorează suspendării incredulităţii, ci „simulării ludice a credulităţii‖[ 

Genette,2004:24-25]. 

Analizând regimul fantastic al metalepsei, Genette readuce în discuţie exemplul 

imaginat de Cortázar în Continuarea parcurilor: „Acţiunea fantastică se joacă aici între două 

paliere ale universului acestei ficţiuni: nivelul diegetic unde se plasează lectorul ficţional, şi 

nivelul metadiegetic unde se plasează personajul romanului, care devine asasin după ce a trecut 

bariera ce separă cele două paliere. Dar faptul că totul se joacă în interiorul unei diegeze 

ficţionale nu trebuie să ne facă să uităm că, în această diegeză, personajul asasin e dat ca 

ficţional (aparţine lumii romanului), pe când cititorul asasinat ca „real‖. Relaţia dintre diegeză şi 

metadiegeză funcţionează aproape întotdeauna, în ficţiune, ca relaţie între un nivel (pretins) real 

şi un nivel (asumat ca) ficţional[…] diegeza ficţională apare astfel ca „reală‖ în raport cu 

propria sa (meta)diegeză ficţională‖[Genette, 2004:25-26]  

În Orbitor, Cărtărescu valorifică acest tip de metalepsă, inserând elementul fantastic: 

covorul tăiat cu ferăstrul în secţiuni de dimensiunea unor foi devine manuscris, iar securistul 

care supraveghea operaţiunea a putut să citească, pe ultima pagină, descrierea acţiunii care se 

petrecea chiar în acel moment, subliniind „scandalul‖, starea de stupefacţie, de groază chiar, a 

personajului: „Şi deodată în faţa noastră se afla un manuscris, foi boţite şi-ngălbenite de trecerea 

vremii, acoperite de-un scris de mână, litere formate cu pixul, curgând febril unele după altele, 

bucle după bucle pentru mine indescifrabile, ştersături şi adăugiri, tăieri furioase ale unor pasaje 

întregi…Nu văzusem niciodată un teanc de foi mai înalt. Securistul care părea să fie cel mai 

mare în grad se aşeză invers pe scaun, în faţa măsuţei pe care se afla manuscrisul, bătu cu 

palma, mirat, pe ultima pagină, scrisă doar pe trei sferturi, şi citi cu voce tare (tot mai stupefiată 

şi răguşită) ultima frază, care avea să-mi rămână mereu întipărită-n memorie: „Securistul care 

părea să fie cel mai mare în grad se aşeză invers pe scaun, în faţa măsuţei pe care se afla 

manuscrisul, bătu cu palma, mirat, pe ultima pagină, scrisă doar pe trei sferturi, şi citi…‖ Nu 

mai termină fraza. Cu părul zburlit pe braţe, rămase o clipă cu ochii în gol, sări ca ars de pe 

scaunul cu pricina, înşfăcă manuscrisul…‖[Cărtărescu, 2008,b: 176]  

Un alt tip identificat de Genette este antimetalepsa: „În timp ce teoria clasică nu înfăţişa 

sub termenul de metalepsă decât transgresiunea ascendentă, a autorului care se introduce pe sine 

în ficţiunea sa (ca figură a capacităţii sale creatoare) şi nu, invers, ca pătrunzând din ficţiune în 

viaţa reală (mişcare despre care cred că nu ilustrează nicio idee clasică a creaţiei literare sau 

artistice), am putea numi antimetalepsă acest tip de transgresiune la care retorica nu putea în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

795 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

niciun fel să se gândească – cu condiţia să vedem în el un caz particular al metalepsei‖ 

[Genette,2004:24-25], adăugând că „acest mod sau sub-mod […] răspunde categoric mai bine 

concepţiei noastre – să spunem romantice, postromantice, moderne, postmoderne – a creaţiei, 

care acordă acesteia în mod voit o libertate, şi creaturilor sale o capacitate de autonomie pe care 

ethosul clasic nu o concepea nicicum‖[ Genette,2004:27]. 

În acest sens, teoreticianul vorbeşte despre „schimbarea vocii narative prin eclipsa 

naratorului homodiegetic‖, analizând cazul din Lamiel: „naratorul, care aparţine până aici 

diegezei romanului, iese brusc din ea, depăşind deliberat (şi zgomotos) pragul care separă 

nivelul diegetic al aventurilor lui Lamiel de nivelul extradiegetic care este al nostru, şi pe acela 

al omului de litere care a povestit până în acel moment din exterior şi pe care unii nu ar ezita să-

l numească Stendhal.‖[ Genette,2004:29] 

 Aceeaşi situaţie poate fi întâlnită la Giono, unde „din acel moment, personajele se vor 

mişca într-un spaţiu care este simultan acela al romanului şi acela al romancierului pe cale să-l 

inventeze şi să-l scrie‖(s.a.)‖[ Genette,2004:30]  

 Genette atrage atenţia că această „suprapunere‖ a lumii inventate pe lumea reală implică 

o intruziune reciprocă: în timp ce personajele, ca fantasme, umplu cu „forma lor vaporoasă‖ 

spaţiul biroului său, „se înţelege de la sine că el însuşi nu poate decât să invadeze, sau cel puţin 

să încarce cu propria sa formă, aparent mai consistentă şi la o scară mai mare, spaţiul liliputan al 

universului său ficţional‖[Genette,2004:31]. Aşa cum notează Giono, prezenţa autorului în 

lumea ficţională este un „scandal‖, pe care Genette îl numeşte metalepsă „nu doar a naratorului, 

dar cu adevărat a autorului, romancier între două romane, dar de asemenea între propriul său 

univers trăit, extradiegetic, prin definiţie, şi acela, intradiegetic, al ficţiunii sale. Figura e de 

această dată luată literal, şi dintr-odată convertită ea însăşi în eveniment ficţional. Scandalul, în 

mod clar, ţine precis de această literalizare fantastică a ceea ce nu era, pentru spiritele atente, 

decât o modalitate plăcută de a vorbi, şi care devine o manieră de a fi‖ [Genette,2004:31-32]. 

 Variantei clasice a metalepsei, care presupunea ca naratorul să simuleze ordonarea a 

ceea ce se pregăteşte să relateze, Genette îi opune această variantă mai curajoasă, în care 

naratorul se adresează personajului. La Giono, în Noé, „metalepsa constă în a a pătrunde în 

subiectivitatea persoanelor „reale‖care nu sunt încă personaje ale romanului şi care nu vor fi de 

altfel niciodată, dar care se pretează un moment – pe timpul unei efemere şi cu totul imaginare 

focalizări interne –omniscienţei unui observator mult mai bine informat şi mai indiscret decât o 

permit bunele moravuri şi mai ales principiul veridicităţii.‖[Genette, 2004:33]  

Analizând metalepsa simetrică, a cititorului, Genette îşi exprimă neîncrederea în 

posibilităţile acesteia: „Această capacitate de intruziune în diegeză, pe care autorul o utilizează 

după bunul plac, poate de asemenea să se extindă la celălalt locuitor al universului extradiegetic 

care e cititorul. Deja Sterne, apoi Diderot, s-a văzut, nu au omis ă facă incidental apel la el, dar 

nu încă cu scopul de a-l transforma în personaj al ficţiunii cu normă întreagă, cu atât mai puţin 

în protagonist, ci doar, prin figura „asocierii‖, un soi de acolit al autorului. Cât despre cititorul 

pe care l-am întâlnit mişeleşte asasinat de către un personaj al romanului pe care tocmai îl citea, 

amintesc că nu era un cititor al nuvelei lui Cortázar, ci era el însuşi un personaj fictiv în această 

nuvelă.‖[ Genette,2004:94]. În opinia teoreticianului,  „introducerea (evident fictivă) a 

cititorului potenţial extradiegetic în diegeza ficţională este un cu totul alt caz de figură, vreau să 

spun de ficţiune. Putem întâlni un exemplu, fără îndoială printre multe altele, în regimul narativ 

încă tradiţional, acela al romanului balzacian.‖ 

  cazul identităţii, la nivel discursiv, al instanţelor narative, este analizat cu plecare de la 

statutul auctorial impus de natura autobiografiilor  şi a memoriilor: „Eul autobiografului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

796 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

(Rousseau) sau al memorialistului (Chateaubriand), cel al naratorului uni roman „la persoana I‖ 

(Adolphe în Adolphe, Meursault în Străinul), şi toţi acei eu ambigui care se exersează în această 

oscilantă, pe care nu mai îndrăznim, dată fiind creşterea mediatic-comericală, s-o numim 

autoficţiune, aparţin categoriei numite de lingvişti shifteri (sau ambreiori), instrumente prin 

excelenţa ale trecerii de la un registru (cel al enunţării) la altul(al enunţului) şi reciproc. Acest 

uzaj comun al aceluiaşi pronume este justificat de către cele două instanţe ale eului-narator şi 

eului-personaj prin identitatea lor biografică‖[Genette, 2004:104]. 

În legătură cu autoficţiunea, Genette îşi exprimă opinia că naratorul şi personajul ar 

putea fi una şi aceeaşi persoană numai în cazul monologului interior, „când personajul 

acţionează şi, simultan, îşi descrie acţiunea, dar se ştie bine că acest tip de discurs, eminamente 

ficţional, nu corespunde niciunui comportament real, nici măcar posibil – cu excepţia poate a 

acelui monolog interior minimalist, întrucât epurat de orice acţiune fizică şi chiar de orice (alt) 

conţinut al gândirii care se enunţă: (eu) gândesc.[Genette,2004:105-106]‖ 

Precizarea teoreticianului insistă asupra unei alte distuncţii ce decurge în consecinţă: 

„Aceeaşi diferenţă între instanţe antrenează şi justifică distincţia între un univers – cel în care se 

situează eul-personaj – şi celălalt, unde se situează eul-narator […], or, în ciuda aparenţelor, 

cazul unei povestiri autobiografice de gradul întâi (cu narator real şi „extradiegetic‖) e de 

aceeaşi natură: cititorii contemporani cu Confesiunile lui Rousseau puteau foarte bine să-l 

întâlnească pe autorul acestui text, dar nu aveau alt acces la obiect (viaţa lui Jean-Jacques 

povestită de Rousseau) decât textul însuşi, veridic sau nu‖. Astfel că, conchide autorul, „În 

raport cu diegeza istorică, Confesiunile constituie deci, pentru noi, o metadiegeză‖.[Genette, 

2004:107-108]  

În cazul autobiografiilor, pronumele eu consituie un element generator al situaţiilor 

metaleptice: „Ambiguitatea pronumelui eu  - sau a numelui propriu, dacă îndrăznesc a spune,  al 

naratorului şi al protagonistului unei autobiografii – formează deci destul de clar ceea ce se 

poate numi un operator de metalepsă. Noţiunea lingvistică de ambreior este un echivalent în 

planul limbii comune, căci diferenţa de grad diegetic care ne interesează nu e, fireşte, specifică 

autobiografiei, orale sau scrise, factuale sau ficţionale: cea mai mică menţiune despre sine de 

către sine, fie la prezent – ca în cel mai banal, şi, pentru a simplifica pe cât posibil, ca în cel mai 

sincer  „vă iubesc‖ – pune în joc această dualitate a instanţelor care marchează, sau mai degrabă 

neagă unitatea (pro)nominală: a iubi e una, a o spune, chiar sincer, alta, chiar dacă pronumele 

eu, în acest mod constativ (sau asertiv), ca în mod performativ (sau declarativ) te incită înşelător 

să gândeşti contrariul.‖[Genette,2004:110]  

Un alt tip de metalepsă ficţională notat de Genette este cazul înlocuirii gemenilor – 

întâlnit şi în Orbitor: confuzia lui Mircea în privinţa identităţii sale şi a lui Victor, datorită 

faptului că nu puteau fi deosebiţi unul de altul merge până la punerea la îndoială a personajului 

asupra propriei identităţi.  

În fine, trecerea din lumea reală, conştientă, în cea dominată de legile visului poate crea 

situaţii metaleptice: „Legarea visului de „realitate‖ (cuvânt pe care n-ar trebui, spune Nabokov, 

să-l folosim decât între ghilimele) poate da naştere la diverse manevre metaleptice, pentru 

simplul motiv că actul visului este - în principiu, fără ca reciproca să fie posibilă – conştient în 

viaţa visătorului, şi că povestirea unui dintre visele sale poate fi inserată firesc în povestirea 

vieţii. Cu toată rigoarea, această inserţie nu ar trebui să antreneze nicio schimbare la nivel 

diegetic, deoarece derularea evenimentelor sau a viziunilor onirice se înscrie, fără modificarea 

instanţei narative, în durata trăită a personajului în cauză, raportată de el însuşi sau de un narator 

exterior‖.[Genette,2004:115]  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

797 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Prin urmare, visul e metadiegetic în raport cu povestirea vieţii personajului şi „această 

situaţie nu e în ea însăşi în mod clar metaleptică, pentru că nimic nu-l împiedică pe narator să 

marcheze explicit („Odată adormit, am visat că/el visă că…‖) trecerea de la un plan la altul. 

Există metalepsă, în schimb, atunci când trecerea de la o „lume‖ la alta e, într-un fel, mascată 

sau răsturnată.‖[Genette,2004:116-117]  

 Deşi teoretizată relativ recent în istoria poeticii, metalepsa narativă ca practică denumită 

în varii moduri sau nedenumită nicicum are rădăcini vechi, trimiţând spre texte antice. Stabilirea 

unor criterii naratologice moderne de identificare şi analiză pune conceptul într-o lumină nouă 

din perspectiva reprezentării ca fenomen cultural. Aşa cum subliniază Genette, prin metalepsă 

autorul pretinde că intervine în povestirea care, în fapt, este o reprezentare, astfel încât 

transgresarea palierelor se îmbină cu transgresarea reprezentării, afirmând existenţa limitelor 

care sunt şterse. Brian McHale subliniase deja importanţa metalepsei în fluidizarea graniţelor 

dintre lumile situate la niveluri diferite ontologic.  

 În studiul său asupra metalepsei, John Pier observă că tipologiile prezentate, cu plecare 

din studiile lui Genette, au în comun punerea lor sub semnul lui „meta-‖, situând astfel pe 

acelaşi plan termeni ca metanaraţiune, metadiegeză etc. Acestora li se opune  o altă tipologie, 

construită de Sabine Lang, construită în jurul lui „-lepsă‖, în sensul „acţiunii de a lua‖[Lang:21-

47]. Subliniind caracterul paradoxal al naraţiunii determinat de violarea principiului „ori, ori‖şi 

a subminării coerenţei, cercetătoarea creează o tipologie a naraţiunii paradoxale pe două ramuri: 

pe de o parte, mecanismele de ştergere a limitelor: silepsa şi epanalepsa (din categoria căreia 

face parte orice mecanism specular precum punerea în abis), de cealaltă parte mecanismele care 

transgresează limitele (incluse aici fiind metalepsa şi hiperlepsa, echivalentul pseudodiegezei lui 

Genette, referindu-se la naraţiunea metadiegetică pretinsă a fi diegetică). Funcţionarea lor 

presupune îmbinarea relaţiilor între discurs şi povestire atât pe verticală, cât şi pe orizontală. 

 Noutatea acestei tipologii constă în includerea metalepsei printre celelalte forme 

paradoxale ale modalităţilor narative, alături de termenul de trompe lřoeil propus de McHale în 

1987 sau de cel de punere în abis teoretizat de Lucien Dällenbach, cu care împarte aspectul 

„încorporării‖, dar care, spre deosebire, include şi ideea de asemănare între nivele.  

În  cartea sa publicată în 2000, Adrian Oţoiu include metalepsa între strategiile 

trasngresive utilizate de prozatorii optzecişti, considerând drept cel mai potrivit exemplu proza 

cărtăresciană de până în acel moment. Plecând de la fraza lui Gheorghe Crăciun „Lumea e 

continuu fisurată de imaginar‖, Oţoiu face distincţia între metalepsa retorică şi cea cu substrat 

ontologic: „Exemplul canonic pentru a discuta  această afirmaţie ar fi, evident, Mircea 

Cărtărescu. Cum însă, la acest autor, intruziunile imaginarului în real nu au numai semnificaţia 

unui salt ontologic, ci şi a unei rupturi de planuri narative, discuţia va avea loc în capitolul 

dedicat metalepsei.‖[Oţoiu
 
,2000:63] 

În ficţiunea tradiţională, realistă, transgresiunea de tip metaleptic era aproape imposibilă: 

„Logica ficţiunii realiste se baza pe o separare strictă a lumii personajelor de sfera naratorului. 

Personajele nu aveau conştiinţa că sunt personaje; ele erau „citite‖ ca personaje doar de către 

narator şi de către complicele acestuia, naratarul; cititorul implicit trebuia să accepte pre-

condiţia că personajele sunt, în propriul lor univers, persoane, aidoma persoanelor din lumea 

reală. Personajele, odată create, şi-au rupt cordonul ombilical ce le leagă de creatorul lor, şi ele 

ignoră faptul că sunt spuse sau scrise de către un narator.‖[Oţoiu, 2000:86]  

Având ca punct de plecare al demonstraţiei sale definiţia lui Genette, autorul arată cum 

acest tip de transgresiune aparţine mai degrabă ficţiunii antimimetice: „Aşa cum arăta Genette, 

în afara actului povestirii, „orice altă formă de tranzit este întotdeauna, dacă nu imposibilă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

798 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

atunci cel puţin transgresivă.‖ Puţin frecvente sau pur retorice în proza realistă, aceste 

transgresiuni devin procedee disruptive în ficţiunea antimimetică postmodernă. Pentru orice 

asemenea transgresiune, Genette foloseşte termenul de metalepsă (la origine un termen din 

retorică), desemnând „orice intruziune a naratorului sau naratarului extradiegetic în universul 

diegetic (sau a personajelor diegetice într-un univers metadiegetic) sau invers‖[ Oţoiu,2000:87] 

De aici, autorul va construi prin parafrază o definiţie proprie: „Aşadar, prin metalepsă 

vom înţelege orice transgresiune a limitelor lumii diegezei care îi ambiguizează statutul. 

Transgresiunea este în primul rând una a nivelelor narative, relevând existenţa unui etaj 

suplimentar, ignorat până atunci, al ierarhiei naratorilor. Totodată însă, aproape întotdeauna 

transgresiunea angajează şi nivelul ontologic, fiindcă ea poate dezvălui faptul că o lume socotită 

până atunci „reală‖, o lume de gradul zero, este de fapt o lume povestită, deci un a 

fictivă.[Oţoiu, 2000:87-88]‖ 

Adrian Oţoiu prezintă o tipologie proprie a metalepsei: aceasta se împarte în două 

categorii: o metalepsă verticală, pe care autorul o descrie ca implicând „ruperea limitelor dintre 

nivele narative ierarhic diferite (pe axa extradiegetic-diegetic), şi una orizontală, contrastivă, 

„aceea în care tranzitul se efectuează peste limite ale unor nivele situate pe acelaşi palier 

(întâlniri dintre personaje din cărţi diferite, sau între personaje aflate în secvenţe de tip 

encadrement, relatate de naratori diferiţi).‖. prima categorie se subîmparte în două subtipuri: În 

cadrul metalepsei verticale voi distinge două subtipuri. Primul – pe care îl voi numi descendent 

– este cel orientat dinspre narator spre lumea diegezei. Naratorul descinde în lumea pe care el 

însuşi o scrie, sau ni se adresează în pauzele dintre episoadele acţiunii. […]. Al doilea subtip 

este cel orientat dinspre lumea diegezei spre cea a naratorului. Acest tip este mult mai 

antimimetic, el apărând în povestirile parabolice sau fantastice. El implică întotdeauna un 

moment de revelaţie, în care personajul intradiegetic (sau, uneori, doar cititorul) înţelege că 

lumea diegezei este una imaginată de către un narator heterodiegetic. Întrucât acesta este de 

obicei figurat ca o entitate supraordonată, inaccesibilă, revelaţia respectivă este aproape o 

teofanie, motiv pentru care vom numi acest tip metalepsă ascendentă. În ambele subtipuri, 

revelaţia nu este reciprocă: în primul caz naratorul supraveghează lumea personajelor, fără însă 

a fi văzut de acestea. În al doilea, personajul îşi zăreşte creatorul, dar nu primeşte nici un 

răspuns de la acesta. Fireşte că este posibil şi un al treilea tip, nemarcat vectorial, în care 

personajul şi naratorul heterodiegetic se întâlnesc şi conversează liber.‖[Oţoiu, 2000:87-88]  

În exemplificare, autorul se opreşte la cele mai „spectaculoase‖ dintre metalepse, „cele 

ascendente, care implică o transgresiune dinspre nivelul (intra)diegetic spre cel extradiegetic. În 

vreme ce metalepsa descendentă ţinea mai degrabă de o atitudine retorică, umoristică sau 

autoreflexivă, metalepsa ascendentă se face „în dispreţul verosimilităţii‖ şi generează neliniştea 

ontologică semnalată de Borges, deoarece dramatizează situaţia personajului care îşi realizează 

statutul de personaj şi intră eventual în contact cu „creatorul‖. […] Mişcarea inversă implică 

însă un scandal logic, deoarece forţează întâlniri imposibile ce au loc prin violarea graniţei 

dintre sfera diegezei şi cea a naratorului, sfere asimilabile à la rigueur cu lumea ficţiunii vs. 

Lumea realului. […] Metalepsa ascendentă provoacă aşadar aproape întotdeauna o 

transgresiune de nivele ontologice. Este şi motivul pentru care un autor finlandez, Raine 

Koskmaa, a inventat termenul ontolepsă, definită ca un fel de fisurare sau „scurgere‖ (leaking) a 

frontierelor ontologice‖[Oţoiu,2000:91] 

În subcapitolul „Suntem eroi de hârtie‖, Adrian Oţoiu desfăşoară demonstraţia existenţei 

metalepsei ascendente în nuvela Rem: „Cea mai spectaculoasă metalepsă ascendentă din 

literatura română este probabil cea în care culminează secvenţa REM din volumul Nostalgia de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

799 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Mircea Cărtărescu. Spectaculos este faptul că întâlnirea metaleptică este anunţată deja în prima 

treime a textului, iar detaliile succesiv adăugate cresc enorm expectaţiile cititorului. Spectaculos 

şi plin de suspense este felul în care revelaţia finală este mereu amânată de meandrele unui lung 

traiect iniţiatic pe care trebuie să-l parcurgă cea aleasă pentru marea teofanie‖;  „Structura însăşi 

a povestirii REM prezintă o asemenea succesiune de vertiginoase mise en abyme. Astfel, istoria 

clanului „alungiţilor‖ este spusă de Egor, a cărui istorie este inventată de Svetlana, care la 

rândul ei este spionată de entitatea arahnoidă care se autointitulează Naratorul; iar relatarea 

acestuia este cuprinsă în manuscrisul dactilografiat al tânărului din REM. Se poate observa că la 

ultimele două nivele relaţia metaficţional este în acelaşi timp şi una metaleptică. De altfel, toate 

personajele majore din această carte sunt scriitori […] Funesta omniprezenţă a maliţiosului şi 

hămesitului păianjen-narator ne-ar sugera caracterizarea acestor relaţii de „canibalism‖ narativ 

ca fiind un adevărat „lanţ trofic‖ al naratorilor naraţi de alţi naratori.‖[Oţoiu,2000: 99]  

Referindu-se la parergonul lui Derrida şi la naratorul din REM, Oţoiu observă: 

„Naratorul – pe care portretul vibrant al Nanei îl particularizează până la identitatea cu Mircea 

Cărtărescu – e în acelaşi timp apropiat şi extrem de îndepărtat, observat şi observator. Instalat 

pe parergonul suplimentar al textului, acest narator produce tocmai efectul descris de Derrida: 

situându-se într-o poziţie ambiguă, simultan intrinsecă şi extrinsecă, reflectând logica lui „atât 

şi/cât şi‖, el se află în acea poziţie mereu căutată de optzecişti: atât înăuntru cât şi în 

afară.‖[Oţoiu,2000:101]  

 „Totuşi, dacă lumea e o carte, atunci fiecare carte este lumea, iar această tautologie are 

consecinţe înspăimântătoare‖[Blanchot,1982:223]. Una din acestea ar fi  că lumea este un 

artefact amăgitor, produs de aceeaşi artă de a „falsifica, a disimula şi a induce în eroare‖[ 

Blanchot,223], care guvernează creaţia literară. Dacă lumea ar putea încăpea într-adevăr într-o 

mare carte, atunci aceasta „ar fi volumul sferic, complet şi nemărginit pe care fiecare scriitor îl 

scrie şi în care el este scris‖[Blanchot,1982: 224] şi care ar substitui „lumea pervertită la suma 

infinită a posibilităţilor sale‖. Visul secret al naratorilor din ficţiunea lui Mircea Cărtărescu este 

tocmai acela de a scrie o astfel de carte totală. Egor mărturiseşte că, prin ceea ce scrie, vrea „să 

se substituie universului, să devină el însuşi lumea‖, un proiect pe care, în cheie muzicală, îl va 

realiza protagonsitul povestirii Arhitectul. Victor din Travesti e convins că avea să producă „un 

roman nesfârşit şi ilizibil […] dar în care ar fi fost Totul‖ sau, mai mult, că „avea să scrie textul 

ce va substitui lumea‖; el se vrea „scriitorul total, hipergenial, demolatorul cosmosului pentru a-

l înlocui cu o carte‖. O carte totală se scrie – în enigmatice hieroglife – pe trupul „tatuat de la 

gât până la tălpi‖ al bunicului lui Egor, care devine „o cronică vie a lumii cu tot ce a fost, este şi 

va fi‖. Cartea totală nu înseamnă câtuşi de puţin definitivă, fiindcă „tatuajele frenetice‖ şi 

„desenele încâlcite‖ de pe pielea monstrului de iarmaroc se schimbă mereu, ca pe un palimpsest 

extrem de versatil, pentru a face loc unor noi versiuni ale lumii trecute şi unor noi profeţ ii 

asupra celei viitoare.‖[Oţoiu,2000:105-106] 

 În proza cărtăresciană, se remarcă un joc continuu al graniţelor care separă lumile 

instanţelor narative, joc ce generează efectul iluzoriu de identificare a unora cu celelalte prin 

crearea unor tensiuni ale câmpurilor introproiective, atât în direcţia ficţionalizării autorului cât 

şi în cea a construirii unui personaj din reflexiile ficţionale ale textului, realizate prin procedeul 

metalepsei narative. Cititorul se află prins între aceste universuri discursive/planuri epice, 

scandalizat de omonimia prenumelor instanţelor narative şi derutat de dinamica acestora, 

precum şi de strategiile de denudare a convenţiilor, plasate sub semnul ironiei prin care se 

dezvăluie pe neaşteptate mecanismele de producere a iluziei.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

800 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Trăsătură postmodernă, intenţia demistificatoare se manifestă la nivel textual prin 

strategii care depăşesc modalităţile romanului convenţional. Statuat  la nivelul enunţului prin 

cunoaştere, percepţie şi acţiune, eul cărtărescian se deconstruieşte la nivelul enunţării, autorul 

mizând mai ales pe efectul de autor, narator şi personaj, care se anulează succesiv unul pe 

celălalt,  îndepărtând astfel cititorul de „capcana iluziei referenţiale‖ [Jouve,1992:48] şi 

ispitindu-l în cea a iluziei textuale., în ţesătura de semne în care autonomia este exclusă, tocmai 

datorită faptului că întregul este produsul relaţionărilor pe verticală şi pe orizontală, a 

schimbării rolurilor, a încorporării unei lumi în alta.  

Acest vortex le scoate din bidimensionalitate şi le dă formă şi substanţă, prin trecerea lor 

de la un nivelul discursului la cel al povestirii. Universul ficţional se configurează tocmai prin 

transgresarea lumilor convenţional separate, prin ignorarea hotarelor dintre lumea considerată 

ca sistem de referinţă consensual acceptat şi alternativele ei tot atât de legitime instaurate prin 

vis, imaginaţie, amintire, visare, halucinare. Deschiderea graniţelor stă sub semnul jocului 

ironic, însă această simultaneitate creează efecte deconcertante, schizoide, de nedeterminare, de 

nedesăvârşire,  

„Nimic mai absurd decât să crezi că personajele trăiesc într-o carte: liberul arbitru le 

lipseşte cu desăvârşire. De câte ori deschizi cartea,vor face aceleaşi gesturi, vor spune aceleaşi 

vorbe. Iar dacă, prin nenumărate manevre şi pase, autorul el va da, pe parcursul sutelor de 

pagini, volum, va fi o iluzie tristă totuşi, ca valorizarea prin densitatea culorii-n pictură. De-o 

mie de ori ar fi fost pentru ele mai bine să fie lăsate aşa, grotesc de nedesăvârşite, pentru ca 

disperarea lor fără de margini, de osândiţi prinşi în blocul de gheaţă, să le rămână întreagă‖ 

[Cărtărescu, 2008, b: 428] 

Personajul care transgresează lumile îşi conştientizează caracterul ficţional de simplă 

necesitate diegetică şi se defineşte prin acesta, autosituându-se simultan în planul istoriei şi al 

discursului: „Cu mine-a fost însă altfel, cu femeile e altfel. Eu am zăcut în crisalida mea […] Nu 

ca o conştiinţă […], ci ca un gând […], ca o literă într-o carte […]. Ce ciudat, să trăieşti în 

istoria altcuiva, de parcă ai fi una dina cele fiinţe visate, produse în întregime de creier şi totuşi 

complete, cu personalitate şi dorinţe, şi ochi căprui cu irizaţii verzi, dar care n-au totuşi nici o 

interioritate, nu gândesc, nu văd, nu aud şi nu ştiu că există. Să fii personaj secundar în romanul 

altuia şi să apari nu în toată complexitatea ta de planetă enormă, ci doar ca să aduci o tavă cu o 

scrisoare. La naiba cu inima şi vulva şi credinţa ta! Ai dat mesajul? Nu vei mai apărea de acum 

niciodată, nici în cartea asta şi nici în alta.‖ [Cărtărescu, 2008, a: 229]. Metalepsa acţionează 

aici prin operatori intratextuali pentru a realiza trecerea personajului din universul fictiv în 

universul metadiegetic, de la situaţia de actor pe scena ficţiunii la aceea de actor pe scena 

ficţionalizării, unde îşi instaurează prin discurs identitatea duală, interpretând propria condiţie, 

transformându-se în obiect al enunţului: „Eu nu am avut copilărie şi nici tinereţe. Scormonesc 

degeaba după ele în memoria mea […] Am ştiut tot timpul că sunt făcută sp exist, că am un 

corp şi-o minte depline, că ochii mari şi limpezi ai orbilor sau ai morţilor, dar că totuşi nu 

percepeam existenţa.[…] Atât am trăit şi-am simţit eu timp de mai bine de douăzeci de ani, ca şi 

când aş fi trăit în visul şters şi mediocru al unui impiegat de cale ferată. […] Prea nu trăisem 

nimic niciodată, prea învederat tot ce atingeam devenea cenuşă. Îmi era tot mai limpede că, 

tocmai pentru că nu mă alegea nimeni, eram o aleasă. Nu Aleasa, căci mă simţeam prea măruntă 

şi slabă pentru asta; totuşi ceva avea să se-ntâmple, aveau să urmeze câteva clipe sau ceasuri 

adevărate. Aveam să exist într-o istorie, chiar dacă nu a mea, avea să mi se dea coerenţă şi 

demnitate într-o lume, fie ea şi cea mai iluzorie dintre lumi. Căci realitatea ţi-o dă povestea, nu 

substanţa.‖ [Cărtărescu, 2008, a: 233]  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

801 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

 Personajul femeii cu fluturele nu este singular în economia Orbitorului: i se adaugă 

numeroase alte cazuri de metalepsă ascendentă, în care personajele îşi depăşesc condiţia 

convenţională şi urcă în aşa-numita realitate a autorului şi a textului ca text : părinţii lui Mircea 

îşi conştientizează şi ei statutul ficţional. Dacă tatăl lui Mircea rămâne în sfera intuiţiei dublei 

sale condiţii, mama, asemenea femeii cu fluturele, va materializa spaima de a fi aleasă la nivelul 

monologului interior: la sfârşitul capitolului dedicat femeii din lift, Costel intuieşte neîncrezător 

natura derealizată a universului în care evoluează: „Curând, noaptea îi deveni suspectă […] 

decor naiv […] luciu de carton […] „Ce dracu‖, îşi spuse tânărul, trecându-şi o mână prin păr. 

Părul îi era acum compact ca o bucată de cauciuc. Când mâna-i coborî peste faţă, simţi 

trăsăturile tocite, ca modelate în porţelan. Spaţiul vizual însuşi se-mpăienjeni. […] Într-o 

străfulgerare, îşi dădu seama că iese din Poveste, că a ajuns în ariile laterale, unde totul se 

haşurează, într-o lume care abia se formează, cu timpul şi spaţiul ei abia înmugurite. Înaintă 

totuşi, până când din el nu mai rămase decât înaintarea. […] curând orice însuşire se resorbi în 

matca ultimă: noaptea.‖ [Cărtărescu, 2008, a: 242-243]  

Trecerea personajului dintr-un univers fictiv în universul presupus real: „pentru el, 

Maria fusese femeia cu fluturele‖ [Cărtărescu, 2008, a: 242]  

Ca şi alte personaje, Maria are intuiţia celor două lumi: „Doamne, se gândea, dar este 

înfricoşător să fii ales, să simţi degetul îngerului îndreptat ca un pumnal spre tine. Să simţi că ai 

părăsit obscuritatea libertăţii tale, că eşti în lumină, că eşti privit în fiecare clipă a vieţii tale şi că 

nimic nu-ţi mai aparţine, nici propriul tău suflet. Est năpraznic să se oprească pe tine privirea 

Cuiva atât de puternic şi de neînţeles, încât nu mai contează dacă eşti ales pentru beatitudine sau 

tortură. Ar trebui să ne rugăm zilnic, cu spernaţă şi cu dosperare: „Doamne, nu mă alege, 

Doamne, fă să nu te cunoesc niciodată, să nu fiu în cartea ta…‖ [Cărtărescu, 2008, a: 240-241]  

Transgresarea planurilor în starea de visare cu ochii deschişi, la limita dintre realitate şi 

halucinare, situare ce permite intuirea dublei condiţii, se realizează şi în  discursul personajului-

narator: „Pe jumătate adormit spionam cărţile cu o pasiune de voyeur, le rupeam câte un colţ de 

pagină ca să privesc firişoarele texturii pufoase, trăgeam de rana scorojită de pe cotor sau 

urmăream, câte jumătate de oră, mersul pe câmpia uriaşă a filei a vreunei insecte care trăia 

acolo, în Dublul lui Dostoievski sau în Fizica pentru toţi.[…] Nu ştia că lumea ei înseamnă 

ceva, că ar putea fi citită, ea o trăia şi asta îi era de ajuns. Poate Goliadkin, al cărui ochi cât un 

miliard de sori se apropia de ea, sau poate eu eram Dumnezeul acelei insecte, dar ganglionii ei 

nervoşi abia pridideau s-o ţină în viaţă. Eram un Dumnezeu care n-o crease şi care n-o putea 

mântui, pentru ea eram necunoscut şi indescifrabil. Şi deodată mă simţeam şi eu privit. Mă-

nfioram tot, săream în picioare şi mă duceam la fereastră. […] Cineva, adânc în altă noapte, 

ţinea în mâini lumea mea şi-mi urmărea amuzat înaintarea pe drumuri întortocheate. Sufla 

singurătate şi nenorocire, ca nişte limbi de foc negru ţâşnite din gura lui, dar eu mă agăţam de 

viaţă răspândindu-mi viscerele cleioase pe pagină. În ce carte eram oare? Şi ce fel de minte mi-

ar fi trebuit ca s-o pot înţelege? Şi dac-aş fi înţeles-o, n-aş fi fost dezamăgit să-mi dau seama că 

am trăit într-o broşurică licenţioasă de doi bani, sau într-un mers al trenurilor, sau într-o carte de 

colorat pentru copii? Sau într-o abjectă scrisoare anonimă? Sau într-un sul de hârtie igienică?‖ [ 

Cărtărescu, 2008, a: 232]  

Cedric este unul din Ştiutori, personaje care îşi conştientizează funcţia de a trece şi de a 

face legătura între lumile cărţii: „Încă nu-mi dădeam seama ce avea să se petreacă, şi n-am 

înţeles nimic până n-am văzut, acolo, în catacombă, fluturii ăia gălbui, pufoşi şi-nsângeraţi 

spărgând limbile fetelor şi ieşind să-şi usuce aripile la flacăra lumânărilor. Abia atunci am ştiut 

din ce urzeală fac parte, şi-am mai ştiut că nu mă pot smulge din ea fiindcă şi carnea şi mintea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

802 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

mea sunt ţesute din aceeaşi urzeală. Mai degrabă o pasăre ţesută în modelul unei tapiserii ar 

reuşi să-şi ia zborul, lăsând o gaură-n ţesătură‖.[ Cărtărescu, 2008, a: 209]  

Un alt personaj care îşi conştientizează rolul este Herman care poartă un dialog cu 

Mircea în calitate de autor al manuscrisului din care făcea parte ca personaj: „Dar aşa a trebuit 

să fie şi aşa va fi chiar şi la a mia lectură a manuscrisului tău. Nici o singură dată nu voi putea 

să-mi salvez sufletul, niciodată nu-mi voi putea răsturna povestea şi soarta. Căci enigma are 

mereu două feţe şi se vede la fel dinspre trecut şi dinspre viitor. Şi chiar dac-aş fi fugit atunci, ar 

fi fost mai mult ca sigur prea târziu‖. Element al poveştii, personajul conştientizează că  este 

inventat pe măsură ce este povestit: „Afla abia acum că avusese şi o copilărie, acum se desfăcea 

într-o zonă a scoarţei lui cerebrale o-ncrengătură de neuroni care secretau, asemenea prunilor de 

altădată, boaba moale de clei a amintirii‖.[Cărtărescu, 2008, b: 292] 

Astfel de personaje (Mircea, Herman, Cedric) aud, în mintea lor, vocea misterioasă care 

îi cheamă pe nume din altă zonă, nedesluşită de ele, a lumii din care fac parte, Cartea: „Se auzi 

chemat pe nume şi-ncremeni ca o statuie‖.[Cărtărescu, 2008, b: 293] 

Cea mai evidentă şi cea mai de efect este metalepsa auctorială: „Ies o clipă din apa 

acestei poveşti şi mă văd scriind-o, adăugând foaie după foaie la manuscrisul meu ilizibil, în 

singurătatea de fiară a blocului meu de pe Uranus, şi, Victor! Ies prin gaura sfâşietoare făcută de 

numele tău chiar şi în povestea asta, în caietu-acesta în care scriu cu pixul foaie după foaie, în 

singurătatea apartamentului Borromini de pe Auuststrasse, din miezul Berlinului, unde scriu 

mai departe la cartea mea, ilizibilă chiar şi pentru mine, în care încerc să ghicesc: ce s-a făcut cu 

tine, Victor? De ce m-am simţit şi eu întreaga viaţă un om fără umbră? De ce, când mă uit în 

oglindă, nu văd pe nimeni? De ce mama, la fel ca mama lui Mircea, îmi ascunde mai departe 

adevărul, silindu-mă să-l inventez? Aşa cum tu, Mircea, ca să pricepi ce-i cu tine şi să-ţi poţi 

întâlni, în fine, siamezul separat şi dat uitării, ar trebui să te ridici de la masă şi să te-nalţi în 

dimensiunea care-ţi lipseşte, să creşti până-mi umpli ţeasta şi până ce mâinile tale intră-n 

mâinile mele ca-n nişte mănuşi chirurgicale şi pancreasul tău intră-n pancreasul meu […], la fel 

şi eu, ca să pricep ce e cu chinul ăsta al vieţii mele, ar trebui să mă umflu şi să explodez în 

splendoarea şi adevărul lumii superioare, în care un Mircea ale cărui că sunt ascunse mie mă 

inventează clipă de clipă.‖[Cărtărescu, 2008, b: 99-100]  

Jocul cu iluzia referenţială permite personajelor să treacă de la un nivel la altul în ambele 

sensuri: ilustrativă este, în acest sens, imaginea oamenilor-statui din Amsterdam, care imită 

personaje, dar şi persoane din lumea reală. De asemenea, ignorarea graniţelor ontologice dintre 

lumi este specifică şi Mariei, care, urmărind filmele, se transpune în lumea lor: „Ea era în film, 

muşchii feţei ei oglindeau emoţiile celor ce luptau şi se iubeau […] acolo, dincolo de fereastra 

dintre realitate şi vis. Paralizată, inconştientă, trăia filmul atât de intens, de parcă ar fi fost 

proiectat nu pe ecranul sălii (un cearşaf murdar şi sfâşiat), ci pe osul neted al ţestei ei, în faţa 

lobilor frontali [..]…începea să performeze scenele ştiute pe dinafară. Nimeni nu ştia, nimeni n-

avea să bănuiască adevărul, că acum Ivon de Nu-mai-ştiu-cum era de fapt Maria, care o 

invadase. […] Maria şoptea cuvintele ştiute pe dinafară: O, Şarl, Şarl, credeam că n-ai să mai 

vii…, forţând-o pe Ivon să le spună şi ea, în acelaşi timp. […] deodată spectatorii o auziră 

spunând Pablo! ta-ta-ta-ta ! (adică pe limba din film), da‘ scrisu‘ spunea Şarl, oare n-am să te 

mai revăd niciodată? Da‘ ea a spus Pablo, am auzit cu urechile mele. Şi io am înţeles tot aşa. Şi 

fata a rămas dup‘aia cu gura căscată, zăpăcită de tot, şi dup-aia a zis Şarl. Da, Şarl a zis dup-aia, 

am auzit şi io. Da‘ a zis şi Pablo. era pentru prima dată când Maria reuşea să umlpe atât de bine 

forma unui personaj încât să-i modifice rolul de pe ecran. Rămăsese cutremurată, pierdută, când 

îşi dăduse şi ea seama că, suflându-i Ivonei replicile, schimbase numele iubitului ei. Mai târziu, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

803 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

în alte filme, reuşise să schimbe scene întregi, să modifice intrigile, să elimine personajele 

antipatice, să-i căsătorească pe favoriţii ei în ciuda oricărei logici, în văzul întregului public.‖[ 

Cărtărescu, 2008, a: 215]  

Această trecere a personajului dinspre nivelul lui către un altul, pe care îl conştientizează 

sau doar îl intuieşte este înlesnită de aproape orice element care apare în povestire: proteza 

dentară, fotografia sunt astfel de mijloace. Personajul poate fi inventat în două lumi fictive 

simultan. Cum este cazul mamei gigantice, reconstituite în lumina amurgului, pusă în relaţie cu 

mama mitizată din poemele lui Mircea: „Apărea în poemele mele mama, păşind pe şoseaua 

Ştefan cel Mare, mai înaltă decât blocurile, răsturnând camioanele şi tramvaiele, strivind cu 

tălpi uriaşe chioşcurile de tablă […]. Apoi se ridica şi se-ndepărta spre apus, dărâmând cu 

părul sârmos şi fosforescent avioane poştale şi sateliţi artificiali de pe cerul plin de sânge.ŗ 

[Cărtărescu, 2008, a: 18] 

 

Bibliografie: 

 

Blanchot,  Maurice,  The Sirenřs Song, editor Gabriel Josipovici, traducere de Sacha 

Rabinovici, The Harvester Press Limited, Brighton, 1982. Citate preluate de Adrian Oţoiu. 

Cărtărescu, Mircea a. Orbitor. Aripa stângă, Bucureşti, Humanitas, 2008. 

Cărtărescu, Mircea b. Orbitor.Corpul, Bucureşti, Humanitas, 2008. 

Cărtărescu, Mircea c. Orbitor. Aripa dreaptă, Bucureşti, Humanitas, 2008. 

Fontanier, Pierre Figurile limbajului, Bucureşti, Editura Univers, 1977. 

Genette, Gérard,   Nouveau Discours du récit, Paris, Ed.du Seuil, 1983. 

Genette, Gérard,   Métalepse. De la figure à la fiction, Paris, Éditions du Seuil, 2004. 

Herman, David Toward a Formal Description of  Narrative Metalepsis, în Journal of 

Literary Semantics, Nr. 26. 

Hofstadter, Douglas, Gôdel, Escher, Bach: an Eternal Golden Braid, New York, Basic 

Books, 1979. 

Jouve, Vincent,  Lřeffet-personnage dans le roman, Paris, Presses Universitairs de 

France, 1992. 

Lang, Sabine, Prolegñmenos para una teoria de la naraciñn paradojica, în N. Grabe et 

al. (eds), La narraciñn paradojica. „Normas narrativasŗ y el principia de la „transgressiñnŗ, 

Frankfurt a. Maine, Vervuert. 

Malina, Debra, Breaking the Frame: Metalepsis and the Construction of the Subject, 

Ohio State UP, Columbus, 2002. 

McHale, Brian, Ficţiunea postmodernistă, Iaşi, Polirom, 2009. 

Nelles, William, Frameworks: Narrative Levels and Embedded Narratives, New York, 

Lang, 1997. 

Oţoiu, Adrian, Trafic de frontieră. Proza generaţiei ř80. Strategii transgresive, Piteşti, 

Editura Paralela 45, 2000. 

Rimmon-Kenan, Slomith, Narrative Fiction: Contemporary Poetics, London, 

Routledge, 2002 [1983]. 

Schaeffer, Jean-Marie, Fictional vs. Factual Narration, în John Pier şi J.M.Schaeffer 

(edit.), Métalepses. Entorses au pacte de la representation, Paris, Éd. de l‘EHESS, 2005. 

Wagner, Frank, Glissements et déphasages: note sur la métalepse narrative, în Poétique, 

33, No. 130. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:32:44 UTC)
BDD-A23223 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

