
 

507 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

THE CREATOR’S DRAMA IN HORIA LOVINESCU’S PERSPECTIVE. MOARTEA 
UNUI ARTIST 

 

Alin Serafim Ştefănuţ 
PhD Student, University of Oradea 

 

 

Abstract: The present paper focuses on the idea of the creator facing death as it is reflected in 

Horia Lovinescuřs Death of an Artist. The struggle is both a physical and a psychological one. 

The creatorřs myth is reinterpreted and the central idea of the play reflects the humanřs fear in 

face of death. The tragically condition of the artist is strengthened by his lack of authority 

towards the new generation, represented by his son. Manoleřs falling into death is guided by 

Domnica, a local Charon who constantly reminds him about the great passage from life to 

darkness.  

 

Keywords: drama, myth, death, folklore, sufferance 

 

 

Omul care și-a pierdut omenia și Moartea unui artist sunt cele două piese scrise Horia 

Lovinescu care se află în descendența directă a mitului estetic, așa cum a fost el formulat de G. 

Călinescu în Istoria literaturii române de la origini până în prezent
1
. În cea de-a doua dintre 

operele horialovinesciene amintite, lupta creatorului nu mai este, ca în balada populară 

Monastirea Argeșului, cea cu creația care nu se lasă făurită, ci este una mult mai concretă și 

vizează ființa umană, în condiția sa existențială, indiferent de locul sau timpul în care ființează. 

Este vorba despre Moarte, percepută ca limită a vieții.  

 Proiectată din 1960 și publicată în 1963, drama Moartea unui artist aduce în prim-plan 

imaginea lui Manole Crudu, sculptor de renume internațional, „obișnuit să se considere sub toate 

aspectele un fel de zeu invincibil‖
2
, surprins în luptă cu amenințarea morții. Ajuns la o vârstă 

înaintată, cincizeci și opt de ani, cu o carieră încununată de succes, Manole se întoarce în țară 

după o absență de patru ani. Bolnav de inimă, medicii îi interzic să mai lucreze și se vede nevoit a 

lupta cu tenebrele morții atât la modul fizic, cât și psihic. În criză de timp, sculptorul trăiește după 

principiul mors certa, hora incerta. Caracterul tragic este dublat de lipsa autorității în fața tinerei 

gererații de creatori, reprezentate de Vlad, fiul cel mare al creatorului, tipul artistului steril, căruia 

trebuie să i se opună didactic, potrivit așteptărilor epocii, și să-i demonstreze caracterul umanist 

al artei. Sensurile piesei se multiplică, astfel încât Manole apare ca un om aflat în fața unor limite 

imposibil de trecut. Drama sa urmărește două direcții majore și „se va cristaliza în două conflicte: 

în planul setei de viață [...] prin pasiunea pe care o simte față de Cristina; în planul spiritualului, 

prin conflictul care îl opune fiului său mai mare, Vlad, de asemenea sculptor, dar corupt ca artist 

și ca om, de concepții iraționaliste, pesimiste, antiumane, și de morala cinică a tuturor rataților‖
3
. 

 Potrivit unei mărturii de-a autorului, două sunt „rădăcinile‖ piesei: pe de o parte contactul 

cu moartea, cu problematica ei, fiind în acest caz „un act de exorcism, de eliberare‖, iar, pe de 

                                                
1 A se vedea G. Călinescu, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, București, Editura Semne, 2003, pp. 64 - 65. 
2 Ion Vartic, Modelul și oglinda, București, Editura Cartea Românească, 1982, p. 280.  
3 Radu Popescu, în Horia Lovinescu interpretat de..., pp. 148 - 149.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:38 UTC)
BDD-A23185 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

508 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

altă parte, pasiunea pentru marile mituri românești
4
. Într-un alt interviu din 1964, dramaturgul 

afirmă că trei sunt motivele care au stat la baza creării piesei: problema morții, cu „coloratura cea 

mai subiectivă‖, modul în care au fost percepute „erorile sau abaterile de la crezul estetic‖ și 

„responsabilitatea artistului față de arta lui și de cei cărora li se adresează‖
5
. Demnă de interesul 

criticii este sinteza pe care o propune Lovinescu: artistul, creatorul aflat în fața propriei expieri 

iminente. Moartea, alături de problematica creatorului, ocupă locul central al piesei, iar celelalte 

personaje gravitează în jurul acestor două teme fundamentale, întrupate în eroul operei. 

 Mircea Ghițulescu vede în Manole Crudu „o comună reprezentare a creatorului genial, 

reprodusă după un clișeu clasic din care nu lipsește determinarea erotică văzută ca elan vital 

perpetuu‖
6
. Însă problematica artistului, așa cum este ea formulată de Lovinescu, este mult mai 

profundă. Într-adevăr, mitul artistului izolat de lume într-un turn al creației poate fi sesizat cu 

ușurință în piesă, însă umanizarea artistului se produce prin înfruntarea fricii de moarte, teamă cu 

resorturi adânci în profunzimile oricărei ființe umane. Astfel, alteritatea se regăsește în destinul 

creatorului, iar caracterul solar al acestuia este umbrit de permanența morții. Ce trăire poate reda 

mai bine solidaritatea artistului cu ființa umană, percepută la modul general, decât teama de 

moarte?  

 Tată a doi copii, Vlad și Toma, iubit de actrița Claudia Roxan și venerat de Cristina, 

secretara sa în vârstă de șaptesprezece ani, Manole pare a fi un răsfățat al sorții, înconjurat de 

oameni care par gata a-i satisface toate capriciile, astfel încât el să se poată dedica pe de-a-ntregul 

creației sale: „Manole Crudu este sculptor, răsfățat de public, adulat de femei, bolnav și vârstnic, 

îndrăgostit, goethean, de Cristina. Lovinescu supralicitează, aici, un mit al geniului încleștat în 

luptă nobilă cu reprezentarea grandioasă a umanului, pe de o parte, cu propriile fantasme, pe de 

alta‖
7
.   

 Pentru a sugera condiția aleasă a artistului, dramaturgul îi plasează atelierul în planul „cel 

mai înalt‖, iar acțiunea piesei debutează noaptea, într-un timp al neliniștilor și al indeterminărilor. 

Noaptea reprezintă toposul nașterii spaimelor lui Manole. Ziua acestea apar ocazional, în schimb 

noaptea le aparține pe de-a-ntregul. Venirea nopții echivalează cu pătrunderea într-un univers 

populat de monștrii și coșmaruri, de idei negre, cea mai sugestivă fiind cea a prăpastiei care se 

deschide la picioarele creatorului.  

 Manole este un creator în sensul modern al cuvântului, o existență glorioasă trăită pe 

altarul creației. Locul nașterii sale este mitul, însă valențele pe care le comportă acest topos 

simbolic se modifică semnificativ. Măcinat de dorința de a crea, eroul moare în momentul în care 

medicul îi interzice, din cauza problemelor de sănătate, să mai lucreze, moment în care ajunge să 

se simtă „ca o cârpă, ca o boarfă‖, inutilitatea resimțită fiind echivalentul morții eului în plan 

personal. Pentru creator moartea s-a produs deja, cea fizică fiind doar urmarea firească a celei 

creatoare. Și în cazul său se aplică crezul potrivit căruia „cele mai grave suferințe nu sunt 

dureri‖
8
. 

 În cazul lui Manole Crudu tragicul este accentuat de lipsa unui contact anterior cu 

moartea. Orgoliul că a dominat-o prin creație îi creează impresia că a alungat-o definitiv din viața 

sa. Creatorul neagă concretețea morții de-a lungul existenței sale, și, deodată, se vede pus în fața 

                                                
4 A se vedea mărturia lui Horia Lovinescu din Horia Lovinescu, Moartea unui artist, Colecția „Rampa‖, București, Editura 
Eminescu, 1975, pp. 6 - 7.  
5 Horia Lovinescu în Horia Lovinescu interpretat de..., p. 3.  
6 Mircea Ghițulescu, op. cit., p. 221.  
7 Idem, ibidem., pp. 220 - 221.   
8 Paul-Ludwig Landsberg, Eseu despre experiența morții; urmat de problema morală a morții, trad. de Marina Vazaca, București, 
Editura Humanitas, p. 41. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:38 UTC)
BDD-A23185 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

509 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

certitudinii că trebuie să moară. Chiar dacă primele semne ale morții nu sunt alarmante, în plan 

interior ele declanșează un întreg proces de conștiință ce implică ființa în ansamblul său, pentru 

că „tragicul pune în joc ființa omului prinsă în cele mai grave raporturi ontologice și implicații 

spirituale‖
9
. Creatorul își vede amenințată rațiunea de a exista ca om și ca artist, iar scenariile 

posibile se multiplică, însă toate au același final: expierea ființei umane precedată de pierderea 

esenței vieții,  a puterii de a crea, de a modela însăși viața. Principalul reproș ce i se poate aduce 

creatorului este că nu a învățat să moară, spre deosebire de Domnica, „dada‖ care l-a îngrijit pe 

Manole în copilărie: „... am mai murit oleacă. Oleacă, și încă oleacă, și într-o zi, gata, mă 

isprăvesc‖ îi spune aceasta. În același timp, nu moartea în sine constituie principala problemă a 

lui Manole, ci amenințarea acesteia. El refuză să accepte că „a trăi înseamnă a lupta în 

permanență împotriva unor obstacole și unor amenințări și că fiecare organism își epuizează cu 

timpul energiile în această luptă‖
10

. 

 Moartea ia forma unui abis întunecat, ale cărui tenebre par a-l înghiți pe om. De altfel, 

„misterul morții este, prin tradiție, resimțit ca neliniștitor și apare reprezentat prin forme 

înfricoșătoare. Aceasta înseamnă nu atât teama de topirea în neant, cât împotrivirea, împinsă până 

la extrem, față de schimbare și de o formă necunoscută‖
11

. Manifestarea plenară a morții nu se 

produce până în finalul acțiunii, dar omniprezența ei pare a putea fi resimțită de Manole la toate 

nivelurile ființării. Pentru el spectrul morții echivalează cu intrarea într-o lume necunoscută, cu 

trecerea de la concret la mitul pe care îl menționează când vorbește de ultima sa creație, menită a 

reprezenta „saltul omului într-un ev‖, cu posibilitatea de a se înălța până la mit.  

 Condiția tragică a artistului este susținută de iubirea de viață, Manole autocaracterizându-

se ca „un lacom de viață‖. Piesa constituie reprezentatea unei vieți în care moartea a fost 

suspendată. Teama și disperarea care se manifestă concomitent presupun mutații profunde în 

planul sinelui și activează resorturi creatoare inimaginabile cărora le care victimă însuși creatorul.  

 Trecut de tinerețe, sculptorul constată că apropierea morții ca limită a existenței umane, în 

cazul său, s-a produs brusc, fără a conștientiza caracterul ineluctabil al acesteia. Pentru Manole, 

așa cum afirmă Paul-Ludwig Landsberg referindu-se la moarte, „Presiunea trecutului crește, în 

timp ce posibilitățile viitorului se îngustează‖
12

. Odată pierdută capacitatea de a lucra, creatorul 

își pierde și sentimentul libertății, dovadă în acest sens fiind dorința sa de a duce o viață 

domestică alături de actrița Claudia Roxan.  În mare măsură, artistul își pierde însăși libertatea și 

din acest motiv încearcă să compenseze deficitul spiritual în diferite modalități: „Rând pe rând, 

iluzia căsătoriei reconfortante (Claudia), nădejdea reluării muncii prin intermediul unuia dintre fii 

(Vlad), și - în cele din urmă - speranța dobândirii dragostei unei fete tinere (Cristina) se ivesc și 

dispar dovedind zădărnicia tratativelor de evadare din ordinea naturală a lucrurilor‖
13

. Toate 

acestea nu sunt altceva decât grave erori tragice, cărora creatorul le cade victimă din dorința de a 

reduce până la dispariție omniprezența perspectivei morții în existența sa.  

 Manole trăiește o experieță cathartică. Pentru el, a sculpta înseamnă a ființa, a ține departe 

demonii interiori. Moartea propriu-zisă, cea interioară, se produce în momentul în care artistul 

constată propria incapacitate de a mai crea, iar piedicile nu țin de muză sau de lipsa talentului, ci 

își află o încarnare concretă în boala care-l macină trupește pe artist. Dramatismul trăirilor 

interioare relevă un om puternic în fața vieții, dar profund înfricoșat de moarte. Limita a fost 

                                                
9 Gabriel, Liiceanu, Tragicul. O fenomenologie a limitei și a depășirii, Ediția a 3-a, București, Editura Humanitas, 2005, p. 19.  
10 Paul-Ludwig Landsberg, op. cit., p. 36. 
11 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, op. cit., Volumul II, p. 315.  
12 Paul-Ludwig Landsberg, op. cit., pp. 20 - 21.  
13 Vicu Mândra, Între tragedia și dramă, în „Gazeta literară‖, nr. 2/1965, p. 7.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:38 UTC)
BDD-A23185 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

510 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

atinsă parțial în momentul în care artistul nu-și mai poate continua munca. Contactul l-a 

înspăimântat pe creator, astfel că întreaga ființă se află într-o constantă luptă cu sine până în 

momentul în care decide să realizeze, la modul concret, o sculptură a propriilor temeri, un 

depozitar al negurilor interioare. De data aceasta suferința se transformă în opera de artă, aceasta 

fiind efectul direct al contactului cu neantul.  

 Perspectiva iminentei dispariții face ca Manole să se lase cuprins de ceea ce Kierkegaard 

numește boala de moarte, adică disperarea percepută ca „fenomen de patologie spirituală‖
14

. 

Starea lui Manole corespunde disperării omului care se vede neputincios în fața limitei concrete a 

existenței cunoscute. Maladia i-a atacat tot ce are mai de preț, îi leagă puterile creatoare și se 

înfățișează ca un sfârșit permanent. Însă sculptorul refuză să accepte declinul, preferând o 

existență solară, trăită departe de orizontul întunecat al neantului. Caracterul tragic al acțiunilor 

creatorului este amplificat de lipsa echilibrului, atât în artă, cât și în viață. El nu are conștiința 

faptului că „omul este o sinteză între infinit și finitudine, între temporal și etern, libertate și 

necesitate, pe scurt o sinteză‖
15

. Manole se lasă cuprins de parfumul infinitului, fără a vedea 

caracterul finit al propriei ființe. Într-adevăr, arta are posibilitatea de a-l imortaliza, însă nu la 

modul în care își dorește el, cu trup cu tot. În cazul său sinteza nu se produce până în momentul 

final, când constată că arta poate să se hrănească și din tenebre. Rezultatul este unul contrariant, 

cel puțin pentru adeptul unei viziuni umaniste asupra artei, însă contribuie la întregirea 

universului artistic al sculptorului. 

 Dezvoltând ideea sintezei, Kierkegaard precizează că omul poate eșua în realizarea 

sintezei „fie fiindcă nu este conștient că este sine și că sinele este o sinteză, fie cultivând 

unilateral doar unul dintre contrariile existențiale (de exemplu: sau infinitatea sau finitudinea), fie 

pentru că nu vrea să fie sine sau, dimpotrivă, vrând cu atâta îndârjire să fie el însuși, încât nu 

acceptă că este, de fapt, o sinteză pusă la origine de divinitate‖
16

. În cazul lui Manole nu se poate 

vorbi de prezența divinității, deoarece el ființează într-o lume fără Dumnezeu, polii existenței sale 

fiind creația și spectrul morții.   

 A sculpta tenebrele morții echivalează cu o purificare a spiritului, fiind un act de exorcism 

interior. Prin moarte ia sfârșit existența profană și se deschide cea marcată de sacru, însă pentru 

sculptor prea puțin contează ceea ce se află dincolo de moarte. Importante sunt pentru el 

prezentul și viața, așa cum o cunoaște.  

 Prin acceptarea de a sculpta tenebrele morții, Manole se reinventează în ipostaza de 

creator. În acest sens se neagă comunicarea cu arta anterioară și se produce o ruptură ce are 

puterea de a activa, într-un mod nou, resorturile interioare ale creatorului. Beneficiile sunt 

multiple, însă și efortul este pe măsură. Manole se purifică sufletește, arta sa este întreagă și, mai 

mult decât atât, creația sa, în noua formă pe care o îmbracă, este recunoscută și acceptată ca 

autoritate și de fiul său care o consideră ca fiind „dincolo de artă și de omenesc‖.  

 Într-un capitol din volumul Modelul și oglinda, Ion Vartic pune în discuție conceptul de 

om sfârșit - uomo finito -  în legătură cu dramaturgia lui Horia Lovinescu
17

. Concluzia la care 

ajunge criticul amintit este că acest concept, a cărui paternitate îi aparține lui Papini, poate fi 

regăsit, în diferite forme, în întreaga operă horialovinesciană. Manole Crudu ilustrează prin 

excelență ideea de om sfârșit. În cazul său tragismul este accentuat de dubla manifestare a limitei: 

                                                
14 Søren Kierkegaard, Boala de moarte: un expozeu de psihologie creștină în vederea edificării și a deșteptării, traducere din 
limba germană, prefață și note de Mădălina Diaconu, București, Editura Humanitas, 1999, p. 21.  
15 Idem, ibidem, p. 54.  
16 Idem, ibidem, p. 22.  
17 A se vedea Ion Vartic, op. cit., pp. 276 - 282.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:38 UTC)
BDD-A23185 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

511 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

ca artist și ca om. Cu puterile creatoare limitate, Manole este o palidă umbră a artistului de 

odinioară, iar pentru el condiția de simplu om nu este suficientă. În același timp, din punctul de 

vedere al creației sale se produce o acțiune reparatorie. Sculptura artistului ajunge să dobândească 

și puterea de a reda întunericul. Arta luminoasă, „ieșită din echilibrul fericit și calm al „lipsei de 

întrebări și neliniști‖, ca și dintr-un evident deficit de suferință‖
18

 este întregită de creația ieșită 

din acea „zonă de fund, obscură și nedefinită, în care se deschid ciudate guri de peșteri‖.  

 Finalul piesei relevă un om sfârșit „la limita maximă a posibilului‖
19

, Manole fiind 

departe de liniștea interioară pe care o încearcă Socrate în fața morții, așa cum îl prezintă Platon 

în dialogul Phaidon sau Despre suflet. După sculptarea tenebrelor interioare, nu mai rămâne 

decât vidul: „Vlad: După... (arată spre statuie) ce se mai poate face?/ Manole: Nimic. Evident, 

nimic nu mai poate urma.‖. Interesant de urmărit, de la o apariție la alta, este destinul ultimei 

opere, cea întrupată din teama de tenebre a creatorului. Dacă în versiunea inițială, cea 

reprezentată în 1964, grupul statuar e distrus de Vlad din dorința sculptorului însuși, în versiunile 

ulterioare creația îi supraviețuiește autorului său ca o efigie a creatorului aflat în fața spectrului 

morții. Cea din urmă statuie vine să întregească concepția despre artă a sculptorului și să exprime 

similitudinile dintre tată și fiu, în ceea ce privește creația. Prin preferința pentru finalul în care 

creația ce redă angoasa rezistă, Horia Lovinescu optează pentru o artă originală, indiferent care îi 

este sorgintea. Manole Crudu apare ca un artist complet, veridic din punct de vedere uman, cu o 

creație încheiată impecabil și care împacă atât apolinicul, cât și dionisiacul.  

 Manole este un erou solar prin excelență. O dovedește și arta sa, cea a unui umanist 

incurabil, dedicat nu gratuității artei, ci creației ce contribuie la sporirea valorii umanului. 

Umanismul său este gratuit și, în aceeași măsură, exagerat, concesie făcută de dramaturg epocii în 

care și-a creat piesele. Deplasată ni se pare ideea ca Manole să creeze un monument indian, la fel 

cum mesajul său adresat întregii lumi deranjează cititorul sau spectatorul contemporan prin 

convenționalism. Cu toate acestea, este vizibilă preferința scriitorului de teatru pentru el în 

detrimentul fiului său, Vlad, la rândul lui, sculptor.  

 Vlad, băiatul cel mare al lui Manole, în vârstă de treizeci de ani, deși a ales să calce pe 

urmele tatălui său, nu se bucură de succesul acestuia, tocmai din cauză că încă nu s-a descoperit 

pe sine ca artist. Mai mult decât atât, concepția sa despre artă este total diferită de cea a părintelui 

său. Romulus Diaconescu consideră, pe bună dreptate, că „ne aflăm în fața a două generații 

spirituale diferite‖ și că „acesta este încă unul din motivele care îl determină pe Manole Crudu să 

pună sub semnul întrebării întreaga sa creație‖
20

. Pentru Vlad imaginea tatălui artist de renume 

universal este mult prea apăsătoare, fapt care justifică nevoia unei distanțări față de modelul 

patern. Aceasta ia forma respingerii vehemente a concepției despre artă a tatălui și susținerea unei 

doctrine artistice întemeiate pe nihilism și egoism. Potrivit acestei filosofii, arta are ca singur 

scop exprimarea sinelui cu toate frământările care îl încearcă.  

 Fiul cel mare al creatorului poate fi considerat un alter-ego al acestuia, deoarece alege să 

portretizeze fața lunară a creației. Pentru el arta înseamnă frământări lăuntrice, zbucium, angoasă, 

creația sa fiind obsedată de întunecimile interiorității umane. Opoziția dintre cei doi este vizibilă 

încă de la primul contact al lectorului sau al spectatorului cu ei și pare ireconciliabilă. Diferențele 

dintre cei doi vizează, în principal rolul artei. Dacă pentru Manole, arta trebuie să aibă o funcție 

socială, să redea umanitatea, pentru Vlad, ea este doar ecoul unor neliniști sufletești.  

                                                
18 Idem, ibidem, p. 281.  
19 Idem, ibidem, p. 281.  
20 Romulus Diaconescu, Dramaturgi români contemporani, Craiova, Editura Scrisul Românesc, 1983, p. 86.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:38 UTC)
BDD-A23185 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

512 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

 Creator în devenire, băiatul are sentimentul unei premature eșuări. El se consideră 

„jumătatea impură, lunară și sterilă‖ din tatăl său, rod al întunecimilor și îndoielilor din el. Tatăl 

său nu îi înlătură această părere, ci, dimpotrivă, i-o întărește prin definirea sculpturii fiului „ca o 

bâlbâială care încearcă să imite vorbirea‖. Manole nu acceptă să se sacrifice pentru fiu și dorește 

să dețină în continuare, chiar bolnav fiind, paternitatea ideilor în creație, dovadă fiind ideea 

ultimei sculpturi pe care dorește să o realizeze împreună cu Vlad, „Zburătorul‖, proiect personal, 

studiat ani de zile, la a cărui realizare fiul ar avea simplul rol de unealtă. Orgolios, căutând nota 

personală în creație, tânărul sculptor refuză propunerea tatălui și se delimitează de filosofia sa de 

„predicator umanist‖.  

 Nicolae Manolescu îl vede pe Vlad ca pe un Matei din piesa Citadela sfărâmată și 

consideră că este „artistul tânăr și debusolat, care experimentează, fără vocație reală, noul și 

bizarul‖
21

. Într-adevăr, arta sa este cea a unui creator în căutarea vocației și care încearcă să se 

separe de trecut. Drama sa nu este deloc neglijabilă. Ajuns la o vârstă destul de înaintată, 

descoperă lipsa talentului și eșecul în domeniul artei. Creația sa nu este apreciată, iar imaginea 

tatălui sculptor îi creeză puternice complexe de inferioritate. Pe un drum ce părea cunoscut, dată 

fiind experiența tatălui, Vlad se găsește înstrăinat, asemenea lui Matei din Citadela sfărâmată. 

Împăcarea cu propriul eu și cu imaginea paternă se produce abia după ce acesta din urmă lasă să 

iasă la lumină neliniștile interioare sub forma unui grup statuar monstruos.   

 Finalul piesei, privit din punctul de vedere al personajului Vlad, apare oarecum forțat. 

Aderarea la crezul artistic al tatălui său se produce cu o rapiditate mult prea mare pentru a trece 

peste neîmplinirile acumulate de-a lungul a zeci de ani. Interesant de observat este faptul că Vlad 

își declară simpatia doar față de acea parte a artei tatălui său care este ivită din neant. Faptul a 

fost sesizat și de cronicarii dramatici care au asistat la premiera piesei, între care Radu Popescu: 

„Personajul neizbutit rămâne fiul său Vlad, nu mai puțin simpatic, aducând totuși cea mai 

puternică încărcătură în această poveste și decepționând chiar prin happy-end ideologic‖
22

.  

 Spiritualitatea folclorică din care își trage sevele piesa Moartea unui artist este 

reprezentată, în principal, de baladele populare Monastirea Argeșului și Miorița. Înțelepciunea 

populară are, pentru creatorul contemporan din drama amintită, un nume și un chip: Domnica, 

„dada‖, bătrâna doică, iar redescoperirea acesteia presupune acceptarea unei viziuni diferite 

asupra existenței umane, una în care moartea este un final firesc, iar nu un dat exterior vieții 

umane.  

 Domnica, în vârstă de optzeci și cinci de ani, a fost păstrată de Manole în casa sa din 

recunoștință, iar dialogul piesei se deschide cu reîntâlnirea acestora după patru ani și relevă două 

moduri diferite de raportare la marea trecere, unul popular, bazat pe credințe străvechi, iar celălalt 

modern, în care moartea a fost împinsă până la marginile ființei umane, încercându-se o eludare 

definitivă a acesteia. Conversația dintre cei doi evidențiază două caractere aflate în momente 

diferite ale vieții. Dacă pentru „dadă‖, moartea reprezintă un dat familiar, așteptat chiar: „Lasă că 

îmi ajunge.‖ - îi spunea ea lui Manole referindu-se la expiere, pentru acesta din urmă, spectrul 

morții iminente se dovedește a fi o piatră de hotar mult prea greu de trecut. 

 Relația (peste ani) cu Domnica îi asigură lui Manole contactul cu depozitul ancestral de 

credințe al omului din popor. De altfel, „Domnica este purtătoarea înțelepciunii populare, 

depozitara sensurilor ascunse ale vieții, concepută ca fenomen universal integrator, inclusiv al 

morții‖
23

. Limbajul utilizat de aceasta nu este unul obișnuit, ci unul de sorginte filozofică, „o 

                                                
21 Nicolae Manolescu, op. cit., p. 988.  
22 Radu Petrescu, în Horia Lovinescu interpretat de..., p. 148.  
23 A. Gh. Olteanu, Complexitatea mesajului umanist, în „România literară‖, nr. 35/15 septembrie 1988, p. 5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:38 UTC)
BDD-A23185 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

513 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

filozofie populară‖
24

 ce surprinde însăși esența vieții: „...Știi ce cred eu Manole? Că toată lumea 

asta e o taină a nunții. Se cunună întunericul cu lumina, răul cu binele și mereu, mereu, neostoite, 

se ivesc zorile‖. Textul se constituie astfel și ca o prelucrare dramatică a baladei poluare Miorița, 

înțelepciunea populară fiind reprezentată de „dadă‖, cea pentru care spaima de moarte nu mai are 

un rol angoasant. În cazul său moartea înseamnă reîntâlnirea cu oameni dragi, cu părinții săi care 

o vizitează adeseori în vis și care o îndeamnă să se întoarcă acasă: „Hai, fato, odată, mai strân-ge-

te de pe drumuri, că s-a înnoptat. Ce tot umbli prin străini?‖ o apostrofează aceștia.  

 „Dada‖, „păstrătoarea aromei tari a pământului natal‖
25

,  este personajul care îi amintește 

creatorului constant de moarte, motiv pentru care acesta, refuzând perspectiva morții, încearcă să 

minimalizeze prezența fizică a bătrânei doici în cotidianul său: „Domnica: Manole! (Manole se 

întoarce. E, vizibil, neplăcut surprins. O privește lung, cu ostilitate, și-i întoarce brusc spatele, 

îndreptându-se spre casă. Domnica îl strigă îngrijorată.) Cum te mai simți, maică? (Dar Manole 

intră în casă. Bătrâna, nedumerită, face un gest umil, de resemnare, și pleacă.) și mai departe, 

discutând cu Aglaia, servitoarea sa: „Manole: [...] dar de ce nu stă, ziua, în odaia ei? Afară e prea 

mult soare, și la vârsta ei... Fii bună și spune-i că doctorul mi-a cerut să mă odihnesc, să nu văd 

oameni.‖.  

 Este vizibil modul diferit de raportare a lui Manole la Domnica în funcție de momentul 

zilei. Dacă ziua „dada‖ este o prezență indezirabilă, pe timpul nopții compania sa este căutată de 

Manole, aspect evidențiat de bătrâna doică: „Am băgat de seamă că numai atunci mă cauți. 

Numai noaptea și când ți-e rău.‖. De altfel, personajele lui Horia Lovinescu duc o viață mult mai 

intensă noaptea. Toate spaimele se materializează în timpul nopții, iar ziua se constituie ca un 

ecou al  trăirilor nocturne. Ne gândim, în principal, la eroii dramelor Moartea unui artist și Omul 

care și-a pierdut omenia și la Petru Rareș, eroul piesei cu același titlu. 

 Revenind la bătrâna doică, se poate spune că datorită acesteia Manole adoptă, în final, o 

poziție demnă în fața morții inexorabile. Cu ajutorul ei, Manole descoperă „katharsisul morții‖
26

 

și reușește, nu prin arta sa, ci prin propria-i ființă să se înalțe până la mitul des menționat de el și 

să se alăture celorlați creatori de sublim. Dada Domnica „îl pregătește pe Manole pentru călătoria 

cea mare, făcându-l să se plece în fața legii, inițiindu-l în ea ca într-o taină a nunții‖
27

. 

 Domnica îndeplinește și rolul de Cerber la porțile atelierului lui Manole. Un adevărat iad 

se dezlănțuie pentru sculptor când constată că opțiunile și-au pierdut viabilitatea una câte una. 

Singura acțiune posibilă este să se ia la luptă, la propriu, cu moartea, cu blocul de piatră, într-un 

cadru care nu admite spectatori: „Dadă, să-ți iei calabalâcul și să-ți faci patul în hol. N-ai să dai 

voie nimănui să vină în atelier. Numai tu ai să intri la mine. Ai priceput?‖.  

 Simțind apropierea galopantă a morții, creatorul nu trimite după fii săi, ci după „dada‖, 

deoarece are nevoie de un inițiat în tainele morții, de o persoană care a învățat să moară treptat. 

Trecerea sa în lumea întunericului este una relativ bruscă, pentru că n-a avut timp să se 

pregătească pentru marea călătorie. În schimb, bătrâna doică s-a deprins cu apropierea morții. 

Asemenea unui Charon, Domnica este alături de Manole în ceasul morții. Astfel, acesta „nu 

pleacă singur peste Styx (sau Acheron) ci ținut de mână de o Călăuză, de către Dada, Domnica 

[...] a cărei tovărășie gonește frica.‖
28

. Ea îl conduce pe tărâmul tenebrelor pe versuri din balada 

populară Miorița: „Și la nunta mea/ A căzut o stea./ Soarele și luna/ Mi-au ținut cununa./ Și-am 

                                                
24 Idem, ibidem, p. 5. 
25 Silvestru, Valentin, Personajul în teatru, București, Editura Meridiane, 1966, p. 138.  
26 A. Gh. Olteanu, Folclor și literatură cultă, în „România literară‖, nr. 44/3 noiembrie 1983, p. 19.  
27 Natalia Stancu, op. cit., p. 50. 
28 Idem, ibidem, p. 49.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:38 UTC)
BDD-A23185 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

514 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

avut nuntași/ Brazi și păltinași,/ Preoți, munții mari,/ Păsări, lăutari,/ Păsărele mii/ Și stele 

făclii!‖. Natalia Stancu evidențiază faptul că alegoria morții, preluată din Miorița, nu reprezintă 

un citat ales „pentru frumusețea lui, ci este, „expresia unei identificări de viziune, adoptării 

perspectivei mioritice asupra morții‖
29

. Creatorul acceptă ideea morții, iar perspectiva sa va fi cea 

a omului din popor, reprezentat de dadă. Ceremonialul funerar presupune o reîntoarcere la 

origine, o anulare a universalului în detrimentul specificului propriu. Sculptor de renume 

mondial, care traversează diferite etape ale negării sinelui, Manole alege să moară ca un om din 

mulțime: „Predestinării i se opune sugestia solidarității, a ciclicității și tainicei înlănțuiri.‖
30

. El se 

stinge cu seninătatea că și-a împlinit datoria și că s-a eliberat de teama de tenebre, existența 

putând să-și urmeze ciclicitatea.  

 La un anumit nivel, Domnica poate sta alături de Găman, uriașul din piesa Meșterul 

Manole a lui Lucian Blaga. Ambii sunt reprezentări ale ancestralului și aduc în lumea concretului 

frânturi din altă lume, cea de dincolo, care pare să se afle deasupra celei reale. Este vorba de 

neantul pe care ființa umană încearcă în mod constant să-l domine, fără însă a reuși pe deplin. Pe 

bătrâna doică o dor „ciolanele‖, „osemintele‖, nu oasele, și reușește să comunice cu părinții ei 

situați pe tărâmul morții. În același timp, Domnica poate fi considerată o Sfântă Duminică din 

basmele populare românești, al cărei principal rol este cel de sfătuitor. Fără a fi înzestrată cu 

puteri fantastice, are capacitatea de a grăi adevăruri pe care Manole nu vrea să le audă sau care, 

consideră el, nu se aplică în cazul său.  

 Chiar dacă a învățat să moară, văzând grupul statuar creat de Manole, dada consideră că 

„viața e viață, și moartea e moarte. De ce să le amesteci? Nu se cuvine, calci legea (...)‖. 

Experiența acumulată de ea se situează astfel pe o poziție diferită de intenția artistică. În viața 

concretă omul se poate deprinde cu moartea, însă în artă, potrivit concepției bătrânei, cele două 

concepte nu trebuie amestecate. Se refuză astfel arta ivită din teama de irațional, idee susținută 

până la un punct și de Manole.  

 Ajuns, la modul concret, pe marginea prăpastiei pe care o vizualizează adeseori, Manole 

aude cântecul privighetorii, al acelui „vrăjitor care te face să uiți de pericolele zilei‖
31

. Lecturată 

din acest punct de vedere, piesa se prezintă ca o metaforă a avatarurilor ființei umane aflate în 

fața neantului. Întreaga acțiune a piesei nu este altceva decât o simbolică noapte diluată la 

nesfârșit, mai ales dacă ne raportăm la timpul precizat la începutul textului: „E noapte cu lună‖ și 

la cântecul privighetorii de la sfârșit. Noaptea reprezintă toposul rătăcirilor eului care-și refuză 

odihna eternă. Finitudinea este negată, moment care declanșează tragicul în plan ontologic, anulat 

doar de consimțirea la ordinea lumii. În cazul lui Manole, eul se perpetuează prin creație, însă nu-

și află liniștea decât prin acceptarea morții fizice.  

 

Bibliografie 

Bibliografia operei 

Lovinescu, Horia, Teatru, (cuprinde piesele: Citadela sfărâmată, O întâmplare, Hanul de 

la răscruce, Surorile Boga, Febre, Moartea unui artist, Omul care și-a pierdut omenia, Petru 

Rareș, Paradisul), București, Editura pentru Literatură, 1967.  

Lovinescu, Horia, Teatru, vol. I, II, București, Editura Eminescu, 1973. 

Horia Lovinescu, Moartea unui artist, Colecția Rampa, București, Editura Eminescu, 

1975. 

                                                
29 Idem, ibidem, p. 49.  
30 Idem, ibidem, p. 50.  
31 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, op. cit., Volumul III, p. 127. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:38 UTC)
BDD-A23185 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

515 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Bibliografie critică 

Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain, Dicționar de simboluri, Editura Artemis, București, 

1994. 

Diaconescu, Romulus, Dramaturgi români contemporani, Craiova, Editura Scrisul 

Românesc, 1983.  

Ghițulescu, Mircea, Istoria dramaturgiei române contemporane, București, Editura 

Albatros, 2000.  

Kierkegaard, Søren, Boala de moarte: un expozeu de psihologie creștină în vederea 

edificării și a deșteptării, traducere din limba germană, prefață și note de Mădălina Diaconu, 

București, Editura Humanitas, 1999.  

Landsberg, Paul-Ludwig, Eseu despre experiența morții; urmat de Problema morală a 

sinuciderii, Traducere din franceză de Marina Vazaca, Prefață de Jean Lacroix, Postfață de 

Olivier Mongin, Ediția a II-a, București, Editura Humanitas, 2006. 

Liiceanu, Gabriel, Tragicul. O fenomenologie a limitei și a depășirii, Ediția a 3-a, 

București, Editura Humanitas, 2005.  

Manolescu, Nicolae, Istoria critică a literaturii române 5 secole de literatură, Pitești, 

Editura Paralela 45, 2008.  

Mândra, Vicu, Între tragedia și dramă, în „Gazeta literară‖, nr. 2/1965.  

Olteanu, A. Gh., Folclor și literatură cultă, în „România literară‖, nr. 44/3 noiembrie 

1983. 

Olteanu, A. Gh., Complexitatea mesajului umanist, în „România literară‖, nr. 35/15 

septembrie 1988. 

Silvestru, Valentin, Personajul în teatru, București, Editura Meridiane, 1966. 

Stancu, Natalia, Horia Lovinescu. O dramaturgie sub zodia lucidității, Cluj-Napoca, 

Editura Dacia, 1985.  

Vartic, Ion, Modelul și oglinda, București, Editura Cartea Românească, 1982. 

* Horia Lovinescu interpretat de..., Antologie, prefață, tabel cronologic și bibliografie de 

Radu G. Țeposu, București, Editura Eminescu, 1983. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:38 UTC)
BDD-A23185 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

