
 

494 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

MAGIC AND MYSTERY – ATTRIBUTES OF FEMININE CHARACTERS IN 
MIRCEA ELIADE’S PROSE 

 

Nicoleta Dumitrache (Henț) 
PhD Student, “Aurel Vlaicu” University of Arad 

 

 

Abstract: This article is a brief presentation of the aspects of magic and mystery as important 

features of the feminine characters in  Mircea Eliadeřs prose. It emphasises the importance of 

this kind of aspects in Eliadeřs work and the way these concepts influenced his way of building 

his feminine characters. The feminine characters are studied in their deepest thoughts and 

actions and they are also viewed throught malesř eyes Ŕ all these being analised from different 

points of view.  

 

Keywords: femininity, mystery, magic, women, archetype.  

 

 

Femeia este în primul rând magie. Bărbatul adoră magia, indiferent de formele sale, însă 

tocmai această magie îi strecoară în suflet şi teamă. Teama de a nu pierde tocmai femeia-înger, 

femeia-animal, femeia-plantă, femeia-demon, căci „femeia este câmp şi păşune, dar este şi 

Babilon‖
1
.  

Până la urmă, magia ca atribut al femeii ţine tot de mit. Magia şi misterul feminin sunt 

forţe pe care femeia le foloseşte „nu pentru a întinde în comunitatea bărbaţilor şi în viitor 

impactul transcendenţei, ci, fiind separate, opuse, pentru a-i antrena pe bărbaţi în solitudinea 

despărţirii, în tenebrele imanenţei (…) Ea este sirena ale cărei cântece îi făceau pe marinari să se 

izbească de stânci; este Circe, cea care-şi preschimba iubiţii în animale, ondina care-l atrage pe 

pescar în fundul lacurilor, (…) vrăjitoarea perversă care ridică pasiunea împotriva datoriei, 

momentul prezent împotriva unităţii timpului, îl reţine pe călător departe de casă, revarsă asupra 

lui uitarea‖
2
. Şi Stella Zissu din Noaptea de Sânziene are atribute calypsiene, ea reprezinră 

eternul feminin, femeia înfloritoare, care nu se schimbă odată cu trecerea anilor, ci îşi păstrează 

frumuseţea şi puterea de seducţie, dar, în acelaşi timp, este şi Circe, cea care vrăjeşte, dar care are 

şi un anume tip de cruzime manifestată prin lumina ce i se aprindea în ochi.  

Miss Roth, de asemenea, este o combinaţie de Circe şi Calypso. Ea pare să deţină atât 

taina pasiunii, cât şi pe cea a eternului feminin. Ştie să subjuge prin inteligenţă, dar şi prin 

frumuseţe. Domnişoara Christina este şi ea o reprezentantă a lui Circe care „revarsă uitarea‖ 

asupra personajelor masculine, pe care le subjugă şi le reţine într-un univers malefic, în care nu se 

spun prea multe cuvinte, ci mai degrabă se simt. În Domnişoara Christina absolut toate 

personajele feminine sunt învăluite în mister, Simina în special deţine o putere aparte, iar „vraja 

Siminei era aromitoare; nu-l lăsa nici măcar să se turbure, să se sperie‖. 

Bărbatul nu vrea neapărat o femeie, ci mai degrabă parfum de femeie. Mavrodin din 

Nuntă în cer îşi aminteşte doar „că un parfum necunoscut mi-a alunecat sub nări îndată ce şi-a 

apropiat capul [n. n. Ileana] de umărul meu. Nu era un parfum feminin, aş putea spune că nu era 

                                                
1 Simone de Beauvoir, La deuxième sex, Éditions Gallimard, 1949, reeditată Al doilea sex, Bucureşti, Editura Univers, 2004  p. 

223.  
2 Ibidem, p. 228.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:14:09 UTC)
BDD-A23183 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

495 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

nici măcar uman‖. Pentru el parfumul Ilenei este magic, îi invadează fiinţa: „nici măcar imaginea 

Ilenei nu o aveam precisă în minte. Dar de parfumul ei, din văzduhul ei, aş putea spune, nu mă 

puteam desprinde‖. El nu-şi mai aminteşte femeia în sine, ci doar vraja parfumului acesteia de 

sub care nu vrea să se sustragă: „gândurile se opriseră pe loc. Poate de aceea toată fiinţa mea mă 

îndemna să grăbesc pasul, să merg destul de repede, ca nicio altă amintire, niciun gând strein să 

nu se poată strecura şi sfărâma beatitudinea dulce în care pluteam‖. 

Dar femeia este mai mult decât parfum, ea este sufletul lumii, dublul misterios al 

bărbatului, Psyché – însuşi sufletul lui, „lumina ce se stinge‖ în timp ce îi transcende sufletul 

acestuia dinspre noapte spre zi, „femeia este o realitate eminamente poetică pentru că în ea 

bărbatul proiectează tot ce el nu hotărăşte să fie‖
3
.  

Misterul feminin, în fapt, reprezintă un alt mit pe care bărbaţii, de-a lungul timpului, s-au 

străduit să-l dezlege. Însă, la drept vorbind, ei nu s-au preocupat prea mult cu dezlegarea acestei 

taine, ci s-au mulţumit să găsească o scuză faptului că nu înţeleg limbajul femeii: misterul 

feminin este rezultatul purtării capricioase a acesteia, căci „fiind un mister pentru bărbat, femeia 

este privită ca un mister în sine
4
‖. Nu este mai puţin adevărat că sufletul femeii, ca şi femeia în 

sine, este atât de complex încât adesea nici ea însăşi nu se înţelege pe deplin căci, la urma 

urmelor, orice persoană nu este altceva decât măsura faptelor sale, în timp ce sufletul „este 

imposibil de definit‖
5
.  

 Dar, în definitiv, ce este acest mister feminin? Literatura a încercat adesea să-l descifreze 

şi să-l analizeze de-a lungul timpului, bărbaţii au încercat mereu să ajungă la el dar, evident, nu 

au reuşit – dovadă că-l caută şi astăzi –, astfel că acest concept a rămas ceea ce a fost la origini: 

un mister, căci „misterul nu este niciodată altceva decât un miraj, se risipeşte imediat ce încerci 

să-l delimitezi‖
6
.  

Viaţa trece adesea pe lângă misterul feminin fără a se obosi să-l remarce; la urma urmelor 

misterul acesta aparţine vieţii, în aceeaşi măsură în care aparţine şi femeii. Uneori el este 

întâmplător, uneori este artificial, alteori el este chiar esenţa. Până la urmă, tocmai ideea de mister 

fascinează, iar femeia este ea însăşi mister. Şi, în acest sens, aproape toate personajele feminine 

eliadeşti conţin o doză de mister şi feminitate.  

Lumea imaginată de bărbat este o lume diferită de lumea creată de femeie şi de aici 

rezultă multe controverse. Fiecare trăieşte în propria lume şi are idei preconcepute despre lumea 

celuilalt. Când lumile celor doi se ciocnesc, în aer se produc artificii… Şi apoi, unii prin alţii, 

bărbaţi şi femei învaţă să-şi clădească propriul univers, învaţă ce este „fericirea, suferinţa, viciul, 

virtutea, lăcomia, renunţarea, devotamentul, tirania, se învaţă pe sine însuşi‖
7
.  

Bărbatul descoperă adesea femeia ca pe un vis izvorât din chiar însuşi fiinţa lui: „o 

întreagă lume de semnificaţii nu există decât prin femeie: ea este substanţa acţiunilor şi 

sentimentelor bărbatului, întruchiparea tuturor valorilor care îi solicită libertatea‖
8
, un vis la care 

el nu vrea şi nu poate renunţa deoarece în acest vis „sunt învăluite toate visele sale
9
‖. Astfel, 

teoria principiului feminin / masculin se aplică mai mereu în relaţiile dintre oameni.  

                                                
3 Simone de Beauvoir, op. cit., p. 247.  
4 Ibidem, p. 327.   
5 Ibidem, p. 327.  
6 Ibidem, p. 329.  
7 Simone de Beauvoir, op. cit., p. 263.  
8 Ibidem, p. 263.  
9 Ibidem, p. 263.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:14:09 UTC)
BDD-A23183 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

496 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

În definitiv, se pare că femeia are un caracter dual, ea „este tot ce bărbatul cheamă şi nu 

poate atinge‖
10

 (aşa cum se întâmplă cu Ileana din Noaptea de Sânziene), iar corpul ei „e un 

labirint în care bărbatul se rătăceşte. E o grădină apărată de ziduri, acel hortus conclusus 

medieval, în care natura face vrăjile ei daimonice‖
11

. Bărbatul este Adam, femeia este Eva sau 

Lilith, „creatorul începuturilor, adevăratul Impuls Primordial. Ea îşi preface dispreţul în 

farmecele fiinţei gingaşe, fluturând în acelaşi timp şarpele cordonului ombilical, cu care poate 

ţine în frâu orice bărbat‖
12

.  

Aşa cum femeile reale nu sunt adesea înţelese în lumea reală, tot aşa şi femeile-personaje 

literare trăiesc adesea sub imperiul ploilor care le spală suferinţa atunci când se simt singure, 

uitate sau pierdute. Căci, până la urmă, personajele feminine sunt create după modele reale, 

Eliade raportându-se adesea la propria-i realitate, cu precădere în romanele sale, adăugând mai 

apoi elemente mistice, metafizice şi teme originale, cum ar fi ieşirea din timp, fantasticul, mitul. 

Personajele lui Eliade trăiesc într-o lume dură, o epocă a schimbărilor rapide, traversând perioada 

interbelică, al doilea război mondial sau perioada comunistă pentru că ele sunt luate din imediata 

lui apropiere, sunt oameni adevăraţi, transformaţi în modele şi, deveniţi astfel, nemuritori.  

Aşa cum el pendulase într-un moment al vieţii între cele două femei, Sorana şi Nina, cea 

din urmă devenită ulterior soţia sa, tot astfel şi Pavel Anicet trăieşte o viaţă duală între Una şi 

Ghighi, personajele feminine care îl devastează oferindu-i fiecare iubire infinită, consumându-l 

până la epuizare. El însuşi mărturiseşte că „ascultând-o, îmi dădeam seama că într-un anumit sens 

avea dreptate [n. n. Sorana]. Dacă n-ar fi existat Nina, poate că aş fi întovărăşit-o pe Sorana pe 

«culmile Spiritului», cu toate riscurile pe care le prevedeam. Dar acum există şi Nina. Adică 

Pavel Anicet trebuia să găsească soluţia problemei lui, ca să mă ajute şi pe mine s-o găsesc. 

Trebuia să scriu Întoarcerea din Rai‖
13

. Apoi ajunge la concluzia că „singura soluţie era să mă 

despart de amândouă. Într-un anumit sens, «moartea» aceasta a dragostei corespundea sinuciderii 

lui Pavel Anicet‖
14

.  

Ghighi şi Una sunt două femei care trăiesc o continuă aşteptare „două femei chinuite de 

dor, două luceafăre‖ care strălucesc pe cerul vieţii lui Anicet. Suprema lor raţiune de a trăi este 

dragostea pentru bărbatul de lângă ele.  

Pavel Anicet are propria viziune asupra femeilor: „femeile nu ştiu cum să ajute dragostea, 

ele pot numai s-o primească sau s-o respingă, s-o suporte sau s-o prelungească – dar ele nu pot 

naşte dragostea, nu pot cel puţin în sufletul meu. Femeile procedează la o seducere a genului, o 

seducere bună pentru oricine; ele ignoră specia, varietatea, excepţia. Bărbaţii fiind sentimentali şi 

brute, instinctul feminin năzuieşte să satisfacă aceste două valenţe‖.  

Anicet nu înţelege ce iubeşte şi nici pe care dintre cele două le iubeşte mai mult. Viaţa lui 

e o continuă dilemă. Într-o zi simte că o iubeşte pe Una, în altă zi simte că Ghighi e cea pe care o 

simte mai aproape de inima lui. E nehotărât în ceea ce priveşte propriile-i sentimentele, blocat în 

filosofia lui de viaţă, reuşind astfel să-şi blocheze cumva şi accesul la fericire. Oarecum e mai 

uşor să dea vina pe femeile din viaţa lui, pe împrejurări, pe destin decât să-şi asume o alegere. În 

definitiv, alegerea finală nu are legătură neapărat cu cele două femei din viaţa lui, ci mai degrabă 

cu propria-i neputinţă de a accepta să trăiască într-o lume concretă.  

                                                
10Ibidem, p. 263.  
11 Camille Paglia, Sex şi violenţă sau natură şi artă, în „Secolul 20‖ – Femei şi feminisme, 7–9/1996, Bucureşti, Editura Publirom, 1996, p. 
309.  
12 Ibidem, p. 309.  
13 Mircea Eliade, Memorii. 1907Ŕ1960, ediţia a II-a revăzută şi indici de Mircea Handoca, Bucureşti, Editura Humanitas, 1999, p. 

325.  
14 Ibidem, p. 328.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:14:09 UTC)
BDD-A23183 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

497 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

 În sufletul lui, se ruşinează de sentimentele nutrite faţă de cele două femei, căci „nu se 

află bărbat pe care să nu-l ruşineze, să nu-l scârbească şi să nu-l insulte amintirea tropismelor lui 

de mamifer trist şi abject; dragostea lui. Şi femeile, cu incontestabilul lor bun-simţ, cunosc 

aceasta tot atât de bine ca şi bărbaţii. De aceea teama lor de sfârşitul dragostei, de finalul 

halucinaţiei, teroarea sub care aşteaptă epuizarea catalizatorului... ‖. De unde tragem concluzia că 

femeia este un fin observator al bărbatului de lângă ea, un atribut al feminităţii pe care Mircea 

Eliade l-a exploatat adesea în opera sa literară.  

Şi totuşi, raportându-se la femeile din viaţa lui, Anicet încearcă să-şi anuleze sentimentele 

prin neacceptarea sentimentelor de dragoste; pentru el dragostea este ceva nedemn de condiţia lui 

de intelectual blazat. Dragostea este specifică doar „unui mamifer trist şi abject‖, în niciun caz 

lui, un Don Juan modern, care se află în incapacitatea de a ieşi dintr-o situaţie nefastă şi atunci 

recurge la un gest disperat – ultimul gest, de altfel, pe care îl poate accepta, dar care nu-i aduce 

niciun fel de mărire, ci mai degrabă o cădere în abis.  

Ghighi crede că „oamenii nu sunt nici bestii, nici îngeri, ci pur şi simplu oameni‖, în timp 

ce Anicet vede în femei „îngeri ori demoni‖ şi conchide apoi cu o remarcă asupra inspiraţiei 

feminine: „Vai, vai! Cum de pot crede unii oameni în puterea inspiraţiei feminine? Poate sunt 

temperamente care au nevoie de nenumărate pretexte ca să se dezlănţuiască. Trebuie să fie 

umilitor să depinzi de o femeie în rosturile tale sufleteşti, să ajungi poet pentru o femeie‖. El nu 

poate accepta ideea de a-şi contopi propriul suflet cu un suflet feminin, aceasta i se pare de 

neconceput; sub nicio formă n-ar putea trăi subjugat de o femeie, iar statutul său de intelectual 

ratat nu i-ar permite o astfel de dependenţă. Poate, într-o altă conjunctură, situaţia ar fi putut fi cu 

totul alta, dar atunci, evident, finalul ar fi fost diferit.  

Altădată Anicet se întreabă retoric: „Acesta o fi destinul oamenilor, să iubească mereu, să 

sufere, să creeze suferinţe?‖. El nu înţelege viaţa în general nici în finalul călătoriei, până şi 

propria-i viaţă i se pare un puzzle prea complicat pentru a fi supus asamblării. Îşi complică prea 

mult existenţa prin tot felul de introspecţii la care nu găseşte mai niciodată un argument pozitiv. 

El îşi ratează viaţa, dar îşi ratează şi iubirea. Pentru el iubirea e mult prea complicată şi sufletul îi 

e bântuit de fantasmele morţii. O dată ales acest drum, nu mai există cale de întoarcere.  

În Huliganii interesantă este viziunea lui Alexandru despre dragoste şi femei, căci el vede 

în femeie capacitatea ei de a umili, de a robi bărbatul, reversul medaliei până la urmă: 

 

 „Omul liber e mult mai pur decât ne-am putea noi închipui, noi care suntem întunecaţi de 

superstiţii şi de lanţuri. Dar, ca să-ţi răspund la întrebarea ta, de ce responsabilitate poate fi vorba 

în legătură cu dragostea şi sexualitatea? Tu nu observi că legea, datoria, obligaţia, toate acestea 

sunt idei sau sentimente create de femei, de prezenţa femeilor, de apropierea lor fizică?... Este 

destinul femeilor de a umili, de a îngenunchia, de a robi. Starea de lucruri de astăzi este starea 

care convine de minune femeilor. Nu te uita că există comuniste înfocate, revoluţionare şi cum or 

mai fi. Asemenea specii aparţin extazului; sunt femei exaltate, unele din ele foarte artificiale. Nu 

trebuie să judeci lucrurile după ele...‖.  

 

Alexandru se simte captiv într-o lume a femeilor, ca pe o insulă calipsyană, dar în acelaşi 

timp, e ancorat şi într-o lume concretă în care comunismul a distrus feminitatea sau, mai degrabă, 

a înlocuit-o cu o formă artificială.  

Femeia, în general, este cea care ascunde o taină. Iar, în literatură, cu atât mai mult, 

femeile sunt cele purtătoare de mister; misterioase sunt căile pe care calcă şi, totodată, cele prin 

care aduc bărbaţii lângă ele. Există, totuşi, şi femei care nu ascund nimic. Femei de o simplitate şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:14:09 UTC)
BDD-A23183 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

498 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

un bun simţ de nedescris; ceea ce e interesant în această conjunctură se rezumă la faptul că 

bărbaţii le vor misterioase, uneori cu orice preţ. Şi, în cazul în care ele nu corespund idealului 

masculin, bărbaţii sunt dezamăgiţi, aşa cum dezamăgit este şi Doctorul din Isabel şi apele 

diavolului, de Leonor, care „a murit lent şi stupid, aşa cum mor florile ieftine. Eram dezamăgit: 

niciun sclipăt, nicio nebunie, niciun mister în trupul ei conservat de o tinereţe atroce‖. El doreşte 

misterul mai presus de orice, de aceea este capabil chiar de a-l inventa: 

 

 „din cea dintâi seară, am fost fericit să gândesc că Leanor ascunde o taină. Am aflat apoi 

că tinereţea i-a fost tot atât de ştearsă şi zadarnică după cum decolorată şi zadarnică i-a fost 

căsătoria. Dar eu doream atât de mult ca femeia să ascundă o taină, încât de acum ştiu că ea 

ascunde una (…)‖.  

 

Tot o taină, un mister se leagă între Doctor şi Isabel în urma încercării lui nesăbuite de a o 

cuceri pe Isabel. Această taină îi apropie cumva, dar în acelaşi timp îi şi desparte, iar în jur „era 

tăcere jignită, era mister. Şi, totuşi, Isabel a dezvăluit-o, a sfărâmat vraja. Isabel a păcătuit 

împotriva ei. Ce îndemnuri au stăpânit-o, nu mă interesează. Căderea ei mi-a dăruit libertatea, 

deplină, religioasă (…) Eram omul. Şi Isabel, femeia – m-a mântuit. Păcatele lor, roua mântuirii 

noastre‖. Când misterul se risipeşte, se revine la coordonate concrete ancorate în real care nu mai 

stau sub semnul vrăjii; aceasta s-a destrămat asemenea pânzei Penelopei.  

În viziunea Doctorului, femeia este sau înger sau demon, acest aspect fiind singurul care îi 

trezeşte interesul: 

 „(...) femeia nu m-a tulburat niciodată. Întotdeauna am căutat partea îngerească sau 

diavolească din ea. Sexul pentru mine nu e decât o libertate în plus şi o dogmă pe care o pot 

verifica sau anula. Am spus, am trăit prea mult în metafizică. Acesta e drumul către pierzanie sau 

victorie prin femeie‖.  

 

Femeia e ispită până la urmă, iar Doctorul, care e un împătimit de mituri, caută libertatea 

absolută prin femeie, prin Isabel, dar, în final nu obţine decât o experienţă sterilă.  

Ştefan Viziru îşi pierde libertatea de alege când se căsătoreşte cu Ioana, mireasa lui 

pământeană. De aceea întreaga lui viaţă se desfăşoară sub semnul misterului, căci el are o cameră 

secretă în oraş, o întâlneşte pe Ileana în noaptea de Sânziene şi, din acel moment, va alerga mereu 

după o iluzie care se dovedeşte a fi un fel de fata morgana, cu deosebirea că ea îi va deschide 

calea spre cer, spre eternitate.  

 Mavrodim simte că nu ştie nimic concret despre Ileana, nici cine este, nici de unde a 

apărut în viaţa lui; raportându-se la ea, totul este învăluit în mister şi „cu atât mai stranie părea 

vraja‖ cu cât misterul se prelungea. Ileana este un mister total, iar Lena este „o pasăre rară (...), 

ultima fecioară din secolul XIX‖ şi, mai mult, „un mister (...), un foarte mare mister‖.  

În timp ce Ileana îşi asumă şi îşi trăieşte singură schimbarea preferând să dispară fără 

urmă din viaţa lui Mavrodin, Lena pierde treptat „ceea ce era mister, spontaneitate, fantezie în 

făptura ei‖ şi îl îndepărtează pe Hasnaş, rămânând să-şi plângă destinul nedrept. Atât Mavrodim, 

cât şi Hasnaş rămân victime ale propriilor iubiri din trecut fără a reuşi să se detaşeze complet de 

ele sau să dezlege pânza misterioasă ţesută în jurul acestora. Ileana / Lena este personajul feminin 

marcat de emoţii şi mistere care dăinuie în sufletul celor doi bărbaţi şi după ani de zile.  

Poate personajul feminin cel mai încărcat de mister este Domnişoara Christina. Misterul 

ei ţine de altă lume, o lume inaccesibilă unui pământean. Avidă de dragoste, ea traversează 

barierele timpului şi spaţiului, conştientă de pedeapsa care o aşteaptă dincolo, dar dedicată până 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:14:09 UTC)
BDD-A23183 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

499 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

la disperare proiectului Egor, îşi ţese vraja în jurul tuturor. O vrajă unică, ameţitoare care 

paralizează simţurile, întunecă minţile şi tulbură vieţile celor din lumea pământeană. Domnişoara 

Christina este zburătorul feminin care atrage, dar şi înspăimântă în acelaşi timp. E înger şi demon 

(în special demon), mărire şi cădere, agonie şi extaz, întrupare metafizică care ascunde o taină de 

nepătruns.  

În Maitreyi, Eliade o învăluie în magie şi mister pe Maitreyi, dar şi iubirea însăşi „are un 

parfum aparte, ameţitor, miros îmbălsămat de floare exotică, risipind o vrajă mistică, o magie 

erotică unică şi inedită‖
15

.  

Maitreyi este o „întrupare de mit, simbol, imagine concretă şi fiinţă în carne şi oase, (...) 

trăieşte o viaţă care poate fi turnată şi fixată în marele concept al dragostii. Atâta plinătate şi 

esenţialitate se află în fiecare gest şi în fiecare nuanţă psihologică a acestei fiinţe tipice, încât nu 

poate fi nicio mirare dacă cetitorul la urmă rămâne cu convingerea că Maitreyi nu semnifică o 

dragoste, un caz de dragoste, ci dragostea însăşi‖
16

.  

Magia şi misterul sunt atributele feminine supreme ale lui Maitreyi care îl fascinează pe 

Allan, tânărul inginer român. El se afundă tot mai adânc în descoperirea acestei iubiri echivalentă 

cu descoperirea bengalezei Maitreyi – o apariţie exotică şi încântătoare pe care nu o bănuieşte la 

început, dar care reuşeşte să-l smulgă din coordonatele simpliste ale existenţei sale într-o lume 

străină, cu legi nescrise şi nebănuite de Allan.  

 Misterul din jurul lui Maitreyi nu are început şi nici sfârşit, te cuprinde pe nesimţite şi 

„rămâne mai departe închis ca un inel aruncat în mare‖
17

, ca o taină călătoare imposibil de 

descifrat, dar totuşi „un miracol împlinit‖
18

. Gingaşă şi pură, fiinţă obişnuită la prima vedere, 

Maitreyi se transformă încet-încet într-un simbol al Indiei şi al dragostei în acelaşi timp. Ea 

reprezintă tot ce Allan îşi doreşte şi nu poate avea: marea dragoste, sentimentul suprem care 

însufleţeşte orice muritor.  

O altfel de taină deţine Hildegard, iubita lui Gavrilescu din tinereţe. Şi ea e înconjurată de 

vrajă şi mister, dar vraja ei ţine de altă lume, de vis, de ireal, de nepătruns. Ea este mireasa lui din 

veşnicie, asemenea Ilenei Sideri sau domnişoarei Christina, cu specificaţia că dimensiunea în care 

se află este undeva la hotarul dintre tinereţe fără bătrâneţe şi viaţă fără de moarte. Se 

înduioşează, deci capătă conotaţii umane, atunci când simte că lui Gavrilescu îi e frică, dar nu-şi 

trădează taina, ci devine ghidul iubitului spre tărâmul veşniciei: „«Îi e frică», remarcă înduioşată 

Hildegard. În acest popas între viaţă şi moarte, ea l-a aşteptat pentru a pleca împreună, poate, 

pentru că şi ea ratase «ghicirea ţigăncii». Roabă şi ea a trecutului, a unei dragoste neîmplinite, 

femeia realizeză situaţia, dar nu o poate transcede; utilizând pluralul solidarităţii, al unui destin în 

sfârşit comun («toţi visăm»), ea devine un «ghid» al bărbatului, o nouă Beatrice‖
19

.  

În opera lui Eliade sunt multe personaje masculine care aleg (sau sunt alese de destin cu 

acest scop) moartea ca mireasă absolută, prin această unire reuşind să-şi anuleze limitele şi 

existenţa de pe pământ, reuşind astfel să păşească în libertatea absolută. Însă moartea reprezintă 

şi ea o altă aventură, un alt mister de dezlegat, o cădere în abis. Rolul masculinului este de a pune 

în evidenţă personajele feminine care, de obicei îşi găsesc punctul de sprijin în universul creat de 

cele masculine. Eliade nu se rezumă la o feminitate sugerată, ci creionează un portret-robot al 

                                                
15 Mircea Vaida, Proza lui Mircea Eliade, în „Limbă şi literatură română‖, vol. XVII, 1968, p. 103.  
16 Petru Comărnescu, Epistemologia dragostii la Mircea Eliade, în „România literară‖, an II, nr. 81, 2 septembrie 1993, p. 1.  
17 Mihail Sebastian, Mircea Eliade: Maitreyi, roman < Premiul Techirghiol – Eforie > < Cultura Naţională >, în „Cuvântul‖, an 
IX, nr. 2890, 14 mai 1933, p. 2.  
18 Ibidem, p. 1.  
19 Sorin Alexandrescu, Dialectica fantasticului, studiu introductiv la vol. „La ţigănci şi alte povestiri‖, Editura pentru Literatură, 
Bucureşti, 1969, p. XXXIX – XLII, XLVIII.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:14:09 UTC)
BDD-A23183 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

500 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

acesteia, şi anume feminitatea ideală, cea existentă în mintea lui pe care o transpune în 

personajele sale şi, prin aceasta, le conferă un statut aparte.  

Poate ar mai fi de adăugat faptul că Mircea Eliade priveşte femeia adesea nu doar ca pe o 

fiinţă obişnuită, ci ca pe o structură ce aparţine armoniei divine, bărbat – femeie (prin aceasta 

înţelegând o singură fiinţă). El vede în femeie apogeul frumuseţii creatoare a divinităţii din 

perspectiva implicării supramentalului (nu a raţiunii) în analiza feminităţii personajelor lui.  

  

Bibliografie: 

Alexandrescu, Sorin, Dialectica fantasticului, studiu introductiv la vol. „La ţigănci şi alte 

povestiri‖, Editura pentru Literatură, Bucureşti, 1969. 

Beauvoir, de, Simone, La deuxième sex, Éditions Gallimard, 1949, reeditată Al doilea sex, 

Bucureşti, Editura Univers, 2004.  

Comărnescu, Petru,  Epistemologia dragostii la Mircea Eliade, în „România literară‖, an 

II, nr. 81, 2 septembrie 1993.  

Eliade, Mircea, Memorii. 1907Ŕ1960, ediţia a II-a revăzută şi indici de Mircea Handoca, 

Bucureşti, Editura Humanitas, 1999. 

Paglia, Camille, Sex şi violenţă sau natură şi artă în „Secolul 20‖ – Femei şi feminisme, 

7–9/1996, Bucureşti, Editura Publirom, 1996. 

Sebastian, Mihail, Mircea Eliade: Maitreyi, roman < Premiul Techirghiol – Eforie > < 

Cultura Naţională >, în „Cuvântul‖, an IX, nr. 2890, 14 mai 1933.  

Vaida, Mircea, Proza lui Mircea Eliade, în „Limbă şi literatură română‖, vol. XVII, 1968.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:14:09 UTC)
BDD-A23183 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

