
 

432 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

CLEOPATRA – THE GIPSY QUEEN 
 

Puskás-Bajkó Albina 
PhD Student, “Petru Maior” University of Tîrgu Mureş 

 

 

Abstract: Cleopatra (in Antony and Cleopatra, by William Shakespeare) was seen by critics as a 

symbol of feminine vanity, a cunning snake that deceives whenever and whomever she can, a 

fabulous being who caresses and entices men only to kill them, a colourful and lascivious witch, 

a disobedient woman who doesnřt know her place, enslaving Antony and Caesar. The literary 

critic Northrop Frye goes further, associating the Apollonian figure of Rome/Caesar with 

knowledge and order, but the figure of Egypt/Cleopatra's with the Dionysian knowledge. This 

binary of human knowledge has ancient traditions in philosophy. The most famous philosopher of 

knowledge who based his theory of cultures on the popular Greek myth was Friedrich Nietzsche 

in The Birth of Tragedy (1872), which argues for the indispensability of the arts for making a 

living. In this theory Nietzsche outlines the differences between the two types of energies required 

in art: the energies of Apollo, in portrayals of beauty and order, epitomized by the figure of 

Rome/Caesar; and the energies of Dionyssos, a primary manifestation of the sublime and ecstatic 

experience, of which the image of Egypt/Cleopatra is the perfect example. 

 

Keywords: Cleopatra, Gypsy, Shakespeare, vrăjitoare, regină 

 

 

În era renascentismului european se considera că țiganii proveneau din Egipt. Această 

confuzie se baza pe faptul că ‖în momentul în care au ajuns în Franța în 1427, țiganii îl anunțau 

pe regele Carol VII că ei țineau de un trib al micului Egipt care, deoarece refuzase să le ofere 

adăpost sfinților Maria și Iosif după măcelul inocenților, fusese sortit pelerinajului în lumea 

întreagă, ca să-și ispășească păcatul prin vizitarea  tuturor altarelor creștine din Europa‖.
1
 Se 

presupunea că sunt oameni falși care nu ascultă de nicio lege și niciun domn, păstrându-și modul 

de viață ambulant în care singura regulă respectată era ceea ce le spuneau conducătorii lor, nu 

baronii și domnii regiunilor străbătute. Se vroia forțarea lor de a scăpa de tradițiile suspecte, de 

hainele ostentative și de a se stabili, lucrând la fel ca toți ceilalți. Deoarece ei au refuzat 

dintotdeauna legile țării în care se aflau, s-au născut mai multe acuze în legătură cu modul lor 

diferit de a trăi, mai mult, erau acuzați de înșelăciune și în privința culorii pielii lor. Scrierile 

despre vagabonzi pretindeau că au dovada faptului că țiganii ‖falsifică până și înfățișarea lor, 

ascunzându-și corpul sub costume și machiaj (ocru, zeamă de nuci, untură de porc)‖.
2
 În mod 

evident, prefăcătoria, costumațiile, vagabonzeala și nesupunerea i-a legat în conștiința populară 

de actorii ambulanți. Un spectacol extrem de sângeros este descris de un scriitor contemporan 

Thomas Dekker (1570-1632) ‖Niciun om de culoarea ocrului roșu nu poartă un ten mai murdar. 

Totuși, ei nu se nasc așa, și nici nu sunt bronzați de soare, ci se pictează așa; dar nici nu sunt buni 

                                                
1 Sujata Iyengar, Mythologies of Skin Color in Early Modern England, University of Pennsylvania Press, Philadelphia, 2005, P. 
173 
2 Sujata Iyengar, Mythologies of Skin Color in Early Modern England, University of Pennsylvania Press, Philadelphia, 2005, P. 
174 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:33:03 UTC)
BDD-A23175 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

433 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

pictori, căci ei nu fac fețe ci strică fețe.‖
3
 Frica de vagabonzii care cerșeau sau dansau și 

povesteau pe străzi, fără un loc de muncă stabil pentru un stăpân cunoscut s-a răspândit și asupra 

celor care s-au alăturat țiganilor, tineri rebeli sau criminali fugitivi; toți fiind numiți egipteni sau 

țigani-văzuți ca niște paraziți ai societății. 

    Viața culturală a maselor includea foarte multe activități de socializare, între care 

teatrul juca un rol excepțional. Pe lângă teatru erau în vogă povestitorii, barzii care cântau în 

castele domnești, grupe de teatru ambulant-ceea ce se observă este predominanța oralității. Genul 

teatral commedia dellřarte, în care cuvântul rostit, improvizația și interacțiunea cu publicul erau 

esențiale, farsele și iluziile create pe scenă  arătau personaje de duzină familiare care distrau 

publicul îndeajuns, însă ele ofereau noi posibilități personajelor care înainte nu puteau fi arătate, 

fiind proscrișii societății: prostituatele, evreii și țiganii. Exemple de comedii care se bazează pe 

subiecte legate de țigani sunt: ‖Il furto (Furtul, 1544), de Francesco d‘Ambra, La Cingana 

(Țiganca, 1550) de Giordano Bruno precum și cele cu intrigi mai puțini rigide cum este La bella 

negromantessa (Frumoasa necromantă) de Giovanni Briccio, Il capitano burlato (Căpitanul 

înșelat) sau La zitella malencolica (Țiganca melancolică)‖.
4
 Deghizarea juca un rol central în 

commedia dell‘arte, actorii deseori trebuind să folosească măști pentru un rol convingător-deseori 

bărbați jucând roluri de femeie, între care rolul țigăncii era una recurentă. Simularea, iluzia creată 

în procesul de travestire în ceva diferit a devenit deci o conexiune între teatru și rolul țiganilor în 

societate. Această tradiție de a se transforma în țigancă a fost preluată de teatrul englezesc 

medieval și renascentist, făcându-și nenumărate reapariții în opera scriitorilor din secolul 19. 

Masca avea o funcție metaforică în începuturile eliberării rolurilor feminine de sub autoritatea 

masculină, după cu aflăm din articolul Domnicăi Rădulescu, Performing the Female ŗGypsyŗ. 

Commedia dellřArteřs Tricks for Finding Freedom: ‖Ce aveau actrițele commediei și țigăncile în 

comun? (...) rolul sau masca țigăncii se folosea de actrițele commediei ca un simbol al 

emancipării feminine, și ca o formă artistică a sfidării rolurilor tradiționale ale sexelor‖.
5
 Se pot 

observa nenumărate paralelisme între modul de viață, comportamentul și vestimentația actrițelor 

și cea a țigăncilor, similarități ce ulterior se vor schimba în analogisme în mentalitatea poporului: 

‖amândouă grupuri călătoreau și traversau frontierele orașelor, dar și a țărilor; apăreau în public 

și se dădeau în spectacol, distrând masele; călătoreau în caravane; trăiau și lucrau în proximitatea 

altor bărbați decât soții lor. Actrițele commediei au dezvoltat roluri de șarlatance, în timp ce 

despre țigănci se știa sau se credea că erau șarlatance. Amândouă grupuri foloseau în spectacolele 

lor tradițiile orale și forme de expresii care făcuseră parte din cultura feminină alternativă a 

Europei moderne timpurii.(...) În acest fel, similaritățile depășesc până și suprapunerile între trupe 

de actori și grupuri de țigani nomazi‖.
6
 Corelările dintre cele două apariții au ațâțat imaginația 

locuitorilor stabiliți în orașe, provocând povești extraordinare în care țigăncile, dar și actrițele au 

ajuns să fie simbolurile ordinii inversate; fie că erau adorate sau defăimate. De-a lungul 

timpurilor, ele au fost asociate în mod constant cu o imoralitate sexuală ce se datora vieții lor 

considerată dubioasă, contradictorie și comportamentului lor necuviincios; dar în același timp 

erau asociate și cu  un caracter pătimaș, mai ales în ceea ce privește sexualitatea lor nestăvilită de 

                                                
3 Thomas Dekker, Lanthorne and Candle-Light, în A.F Kinney (ed.), Rogues, Vagabonds and Sturdy Beggars, University of 
Massachusetts Press, 1973; reprint, 1990, p.243 
4 Emma Perkins M.Phil Comparative Literature, Barattieri Bravi, The Gypsy as a Neo-Mythical Figure in Literature from 
Renaissance to the Nineteenth Century, Trinity College, Dublin, 30.09.2009, p.53 
5 Domnica Rădulescu, Performing the Female ‖Gypsy‖. Commedia dell‘Arte‘s Tricks for Finding Freedom, in Valentina Glajar & 
Domnica Radulescu (eds.), ‖Gypsies‖ in European Literature and Culture, Palgrave Macmillan, New York, 2008, p.194 
6 Domnica Rădulescu, Performing the Female ‖Gypsy‖. Commedia dell‘Arte‘s Tricks for Finding Freedom, in Valentina Glajar & 
Domnica Radulescu (eds.), ‖Gypsies‖ in European Literature and Culture, Palgrave Macmillan, New York, 2008, p.196 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:33:03 UTC)
BDD-A23175 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

434 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

nimeni și nimic. Pendularea între adulație și detestare se poate urmări în procesul schimbării 

acestor figuri feminine din prezențe marginale care influențau evenimentele centrale în figuri 

centrale care aveau un efect asupra tuturor evenimentelor (minore sau majore) în literatura 

veacurilor ce urmau. Ele erau tentante, dar în același timp amenințătoare pentru că se părea că 

oferă o alternativă la sexualitatea creștină tradițională în Europa timpului. Locul în care își 

prezentau talentele era piața, un locus care a devenit fundalul ideal pentru destrăbălare și 

sărbătoare în geografia mentală a contemporanilor. Ceea ce amenința și mai mult era faptul că 

acest locus nu mai exista numai într-o utopie imaginară, el a devenit tangibil și foarte realistic 

prin spectacolele oferite de țigănci și de actrițe, simboluri psihosexuale din momentul apariției lor 

neliniștitoare. Dorința arzătoare a bărbaților de a intra în mrejele acestui locus periculos de 

senzual a făcut ca femeile să invidieze aceste figuri libere sau să vrea să li se alăture. ‖Isabella 

Andreini, cea mai faimoasă actriță de commedia al secolului șaisprezece, cea care a creat rolul 

innamoratei, joacă rolul femeii deghizate în țigancă, cu scopul de a fi capabilă de a călători în 

lumea întreagă, în căutarea iubitului său. În scenariul intitulat în mod explicit Cei doi țigani 

deghizați, din colecția de canovacci din 1620 a lui Flaminio Scala, Isabella, când aude că iubitul 

ei Flavio fusese răpit de pirați, se deghizează ca țigancă, și fiind însoțită de servitorul său 

Pedrolino, deghizat ca țigan, pornește în căutarea lui Flavio. Prin folosira măștii țigănești, planul 

lor dă roade, și îl găsesc pe Flavio. Tatăl Isabellei, care nu își dă seama că o vede pe fata lui 

deghizată, se îndrăgostește de ea, vrând să o ia de nevastă‖.
7
 Iată cum prezența țigăncii 

destabilizează ordinea și regulile sociale, frumusețea ei incitând o dragoste incestuoasă, relație 

pasională ce ar scutura tabuurile în oricare societate morală.  

Femeile care folosesc  travestiul țigăncii în commedia secolelor șaisprezece și 

șaptesprezece reușesc să  se descătușească de limitele societății înconjurătoare, de toate modelele 

pe care le perpetuau sau ar fi trebuit să le perpetueze în viața lor chiar cu mijlocirea măștii 

respective. Prin procesul deghizării, se trezesc energii nebănuite care pot părea înspăimântătoare 

și stranii pentru unii spectatori, în cazul majorității însă, ele vor părea ademenitoare, puternice și 

dezrobitoare. ‖Analogiile dintre țigăncile și actrițele commediei nu sunt însă simetrice, și țiganca 

este o figură mai mare, existența ei literară devenind o metaforă pentru o anumită femeie care 

duce o viață specifică. Pe când țigăncile erau deseori interprete, în special dansatoare și cântărețe, 

actrițele commediei nu erau țigănci. (...) După cum se vede, actrițele au făcut o afirmație 

revoluționară prin rolul femeii de pe scenă: puternică, vicleană, independentă, fără scrupule, 

subversivă în ceea ce privește autoritatea tatălui tiranic, pedepsind iubiți infideli, și întotdeauna 

ultima care râde‖.
8
 O emancipare utopică, dat fiind faptul că rolul femeii în societatea medievală 

era mult mai conturată și limitată de tați, frați și soți-totuși, o viziune a țigăncii care are voie să 

călătorească, să cunoască noi oameni, noi bărbați care  nu sunt rudele ei, viziune care a ajutat la 

emanciparea măcar virtuală într-o societate chinuită în mod obsesiv de problemele virtuții și 

moralității. 

William Shakespeare în Visul unei nopți de vară (1596), ne prezintă o ‖țigancă‖ 

frumoasă, fascinantă, chiar dacă are tenul măsliniu, care ar putea arăta ca o adevărată Elena din 

Troia: 

‖Unul vede mai mulți demoni decât vastul iad poate deține: 

Acela este nebunul. Iubărețul, atât de frenetic, 

                                                
7 Domnica Rădulescu, Performing the Female ‖Gypsy‖. Commedia dell‘Arte‘s Tricks for Finding Freedom, in Valentina Glajar & 

Domnica Radulescu (eds.), ‖Gypsies‖ in European Literature and Culture, Palgrave Macmillan, New York, 2008, P. 199 
8 Idem, P.202 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:33:03 UTC)
BDD-A23175 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

435 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Că vede frumusețea Helenei în fruntea Egiptului.‖
9
 

(Egiptul ca referință este folosit pentru a desemna poporul Roma din Anglia în contextul 

în care imaginea feței ‖țigănești‖, negricioase poate reda aspectul frumuseții Elenei din Troia, o 

frumusete nemaipomenită. În același context, în Othello, scris tot de William Shakespeare (1603) 

- batista Desdemonei, un cadou de la mama lui Othello, se dovedește a fi de fapt un cadou de la 

mama lui "țigancă" o ‖vrăjitoare egipteană ", care poate aproape citi gândurile oamenilor.)
10

 

 Într-un artricol de referință, Performing the Female ŗGypsyŗ. Commedia dellřArteřs 

ŗTricksŗ for Finding Freedom. Brief History of the ŗGypsyŗ Role in Early Modern Europe,
11

  

profesorul universitar Domnica Rădulescu scrie că personajul/masca ‖țigăncii‖ își face apariția pe 

scenele teatrale din Europa (mai ales în Italia, Franța, Spania și Anglia) deja în secolul 16. Ea 

demonstrează cu succes cum rolul deghizării în țigancă se folosea de către actrițele din commedia 

dell‘arte ca un simbol al emancipării feminine, și o formă artistică a sfidării rolurilor tradiționale 

atribuite sexelor‖.
12

 În analiza ei, actrițele commediei se compară cu ‖imaginea stereotipică a 

țigăncii independente, libere din punct de vedere sexual‖.
13

 Alteritatea acestui fenomen se relevă 

prin folosirea mai multor limbi și dialecte pentru crearea unui mediu în care apropierea de public 

era mai facilă, creând o conexiune cu cei care veneau la spectacole. Un text mai puțin popular din 

această eră, Zingana, De Giancarli ‖ar putea arăta mai mult despre cum modalitățile în care 

commedia dell‘arte reprezenta limbajul unei alterități culturale‖.
14

 

William Shakespeare a scris piesa sa Antoniu și Cleopatra (Antony and Cleopatra,1607) 

bazându-se pe același clișeu incorect pe care s-au bazat mulți dintre contemporanii săi: confuzia 

dintre țigani și egipteni l-a făcut să o numească pe legendara Cleopatra țigancă, creând în 

personajul ei unul dintre cele mai memorabile personaje feminine din istoria literaturii. Melanjul 

punctelor de vedere prin care o cunoaștem pe Cleopatra exemplifică interpretările schimbătoare 

ale personajului ei, de la străina imorală la faraonul onorabil. În Actul I, Philo și Demetrius 

deplâng starea în care a ajuns Antoniu din cauza iubirii lui pătimașe pentru ‖țiganca‖
15

 

voluptuoasă și desfrânată, Cleopatra. Denumirea ‖țigancă‖ se repetă de mai multe ori în piesă, 

împreună cu etichetele ‖regina certăreață‖ (I.i.50), ‖sclava‖ (I.iv.19), ‖vasul egiptean‖ (II.vi.123), 

și ‖prostituată‖ (III.vi.67)
16

 și vrăjitoare care l-a ruinat pe Antoniu prin magia ei în Actul III. Ar fi 

o greșeală să o limităm la aceste etichete create de personajele romane, care se simt amenințați că 

își vor pierde demnitatea și integritatea, o văd primejdioasă. Mai mult ca sigur, splendoarea ei și 

lascivitatea neascunsă contribuie în mare măsură la amenințarea ce o reprezintă. Prezența este 

resimțită de toți, ea având o conduită similară cu o actriță, toate aparițiile și interacțiunile ei 

amintind de o performanță atoricească- și publicul ei simțind pasiunile, durerile ei la un grad 

                                                
9   William Shakespeare, A Midsummer Night‘s Dream, V.i. 2-22, in THE OXFORD SHAKESPEARE, THE COMPLETE 
WORKS, General Editors: Stanley and Gary Taylor,p. 333, my translation 
10   Alden T. Vaughan and Virginia Mason Vaughan, Shakespeare‘s Caliban, Cambridge University Press, 1991, p. 36, my 
translation 
11 Domnica Rădulescu, Performing the Female ‖Gypsy‖. Commedia dell‘Arte‘s ‖Tricks‖ for Finding Freedom. Brief History of 
the ‖Gypsy‖ Role in Early Modern Europe, Palgrave Macmillan, New York, 2008,p.1 
12 idem 
13 M. A. Katritzky, Maria Ines Aliverti, Rosalind Kerr, Edith Jaffe-Berg, Stefano Mengarelli& Robert Henke, The Commedia 
dell‘Arte: New Perspectives and New Documents, Early Theatre 11.2, Issues in Revue, New Developments in Commedia 
Research, 2008, P. 145 
14 Edith Jaffe-Berg, New Perspectives on Language, Oral Transmissio, and Multilingualism in Commedia dell‘arte, The 
Commedia dell‘Arte: New Perspectives and New Documents, Early Theatre 11.2, Issues in Revue, New Developments in 
Commedia Research, 2008, P. 145 
15 William Shakespeare, Antony and Cleopatra, in The Oxford Shakespeare. The Complete Works, Oxford University Press, 

1988, I.i.10 
16 William Shakespeare, Antony and Cleopatra, in The Oxford Shakespeare. The Complete Works, Oxford University Press, 1988 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:33:03 UTC)
BDD-A23175 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

436 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

ridicat de intensitate. În absolut toate ipostazele ei, Cleopatra inspiră venerație; fie că îl 

dezmiardă pe iubitul său sau îl ceartă pe vreunul dintre sclavii ei, ea este întruchiparea 

perfecțiunii. Chiar și în momentul în care Caesar defilează cu ea ca trofeul lui învins, având 

dorința secretă de a o reduce la o simplă prostituată, ea rămâne demnă de venerația celor din jur. 

Figura Cleopatrei a ‖provocat cenzură și sărbătoare, modelul ei anamorfic pictat din când în când 

ca o Venus uluitoare și deseori ca o Meduză amenințătoare‖.
17

  

Citind drama shakespearină, avem impresia că protagonista Cleopatra, văzută ca o 

prostituată talentată, o vrăjitoare sau conducătoarea cu mâna de fier, este de fapt o actriță în 

propria-i dramă, deoarece nu reușim să îi cunoaștem adevăratele intenții-ea lucrând constant la 

spectacolul vieții ei în loc de a arăta sentimente cu adevărat umane. Fațada creată de ea este de 

fapt fațada seducției, dar nimeni nu vede personalitatea ei. Ceea ce este evident este dorința ei 

copleșitore de a deveni liberă, în posturile de actriță renascentistă care pe deasupra este și 

‖țigancă‖, eforturile ei de emancipare erau mai convingătoare pentru publicul din teatru. În toate 

etichetele cu care se încearcă definirea ei se vădește o frică de puterea ei feminină, de modul 

aproape magic cu care i-a sedus pe doi dintre cei mai puternici conducători ai vremii. Imaginea ei 

se asociază cu Orientul barbaric dar și misterios în mentalitatea epocii. ‖Drama Antoniu și 

Cleopatra face tot posibilul să ne reamintească de identificarea acestei Cleopatre țigănci cu 

farmecele vrăjitoarelor de aceeași teapă- în replica lui Antoniu, care încearcă să se elibereze de 

regina fermecătoare (I.2.132), în aluziile la ea ca vrăjitoare sau ca regina zână vrăjile și 

farmecele căreia îl țin pe Antoniu captiv (IV.12.2-13) în Egipt‖.
18

 

Ea a fost văzută de critici literari ca simbolul vanității  feminine în, un șarpe viclean ce 

înșeală unde poate, o ființă fabuloasă care, prin dezmierdările ei ademenește bărbații numai să îi 

ucidă, vrăjitoarea de culoare a lui Shakespeare, iubită aristocratică plină de lascivitate, femeie 

neascultătoare care nu își știe locul, făcându-l pe Antoniu sclavul ei. Criticul literar Northrop 

Frye merge mai departe, spunând că în această dramă, Caesar și Cleopatra se regăsesc perfect în 

cele două aspecte ale lumii, ‖Roma, cu ordinea, măsurile, legile, disciplina și uniformitatea 

acțiunilor ei. Celălalt aspect se centrează asupra Egiptului, pământul Nilului abundent, cu 

extravaganța, splendoarea barbarică și destrăbălarea ei. (...) Antoniu oscilează între ei‖.
19

 Pe 

lângă acestea, Northrop Frye asociază figura Romei cu  domeniul apolonic al cunoașterii și figura 

Egiptului, deci figura Cleopatrei, cu domeniul dionisiac al cunoașterii. Această binaritate al 

cunoașterii umane are tradiții străvechi în filosofie. Cel mai faimos filosof care a bazat 

cunoașterea pe povestea din mitologia greacă a fost Friedrich Nietzsche în Nașterea tragediei 

(1872), în care argumentează pentru indispensabilitatea artelor pentru o viață realizată. În această 

teorie Nietzsche schițează deosebirile dintre cele două energii necesare în artă: cea care ține de 

Apollo, și înfățișează frumusețea și ordinea; și cea care ține de Dionis, o manifestare primordială 

și extatică a experienței sublimului.
20

 Dionisiacul, în accepțiunea nietzsceană, se referă la o 

dispoziție fulminantă a spiritului artistic, reproducând starea psihologică care s-ar putea contura 

printr-o sensibilitate sensorială, o încinare spre plăcerile trupești, gregaritate, atitudine 

extravertită și învolburare asociate cu pierderea controlului, starea de beție reală sau numai 

senzorială. Apolinicul se regăsește la extrema opusă, referindu-se la o stare de tristețe , 

                                                
17 Sara Munson Deats, Antony and Cleopatra. New Critical Essays,Routledge New York and London, Madison Avenue, New 
York, 2005, P. 2 
18 Patricia Parker, Barbers, Infidels, and Renegades: Antony and Cleopatra, în Lena Cowen Orlin, Center or Margin. Revisions of 
the English Renaissance in Honor of Leeds Barroll, Selinsgrove: susquehanna University Press, Massachusetts, 2006, P.65 
19 Northrop Frye‘s Writings on Shakespeare and the Renaissance (edited by Troni Grande and Garry Sherbert, vol. 28, University 

of Toronto Press, Toronto, 2010, P.454 
20 Nietzsche, Friedrich, Opere Complete. Naşterea tragediei, Hestia, Timișoara, 1998 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:33:03 UTC)
BDD-A23175 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

437 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

contemplare, visare și atitudine introvertită. Cleopatra shakespeariană va deveni artista dionisiacă 

chintesențială, personalitatea ei îmbinând sublimul dar și sublimarea experienței de a se afla în 

prezența ei, ea nefiind înspăimântată ca ceilalți protagoniști de trăirea intensă a haosului din 

sufletul ei. În pofida faptului că fabuloasa Cleopatra nu a fost țigancă, în drama shakespeareană, 

ea este una, chiar dacă datorită unei confuzii. Dansul, râsetele ei și modul ei de abordare jucăuș, 

toate reminiscențe ale tropului literar al țigăncii. Gilles Deleueze, în scrierea sa despre filosofia 

nietzcheană ne explică felul în care toate acestea sunt indispensabile nu numai artei în general, ci 

și existenței umane: ‖în legătură cu Dionis, dansul, râsul și jocul sunt puteri afirmative ale 

reflecției și dezvoltării. Dansul afirmă devenirea și faptul devenirii: râsul, hohote de râs, afirmă 

multiplicitatea și unicitatea multiplicității; jocul afirmă întâmplarea și necesitatea întâmplării‖.
21

 

Drama a fost reexaminată de criticii feminiști ai anilor 70, opoziția dialectică dintre Roma 

și Egiptul/ Caesar-Antoniu și Cleopatra s-a legat de antitezele public-privat, valori masculine-

valori feminine, rigiditate-flexibilitate, concret-abstract, știință-poezie, etc. ‖Viziunea Cleopatrei 

este dionisiană într-un mod promiscuu: abolirea limitelor și a frontierelor, personalități multiple, 

mâncatul, băutul,sexul, energie anarhică, fecunditate naturală. (...) Cât de tipic pentru o femeie! 

Dar Cleopatra este actriță, și după cum vom vedea, teatralitatea este modelul psihologiei umane 

în Antoniu și Cleopatra. Cleopatra este suma măștilor ei‖.
22

 Drama Antoniu și Cleopatra  ne arată 

în modul cel mai convingător cum experiența umană  nu se poate baza pe volatilitate și hedonism 

fără pedeapsă. Vedem o țigancă nobilă, regală dar și animalică în comportament, masculină când 

trebuie, dar și feminină, ‖Cleopatra este Amazoană și mamă dar și o moară stricată‖.
23

 Într-un 

cuvânt, ea este Femeia. 

 

 

 

BIBLIOGRAFIE: 

 

1. Deats, Sara Munson, Antony and Cleopatra. New Critical Essays,Routledge 

New York and London, Madison Avenue, New York, 2005 

2. Dekker, Thomas,  Lanthorne and Candle-Light, în A.F Kinney (ed.), Rogues, 

Vagabonds and Sturdy Beggars, University of  Massachusetts Press, 1973; 

reprint, 1990 

3. Deleuze, Gilles, Nietzsche and Philosophy, trad. Hugh Tomlison, Continum, 

London, 1983 

4. Frye,  Northrop, Writings on Shakespeare and the Renaissance (edited by 

Troni Grande and Garry Sherbert, vol. 28, University of Toronto Press, 

Toronto, 2010 

5. Iyengar, Sujata, Mythologies of Skin Color in Early Modern England, 

University of Pennsylvania Press, Philadelphia, 2005 

6. Jaffe-Berg, Edith, New Perspectives on Language, Oral Transmissio, and 

Multilingualism in Commedia dell‘arte, The Commedia dell‘Arte: New 

                                                
21 Gilles Deleuze, Nietzsche and Philosophy, trad. Hugh Tomlison, Continum, London, 1983, P. 183 
22 Camille Paglia, Sexual Personae, Art and Decadence from Nefertiti to Emily Dickinson, Yale University Press, New Haven, 
2001, P. 147 
23 Camille Paglia, Sexual Personae, Art and Decadence from Nefertiti to Emily Dickinson, Yale University Press, New Haven, 
2001, P. 155 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:33:03 UTC)
BDD-A23175 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

438 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Perspectives and New Documents, Early Theatre 11.2, Issues in Revue, New 

Developments in Commedia Research, 2008 

7. Katritzky, M. A.,  Maria Ines Aliverti, Rosalind Kerr, Edith Jaffe-Berg, 

Stefano Mengarelli& Robert Henke, The Commedia dell‘Arte: New 

Perspectives and New Documents, Early Theatre 11.2, Issues in Revue, New 

Developments in Commedia Research, 2008 

8. Nietzsche, Friedrich, Opere Complete. Naşterea tragediei, Hestia, Timișoara, 

1998 

9. Paglia, Camille, Sexual Personae, Art and Decadence from Nefertiti to Emily 

Dickinson, Yale University Press, New Haven, 2001 

10. Parker, Patricia, Barbers, Infidels, and Renegades: Antony and Cleopatra, în 

Lena Cowen Orlin, Center or Margin. Revisions of the English Renaissance in 

Honor of Leeds Barroll, Selinsgrove: susquehanna University Press, 

Massachusetts, 2006 

11. Perkins,  Emma, M.Phil Comparative Literature, Barattieri Bravi, The Gypsy 

as a Neo-Mythical Figure in Literature from Renaissance to the Nineteenth 

Century, Trinity College, Dublin, 30.09.2009 

12. Rădulescu,  Domnica, Performing the Female ‖Gypsy‖. Commedia 

dell‘Arte‘s Tricks for Finding Freedom, in Valentina Glajar & Domnica 

Radulescu (eds.), ‖Gypsies‖ in European Literature and Culture, Palgrave 

Macmillan, New York, 2008 

13. Shakespeare, William, A Midsummer Night‘s Dream, V.i. 2-22, in THE 

OXFORD SHAKESPEARE, THE COMPLETE WORKS, General Editors: 

Stanley and Gary Taylor, 1988 

14.   William Shakespeare, Antony and Cleopatra, in The Oxford Shakespeare. 

The Complete Works, Oxford University Press, 1988 

15.  Vaughan Alden T.,  and Virginia Mason Vaughan, Shakespeare‘s Caliban, 

Cambridge University Press, 1991 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:33:03 UTC)
BDD-A23175 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

