
 

396 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

THE HEDGEHOG, BETWEEN THE POSSESIVE MOTHER AND THE 
STEPFATHER. HERMENEUTICAL PERSPECTIVE UPON THE ROMANIAN 

MYTHOLOGICAL IMAGINARY 
 

Petru Adrian Danciu 
PhD Student, “1 Decembrie 1918” University of Alba-Iulia 

 

 

Abstract: My investigation follows the exposition of the results which the Hedgehog, a 

mythological being, involves itself in the creation deed, starting from its origin and its 

relationship with the creative being. I stressed the manner which the myth imagines the process 

of the manipulation, as well as the results which devolve out of that, in the cultured imagination 

and the fairy tale, too. At last, I took into account the affirmation of a primary sexuality, whose 

the messenger, between Father-Creator and Mother-the Earth, is the Hedgehog, the feminized 

young god. 

 

Keywords: the hedgehog, non-brother, mother deity, Eon, Father-Creator.  

 

 

Ziua de marţi este desemnată, după unii cercetători, „timpul‖ cosmic în care Dumnezeu, 

nu fără ajutorul Nefârtatului, a ridicat pământul din apele haosului primordial
1
. În noaptea ce a 

urmat, diavolul cel fără de somn a încercat să-l înece pe Dumnezeu, care dormea, rostogolindu-l 

în apele primodiale. Tentativa de asasinare a zeităţii s-a transformat însă într-un act creator, 

pământul plat întinzându-se peste ape, în toate cele patru direcţii, înaintea zeului a cărui hibernare 

ne trimite cu gândul la prima epocă glaciară
2
. Dacă actul de extragere a pământului din apele 

primordiale corespunde manifestării unui Dumnezeu aflat încă în putere, noaptea, cu oboseala şi 

somnul ce urmează, o înţelegem drept o stare de consum sau bătrâneţe. Este o noapte adâncă, 

umedă şi rece, simbol al unei ierni supreme din care Fârtatul se trezeşte singur, revitalizat, deci 

tânăr. Să nu uităm că în mitul creaţiei Dumnezeu doarme o singură dată, acum! 

Procesul alchemic de întinerire a bătrânului rege se produce doar după ce voinţa de a trăi 

primeşte o provocare, creaţia, în cazul mitului cosmogonic românesc. Aşa cum vom vedea, nu 

aducerea pământului la suprafaţa apelor primordiale, ci devenirea lui ca formă de relief e prima 

încercare de care se loveşte voinţa divină, motiv pentru care ziua de marţi va defini o altă 

perioadă eonică. Vom mai spune doar că, dintre toate variantele mitice ale creaţiei pământului 

prin mijlocirea Ariciului
3
, noi am ales-o spre analiză pe aceea a refuzului divin

4
. 

 

Trezirea din somn 

Facerea lumii, desfăşurată parcă fără un plan anume, a intrat în impas în cea de-a doua zi, 

când, nestimulat de agitaţia Nefârtatului, Dumnezeu, proaspăt trezit la o nouă realitate, pare sau 

chiar este confuz cu privire la modul cum ar trebui să o continue. În toată această primăvăratecă 

                                                
1 Marcel Olinescu, Mitologie românească. Cu desene şi xilogravuri de autor, Ediţie critică şi prefaţă de I. Oprişan, Bucureşti, 
Editura Saeculum I.O., 2003, p. 41-42. 
2 Idem, op.cit., p. 42, 44. 
3 Tudor Pamfile, Povestea lumii de demult. Pământul după credinţele poporului român. Sfârşitul lumii după credinţele poporului 

român, Ediţie îngrijită şi cuvânt înainte de Antoaneta Olteanu. Bucureşti, Editura Paideia, 2002, p. 63-65. 
4 Gh. Vlăduţescu, Filosofia legendelor cosmogonice româneşti, Bucureşti, Editura Minerva, 1982, p. 220. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)
BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

397 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

bucurie, căci binecuvântează pământul întins peste ape, se iveşte prima ameninţare, cea a 

revărsării haosului lichid peste „coaja‖
5
 pământului plat. Coaja pământului reprezintă suprafaţa 

ce încadrează circular materia. Fiind „producţia‖ Nefârtatului, ea este incompletă şi instabilă. Sub 

ea se ascund potenţele nemăsurate pe care Dumnezeu le ştie, dar pe care nu le poate extrage ca 

forme de relief fără acordul Mamei Pământ, al cărei reprezentant în creaţie este Ariciul. Cu toate 

că nu este cazul a dezvolta aici această idee, vedem o legătură între coaja pământului şi cojile 

creaţiei lepădate în urma actului creator al lui YHWH din Kabbala, subiect aprofundat de eruditul 

Moshe Idel
6
. În mitologia populară românească, la fel ca în alchimie, cojile de ou sau de nuci, 

privite ca reziduuri
7
, păstrează potenţele telurice după ce conţinutul a fost consumat de viul 

creaţiei. Aceste coji au văzut cândva lumina solară și sunt consumate (reciclate teluric) de Blajinii 

lumii de dincolo
8
. Fără însă a dezvolta subiectul, vom asemăna acest proces cu unul alchemic de 

transformare a drojdiei, a plumbului sau a cojilor în aurul filosofilor, prin recuperarea energiilor 

solare din rămăşiţele materiei blajinii, cei cu viaţă veşnică sau aurul filosofilor. Să nu uităm de 

asemenea funcţia eliberatoare şi absorbantă a cojii mărului şi a nucii din basmele noastre 

populare, în interiorul cărora viaţa se păstrează condensată şi amestecată în materia spiritulizată a 

obiectelor. 

În tot acest timp, ruşinat de eşec, Nefârtatul sau „mâna stângă‖ a lui Dumnezeu dispare, 

pe moment cel puţin, din regia actului inovator. Eonul mitic al facerii se găseşte se află acum în 

prima sa primăvară. Nu întâmplător, acest fapt este revelator anunţat de prezenţa/ trezirea 

Albinei, existenţă volatilă necreată a apelor primordiale, ce răspunde prima chemării luminii. Ea 

primeşte misiunea de a se prezenta înaintea unei alte fiinţe, grosiere comparativ cu ea, o perfectă 

cunoscătoare a potenţelor pământului, din care, odată cu el, a fost extrasă spre suprafaţa 

întinderilor de ape, la fel ca Albina. Volatilitatea apei în faţa căldurii luminii divine indică 

maleabilitatea esenţei cândva abisale şi de aici răspunsul pozitiv al Albinei la chemarea 

Fârtatului. Aşa se face că Albina, executând conştiincios porunca sacră, în calitate de prim 

mesager al voinţei divine, întrebătoare şi nu poruncitoare, acceptă transformarea într-o „fiinţă 

solară‖, devenire ce înlocuieşte, fie şi parţial, arhetipurile Mamei. 

 

„Ce trimite Dumnezeu la mine”? 

Morocănosul Arici, trezit de Albină din somnul cel de amiază, respinge direct, cu minim 

de diplomaţie, răspunsul la întrebarea Fârtatului
9
. Conform legilor ştiinţelor oculte, aceasta este 

prima confirmare a faptului că marele secret trebuie „furat‖ prin auzire şi nu împărtăşit în mod 

direct. De altfel, această credinţă se va constitui fundamental în prima lege a iniţierii în ritualul 

magic românesc şi de pretutindeni. Pe de altă parte, înţelegem reacţia sa drept naturală, în sensul 

că ea trimite la mişcarea permanent introvertită a teluricului, spre un sine unde grosierul atinge 

absolutul. Prin refuz, mitul subliniază dorinţa Ariciului de a se reîntoarce împreună cu pământul, 

prins deocamdată sub puterea numeui divin, în apele din care, mai înainte cu o zi, ziua „zero‖ 

                                                
5 Aurel, Cosma jr., Mitologia românească. Cosmogonia. Originea omenirii. Lumea spiritelor, Ediţie îngrijită şi prefaţă de I. 
Oprişan, Bucureşti, Editura Vestala, 2015, p. 72-73. 
6 Moshe Idel, Răul primordial în Cabala. Totalitate, perfecţiune, perfectibilitate, traducere din limba engleză de Maria-
Magdalena Angelescu, Iaşi, Editura Polirom, 2015, p. 133-138. 
7 Julius Evola, Tradiţia hermetică. Simbolurile ei, doctrina şi „Arta Regalăŗ, traducere de Ioan Milea, Bucureşti, Editura 
Humanitas, 1991, p. 41, 67, 83, 89-90, 93 etc. 
8 A. Cosma jr., op. cit., p. 62-63. 
9 Refuzul Ariciului nu reprezintă o ironie la adresa Fârtatului („Ce trimite Dumnezeu la mine, că doar el e mai deştept decât toată 
lumea...‖, M. Olinescu, op. cit., p. 44).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)
BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

398 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

(sau primul eon), a fost scos
10

. Era evident pentru imaginarul (discursul) mitic că, în lipsa unei 

soluţii venite din partea Ariciului, coaja subţire şi plată a pământului ar fi fost inevitabil şi rapid 

înghiţită de ape. Creaţia ar fi trecut astfel pe lângă ameninţarea potopului în chiar cea de-a doua 

sa zi
11

.  

Cunoscând natura Ariciului, Albina recurge la o strategie
12

 copiată mai apoi în basmele 

populare românești. Prefăcându-se că pleacă, ea se va ascunde într-un loc ferit, „pe uşiorul uşei 

din afara locuinţei Ariciului‖
13

, de unde va asculta cuvintele şoptite ale Ariciului, care-şi pregătea 

culcuşul în aşteptarea iminentei scăderi a luminii celui de-al doilea eon. Înainte de a fi o 

dimensiune temporală, eonul este o realitate spirituală. El este expresia unui act divin nu 

obligatoriu pe deplin finalizat, ce se petrece în illio tempore, aşa cum considerăm spre exemplu 

ziua „zero‖, cea a aducerii pământului din apele abisului. Deoarece creaţia este privită ca un 

proces de substanţială şi definitivă modificare a ceva în altceva, doar aducerea la suprafaţă a 

pământului nu reprezintă act creator în mitul românesc. Timpul sacru al unui eon (dincolo de 

actul târziu al revelaţiei) marchează ducerea la bun sfîrşit, adică la starea de indestructibilitate, a 

unuia dintre momentele creaţiei. Din acestă perspectivă înţelegem exprimarea mitulu românesc 

cu privire la condiţiile actului creator. 

Pentru că nicio formă de relief nu marca suprafaţa netedă a pământului, e de înţeles că 

Albina s-a ascuns în imediata apropiere a primei „locuinţe‖ rotunde, deopotrivă groapă sau grotă, 

al cărei pământ scos şi împrăştiat pretutindeni devine prototip pentru viitoarele dealuri şi munţi. 

Prin gestul său de creator al habitatului subpământean, Ariciul nu este doar primul „constructor‖, 

căci noi nu înţelegem prin culcuşul său doar o locuinţă primordială – variantă illo tempore a 

bordeiului românesc – ci, mai mult decât atât, prin „forme de relief‖ nou apărute, indică viitoarele 

centre ale sacralităţii, peştera ca „buric‖ al pământului şi muntele ca „axă‖ a lumii.  

Din punctul nostru de vedere, culcuşul Ariciului este prin excelenţă locul de unde 

„pleacă‖ lumea ca şi construcţie, de unde izvorăşte informaţia, cunoaşterea (sau gnoza ca 

înţelepciune a Mamei). În consecinţă, urmând această linie directoare în cunoaşterea 

hermeneutică a mitului, înţelegem că Fârtatul se va rezuma în actul său creator la asimilarea 

mecanică a gnozei, prin repetarea imitativă a unor gesturi primordiale. El va cere potenţelor de 

sub „coaja‖ pământului, aflate sub puterea magismului numelui divin, să erupă în forme diferite 

de relief, ca dealurile şi munţii, evitând peştera sau grota, simbol abisal. În consecinţă, ele vor 

împiedica extinderea mării primoridale, moment ce marchează pe deplin finalizarea primului eon 

al creaţiei.  

Descoperirea tainelor are însă preţul ei. Chiar dacă va păstra simbolurile originare, Ariciul 

va rămâne „captiv‖ în creaţie supunându-se ciclurilor anotimpurilor, batjocoririlor şi blestemelor 

divine
14

. Pentru ca răul să fie complet, va primi în plus atribute noi, solare, odată cu impunerea 

patriarhatului. Metamorfoza este atât de profundă, încât la un moment dat se afirmă că e însuşi 

Soarele. George Coşbuc ne spune că „în toate mitologiile ariene, ariciul e un simbol al 

                                                
10 De altfel, pregătirea somnului şi poziţia fetală a animalului îl identifică drept fiu al Mamei Pământ. „Lichefierea‖ materiei  
corespunde regresului alchemic al „morţii‖ neofitului, fiu ce se întoarce la Mamă (Mircea Eliade, Făurari şi alchimişti. Traducere 
din franceză de Maria Cezar Ivănescu, Bucureşti, Editura Humanitas, 1996, p. 155), unindu-se incestuos cu aceasta (idem, op.cit., 
p. 157). 
11 Expunerea mitică a facerii munţilor se află la limita întâlnirii a două mitologii. Prima, a procreaţiei, o are în centru pe zeiţa 
Mamă, urmată imediat de aceea a creaţiei, ce implică prezenţa subjugantă a Tatălui (cf. Ibidem, p. 29). 
12 Pentru că a slujit ca iscoadă Fârtatului, ea va suferi brăzdarea corpului ei cu şirurile negre ale dungilor pe corpul ei galben 
(Mihai Coman, Bestiarul mitologic românesc, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române, 1996, p. 17). 
13 Gh. Vlăduţescu, op. cit., p. 220. 
14 Mihai Coman, op. cit., p. 83. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)
BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

399 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

soarelui‖
15

, simbolismul teluric fiind acoperit de cel al cultului solar, semn al dominanţei asupra 

sistemelor de credinţe matriarhale. Ascunderea ariciului sub pământ va fi văzută drept imitare a 

circuitului firesc al Soarelui în lumea de aici şi cea de dincolo. De un cu totul alt statut se va 

bucura însă Albina.  

Nu avem nicio îndoială că la origine, la fel ca Albina, Ariciul este o manifestare 

„coagulată‖ a potenţelor Mamei Divine, ce primesc o anume realitate fizică (de animal) atunci 

când sunt atinse de lumina divină. Abia din acel moment, putem vorbi despre „Arici‖ ca fiinţă. 

Nu degeaba mitul pune în relaţie, încă de la început, lumina şi Ariciul, ca moment ce marchează 

pentru prima dată prezenţa indirectă a Mamei, prin Arici, în spaţiul de deasupra apelor 

primordiale.  

Pe de altă parte, procesul de „coagulare‖, chiar dacă presupune, după cum vom vedea, 

exprimarea ca pierdere de sine şi ea temporară, nu este totuşi o contopire de tip mistic în lumină, 

ci mai degrabă o reacţie de conservare a propriei individualităţi în formare. Din această situaţie 

rezultă practic incompatibilitatea fiinţială cu Dumnezeu, ce se va face simţită prin lipsa totală a 

dialogului, fie chiar şi prin intermediar.  

Abia la finalul primei zile a creaţiei, când dealurile şi munţii au fost ridicați, Ariciul va fi 

integrat în integrum, ca animal. Magismul creator al cuvântului divin îi va obliga fiinţa, deja 

captivă, la „coagulare‖ în jurul unei forme conforme cu noul aspect teluric ales şi nu impus. Din 

nou, Ariciul este creator, prin exemplul propriului corp, la început lipsit de ţepi, adaos ce-l va 

primi mult mai târziu, ca pedeapsă. Modificarea aspectului exterior nu va afecta însă sacralitatea 

radiantă a animalului totemic, a cărui înţelepciune telurică, permanent conectată la zeitatea 

Mamă, era deja recunoscută.  

 

Întoarcerea la somn 

Pe de altă parte, somnolenţa ariciului exprimă o dublă stare. Ea vine în primul rând din 

exterior, ca o consecinţă a ridicării pământului la suprafaţa apelor primordiale. Astfel, pentru 

prima dată, lumina solară/ divină este aceea care, in crescendo (până la ceasul amiezii), exercită o 

presiune nenaturală asupra fiinţei telurice coagulate a Ariciului, obligând-o la trezire, la vorbire 

cu sine, act identic cu revelarea fără voie a propriilor secrete. Motivul auto-deconspirării este 

prezent în multe din basmele populare româneşti. Poate cea mai cunoscută situaţie este aceea în 

care zmeul îşi recunoaşte cu voce tare teama de a nu se întâlni cu eroul recuperator, deja prezent, 

dar ascuns sub pod
16

. În sine, înţelegem că producerea actului auto-revelator al fiinţelor 

considerate telurice e posibilă doar în prezenţa luminii. Chiar şi atunci când se ascunde vederii 

spirituale, ea este de fapt prezentă.  

Din perspectiva celor expuse, vom înţelege chemarea spre somn ca o reacţie defensivă 

întemeiată a sinelui segregat în materie în faţa pericolului auto-descoperirii întotdeauna 

împărtăşite, plecând de la minunatele taine posedate inconştient (arhetipuri) şi urcând până în 

creaţie la recunoaşterea temerilor impuse de destin, ori banalele păcatele umane. Starea originală 

a Ariciului este aceea a „neaflării‖ de sine, de altfel caracteristică tuturor fiinţelor telurice 

considerate întunecate
17

, ce se „descompun‖ împreună cu magnetismul ce-l exercită la ivirea 

                                                
15 George Coşbuc, Elementele literaturii populare-, Antologie, prefaţă şi note de I. Filipiuc, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1986, p. 
160. 
16 Asist.univ.dr. Rafaił Rykowski, Motivul furtului aştrilor în basmele româneşti şi cele ale popoarelor vecine în „Annales 

Universitatis Apulensis‖. Series Philologica, vol. 13, tom 1/2012, Alba Iulia, 2012, p. 347; M. Eliade, op.cit., p.79. 
17 Însuşire ultimă ce-şi are mai degrabă sensul în contextul indicării creaţiilor considerate demonice.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)
BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

400 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

primei raze de soare, ori la primul cântat (lumina înţeleasă ca sunet) al cocoşului, creatură solară 

prin definiţie.  

În al doilea rând, pregătirea pentru somn reprezintă mişcarea regresivă de intrare în starea 

specifică vieţii fetale, în pâtecul Mamei Pământ. În cazul Ariciului, ea exprimă profetic un act 

impus de iminenta aşteptare a inundării uscatului. Trebuie specificat aici că în sine, pregătirea 

pentru somn marchează un moment impus, artificial, deci nefiresc, o consecină a trezirii şi a 

expunerii la lumină.  

Reacţia regresivă, de întoarcere în adâncurile pământului, prin săparea unei „case‖ 

circulare, urmată de poziţionarea embrionară a corpului, va constitui prin imitare, parte esenţială 

a cultului funerar, cel puţin în epoca fierului
18

. De altfel, prima dintre calităţile somnului este 

aceea de a „cădea greu‖, stare afirmată şi de eroii treziţi ai basmelor populare româneşti. Somnul, 

nu moartea, devine o condiţie esenţială a motivului iniţiatic al incubării sau al adormirii ermetice 

a sinelui conştient. Starea comatoasă sau grea a somnului este pusă direct şi permanent în 

corespondenţă cu atributul nesăţios al materiei, al poftei de a aduna şi de a menţine în sine totul, 

deci de a fi „greu‖
19

. 

Din perspectiva stărilor trăite de Arici, un erou civilizator fără voie, putem înţelege 

somnul drept o irezistibilă chemare interioară a tânărului sine (inconştient) spre unirea 

(dizolvarea) cu Mama Pământ. Aceasta se întâmplă pentru că, de la început, imago-materna este 

identică cu anima, sau „aspectul fenimin al eroului însuşi‖
20

, mai vechi decât eul ce se conturează 

prin coagulare în urma atingerii luminii.  

Revolta sinelui (inconştientului masculin) nu reprezintă nimic altceva decât o manifestare 

sau o sclipire spre un eu conştientizat. Este o manifestare temporară, ce se sfârşeşte de fiecare 

dată cu întoarcerea (sucombarea sinelui) în pântecele matern
21

. O dramă a inconştientului 

proiectată în mitul platonician al peşterii, precum şi al ritului înghiţirii eroului de către monstrul 

marin
22

. Prin intermediul unei iniţieri regresive, libidoul sau „pulsiunile ce ţin de domeniul 

sexualităţii‖
23

 sunt puse în legătură directă cu actul conştient al coborârii sinelui în uterul matern. 

Întoarcerea conştientă la origine trezeşte deci conştiinţa de sine, evitând blocarea permanentă în 

„somn‖ şi pericolul neantizării caracteristic neiniţaiţilor.  

Hierogamia 

Statutul sexual al Ariciului este greu de definit. Aflat oarecum în „tranziţie‖, ar putea fi 

asociat, dar nu identificat, cu hermafroditismului
24

. Este mai de grabă o stare intermediară, am 

putea spune, a unei masculinităţi tinere puternic feminizate şi deci greu diferenţiabilă, și de aceea 

poate permanent expusă, fapt ce atrage irezistibil lumina fecundă
25

. Fecundată de lumină, în fiinţa 

                                                
18 Sorin Cristian-Ailincăi, Trăind cu morţii. Înmormântări în aşezările de la începutul epocii fierului între Balcani, Tisa şi Nistru, 
Cluj-Napoca, Academia Română. Centrul de Studii Transilvane, 2015. 
19 C. G. Jung, Psihologie şi alchimie. Reprezentări ale mântuirii în alchimie. O contribuţie la istoria ideilor alchimiei, traducere 
de Maria-Magdalena Anghelescu, Bucureşti, Editura Teora, 1996, p. 144. 
20 C. G. Jung, Simboluri ale transformării. Eroul şi arhetipul mamei, vol. II, traducere de Maria-Magdalena Anghelescu, 
Bucureşti, Editura Teora, 1999, p. 236. 
21 Idem, op. cit., p. 239. Practic, vorbim despre un zeu tânăr, abia schiţat, deocamdată incapabil de o desprindere reală.  
22 Ibidem, p. 241 (peşteră), 179-180 (monstru marin). 
23 Otto Rank; Hans Sachs, Psihanaliza şi ştiinţele umaniste, traducere şi îngrijire ediţie de Brânduşa Popa. Bucureşti, Editura 
Herald, 2012, p. 16. 
24 Cu toate că vedem aici şi o nuanţată trimitere spre homosexualitate, o descoperire a sexualităţii infantile de către zeii tineri. 
25 Acelaşi lucru li s-a întâmplat şi îngerilor (bene elohim) care, văzând frumuseţea (goliciunea) fiicelor oamenilor, au coborât din 
înaltul cerului concepând cu ele o nouă specie, nefilimii (cf. Facere, 6; Cartea lui Enoh, traducere din etiopiană, note şi comentarii 
de R. H. Charles, Cuvânt înainte de W.O.E. Oesterley, raducere înn limba română şi îngrijire ediţie de Alexandru Anghel, 

Bucureşti, Editura Herald, 2006, VI, 1-2 (p.37). Ideea este preluată şi de unele sisteme gnostice prin mitul coborârii sufletului 
atras de materie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)
BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

401 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

tinerei zeităţi, se declanşează un proces de „masculinizare‖, o devenire a femeii ca bărbat, 

principiu afirmat şi de un loghion gnostic
26

. Pământul trece prin acelaşi proces de transformare 

sau de gestaţie, în calitate de „sol‖, sau pământ „purtător de soare‖. Astfel, de la ivirea primului 

fir de iarbă sau a copacului
27

 şi până la apariţia omului, materia se lasă penetrată de lumina 

verbului divin sau logoii spermaticoi ai misticii răsăritene, procreând continuu, la fiecare unire 

mistică cu Tatăl.  

Supravieţuirea primului eon prin ridicarea formelor de relief este identic, după expresia 

credinţei populare româneşti, cu ziua de marţi, când Dumnezeu a început să facă lumea 

materială. Învăţând de la Arici, dincolo de actul imitării prin gnoză, voinţa divină se auto-

eliberează de necunoaşterea caracteristică tinereţii. Ea se impune prin cuvânt potenţelor aflate în 

materie, care erup, plasticizându-se în forme, transformare ce o numim „creaţie‖, ziua întâi sau al 

doilea eon. Extras de sub coajă, pământul prinde formă prin cuvânt, identic cu momentul „fizic‖ 

de maxim efort al luminii penetrante (soarele „stă în cruce deasupra pământului‖, spun românii), 

când toate forţele telurice opozante de suprafaţă ale Mamei sunt slăbite. Astfel „trezite‖, ele îşi 

„uită‖ pe moment originea, deconspirându-se sau trădând involuntar secretele Materiei (Mama), 

până atunci adormite.  

Momentul trezirii potenţelor materiei trebuie puse în legătură cu ridicarea Fârtatului din 

somnul vitalizant al primei zile, Dumnezeu fiind trezit de dorinţă. Vitalitatea divină şi pasivitatea 

materiei se vor căuta reciproc. Practic, odată divulgat şi exemplificat secretul manipulării 

pământului, energiile stocate aici sunt acum subordonate vitalităţii, identică cu doriţa şi cuvântul 

Fârtatului. Odată criza depăşită prin desecretizarea tainelor, se deschide drumul unei „colaborări‖ 

ce poate fi exprimată prin aplicarea voinţei divine asupra plasticităţii teluricului, dar şi treptat, 

asupra potenţelor rămase, în următoarele zile ale creaţiei.  

Penetrarea divinului va coborî până la ceea ce, semnificativ în demonologia populară 

românească, primeşte numele de „Talpă a Iadului‖, nimic altceva decât spaţiul de depozitare a 

rebuturilor creaţiei. Totuşi, aceasta nu ar trebui confundată cu centrul pământului. Ea este punctul 

cel mai de jos, unde sfera influenţei Fârtatului aproape că se stinge. Nu întâmplător, existenţele 

rebele înlănţuite aici devin instrumentele Mamei în lupta dusă împotriva luminii. De altfel, 

apariţia duhurilor rele nu este altceva decât un adaos plin de erori prin excesiva spiritualizare a 

materiei, un dezechilibru produs de necunoaşterea amestecului cantităţilor şi implicit a calităţilor 

ce compun creatura.  

Zeitatea Mamă se ridică deasupra conflictului dintre principii prin permanenta preocupare 

de a-şi păstra secretele în faţa Fârtatului, dar şi de a scufunda întreaga lume în apele abisale, cu 

scopul de a-şi recupera materia răpită. Potopul, departe de a fi un act pedepsitor, este formula prin 

care Mama înţelege restituirea de sine in integrum sau apocatastaza.  

 

Bibliografie: 

Ailincăi, Sorin Cristian-, Trăind cu morţii. Înmormântări în aşezările de la începutul 

epocii fierului între Balcani, Tisa şi Nistru, Cluj-Napoca, Academia Română. Centrul de Studii 

Transilvane, 2015 

                                                
26 Evanghelia după Toma, ediţie bilingvă, traducere din limba coptă, studiu introductiv şi note de Gustavo-Adolfo, Loria Rivel, 
ediţie îngrijită de Ioan-Florin Florescu. Iaşi, Editura Polirom, 2003, loghion 114 (p.111). 
27 Primul fir de iarbă este iarba fiarelor, după cum, primul copac nu este altul decât mărul, sau pomul vieţii, existenţe al căror rost 
se materializează în mitul şi basmul popular românesc 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)
BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

402 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Cartea lui Enoh, traducere din etiopiană, note şi comentarii de R. H. Charles, Cuvânt 

înainte de W.O.E. Oesterley, traducere în limba română şi îngrijire ediţie de Alexandru Anghel, 

Bucureşti, Editura Herald, 2006 

Coman, Mihai, Bestiarul mitologic românesc, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale 

Române, 1996 

Cosma jr., Aurel, Mitologia românească. Cosmogonia. Originea omenirii. Lumea 

spiritelor, ediţie îngrijită şi prefaţă de I. Oprişan, Bucureşti, Editura Vestala, 2015 

Coşbuc, George, Elementele literaturii populare- Antologie, prefaţă şi note de I. Filipiuc, 

Cluj-Napoca, Editura, Dacia, 1986 

Eliade, Mircea, Făurari şi alchimişti. Traducere din franceză de Maria Cezar Ivănescu, 

Bucureşti, Editura Humanitas, 1996 

Evanghelia după Toma. Ediţie bilingvă, traducere din limba coptă, studiu introductiv şi 

note de Gustavo-Adolfo, Loria Rivel, ediţie îngrijită de Ioan-Florin Florescu, Iaşi, Editura 

Polirom, 2003 

Evola, Julius, Tradiţia hermetică. Simbolurile ei, doctrina şi „Arta Regalăŗ, traducere de 

Ioan Milea, Bucureşti, Editura Humanitas, 1991 

Idel, Moshe, Răul primordial în Cabala. Toralitate, perfecţiune, perfectibilitate, traducere 

din limba engleză de Maria-Magdalena Angelescu, Iaşi, Editura Polirom, 2015 

Jung, C.G., Psihologie şi alchimie. Reprezentări ale mântuirii în alchimie. O contribuţie 

la istoria ideilor alchimiei, traducere de Maria-Magdalena Anghelescu, Bucureşti, Editura Teora, 

1996. 

Jung, C.G., Simboluri ale transformării. Eroul şi arhetipul mamei, vol.II, traducere de 

Maria-Magdalena Anghelescu, Bucureşti, Editura Teora, 1999 

Olinescu, Marcel, Mitologie românească. Cu desene şi xilogravuri de autor, ediţie critică 

şi prefaţă de I. Oprişan, Bucureşti, Editura Saeculum I.O., 2003 

Pamfile, Tudor, Povestea lumii de demult. Pământul după credinţele poporului român. 

Sfârşitul lumii după credinţele poporului român, ediţie îngrijită şi cuvânt înainte de Antoaneta 

Olteanu, Bucureşti, Editura Paideia, 2002 

Rank, Otto; Hans Sachs, Psihanaliza şi ştiinţele umaniste, traducere şi îngrijire ediţie de 

Brânduşa Popa, Bucureşti, Editura Herald, 2012 

Rykowski, aisist.univ.dr. Rafaił, Motivul furtului aştrilor în basmele româneşti şi cele ale 

popoarelor vecine în „Annales Universitatis Apulensisŗ. Series Philologica, vol. 13, tom 1/2012, 

Alba Iulia, 2012 

Vlăduţescu, Gh., Filosofia legendelor cosmogonice româneşti, Bucureşti, Editura 

Minerva, 1982. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)
BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

