JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

THE HEDGEHOG, BETWEEN THE POSSESIVE MOTHER AND THE
STEPFATHER. HERMENEUTICAL PERSPECTIVE UPON THE ROMANIAN
MYTHOLOGICAL IMAGINARY

Petru Adrian Danciu
PhD Student, “1 Decembrie 1918” University of Alba-Iulia

Abstract: My investigation follows the exposition of the results which the Hedgehog, a
mythological being, involves itself in the creation deed, starting from its origin and its
relationship with the creative being. | stressed the manner which the myth imagines the process
of the manipulation, as well as the results which devolve out of that, in the cultured imagination
and the fairy tale, too. At last, | took into account the affirmation of a primary sexuality, whose
the messenger, between Father-Creator and Mother-the Earth, is the Hedgehog, the feminized
young god.

Keywords: the hedgehog, non-brother, mother deity, Eon, Father-Creator.

Ziua de marfi este desemnata, dupa unii cercetatori, ,,timpul” cosmic in care Dumnezeu,
nu fard ajutorul Nefartatului, a ridicat pamantul din apele haosului primordial®. in noaptea ce a
urmat, diavolul cel fard de somn a incercat sa-1 inece pe Dumnezeu, care dormea, rostogolindu-I
in apele primodiale. Tentativa de asasinare a zeitatii s-a transformat insa intr-un act creator,
pamantul plat intinzandu-se peste ape, in toate cele patru directii, inaintea zeului a carui hibernare
ne trimite cu gandul la prima epoca glaciaréz. Daca actul de extragere a pamantului din apele
primordiale corespunde manifestarii unui Dumnezeu aflat Inca in putere, noaptea, cu oboseala si
somnul ce urmeaza, o intelegem drept o stare de consum sau batranete. Este o noapte adanca,
umeda si rece, simbol al unei ierni supreme din care Fartatul se trezeste singur, revitalizat, deci
tanar. Sa nu uitdm ca in mitul creatiei Dumnezeu doarme o singura data, acum!

Procesul alchemic de intinerire a batranului rege se produce doar dupa ce vointa de a trai
primeste o provocare, creatia, in cazul mitului cosmogonic romanesc. Asa cum vom vedea, nu
aducerea pamantului la suprafata apelor primordiale, ci devenirea lui ca forma de relief e prima
incercare de care se loveste vointa divind, motiv pentru care ziua de marti va defini o altd
perioada eonicd. Vom mai spune doar cd, dintre toate variantele mitice ale creatiei pamantului
prin mijlocirea Ariciului®, noi am ales-o spre analiza pe aceea a refuzului divin®.

Trezirea din somn

Facerea lumii, desfasurata parca fara un plan anume, a intrat in impas in cea de-a doua zi,
cand, nestimulat de agitatia Nefartatului, Dumnezeu, proaspat trezit la o noua realitate, pare sau
chiar este confuz cu privire la modul cum ar trebui si o continue. In toati aceasti primavarateci

! Marcel Olinescu, Mitologie romdneascd. Cu desene si xilogravuri de autor, Editie critic si prefatd de 1. Oprisan, Bucuresti,
Editura Saeculum 1.0., 2003, p. 41-42.

2 |dem, op.cit., p. 42, 44.

® Tudor Pamfile, Povestea lumii de demult. Pamantul dupd credingele poporului roman. Sfarsitul lumii dupd credintele poporului
romdn, Editie ingrijita si cuvant inainte de Antoaneta Olteanu. Bucuresti, Editura Paideia, 2002, p. 63-65.

4 Gh. Vladutescu, Filosofia legendelor cosmogonice romdnesti, Bucuresti, Editura Minerva, 1982, p. 220.

396

BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

bucurie, cidci binecuvanteazd pamantul intins peste ape, se iveste prima amenintare, cea a
revarsarii haosului lichid peste ,,coaja™® pamantului plat. Coaja pamantului reprezintd suprafata
ce Incadreaza circular materia. Fiind ,,productia” Nefartatului, ea este incompleta si instabild. Sub
ea se ascund potentele nemasurate pe care Dumnezeu le stie, dar pe care nu le poate extrage ca
forme de relief fara acordul Mamei Pamant, al carei reprezentant in creatie este Ariciul. Cu toate
ca nu este cazul a dezvolta aici aceastd idee, vedem o legatura intre coaja pamantului si cojile
creatiei lepadate in urma actului creator al lui YHWH din Kabbala, subiect aprofundat de eruditul
Moshe Idel®. In mitologia populard romaneasca, la fel ca in alchimie, cojile de ou sau de nuci,
privite ca reziduuri’, pastreaza potentele telurice dupa ce continutul a fost consumat de viul
creatiei. Aceste coji au vazut candva lumina solara si sunt consumate (reciclate teluric) de Blajinii
lumii de dincolo®. Fara insa a dezvolta subiectul, vom asemina acest proces cu unul alchemic de
transformare a drojdiei, a plumbului sau a cojilor in aurul filosofilor, prin recuperarea energiilor
solare din ramasitele materiei blajinii, cei cu viatd vesnica sau aurul filosofilor. S& nu uitdm de
asemenea functia eliberatoare si absorbantd a cojii marului si a nucii din basmele noastre
populare, in interiorul carora viata se pastreaza condensata si amestecatd in materia spiritulizatd a
obiectelor.

In tot acest timp, rusinat de esec, Nefartatul sau ,,mana stinga” a lui Dumnezeu dispare,
pe moment cel putin, din regia actului inovator. Eonul mitic al facerii se gaseste se afla acum in
prima sa primdvard. Nu intamplator, acest fapt este revelator anuntat de prezenta/ trezirea
Albinei, existenta volatila necreatd a apelor primordiale, ce raspunde prima chemarii luminii. Ea
primeste misiunea de a se prezenta inaintea unei alte fiinte, grosiere comparativ cu ea, o perfecta
cunoscatoare a potentelor pamantului, din care, odatd cu el, a fost extrasa spre suprafata
intinderilor de ape, la fel ca Albina. Volatilitatea apei in fata caldurii luminii divine indica
maleabilitatea esentei candva abisale si de aici raspunsul pozitiv al Albinei la chemarea
Fartatului. Asa se face ca Albina, executand constiincios porunca sacrd, in calitate de prim
mesager al vointei divine, intrebdtoare si nu poruncitoare, accepta transformarea intr-o ,,fiinta
solara”, devenire ce inlocuieste, fie si partial, arhetipurile Mamei.

,»Ce trimite Dumnezeu la mine”?

Morocanosul Arici, trezit de Albina din somnul cel de amiaza, respinge direct, cu minim
de diplomatie, raspunsul la intrebarea Fartatului®. Conform legilor stiinelor oculte, aceasta este
prima confirmare a faptului ca marele secret trebuie ,,furat” prin auzire si nu Tmpartasit in mod
direct. De altfel, aceasta credintd se va constitui fundamental in prima lege a initierii in ritualul
magic romanesc si de pretutindeni. Pe de alta parte, Intelegem reactia sa drept naturald, in sensul
ca ea trimite la miscarea permanent introvertita a teluricului, spre un sine unde grosierul atinge
absolutul. Prin refuz, mitul subliniaza dorinta Ariciului de a se reintoarce impreuna cu pamantul,
prins deocamdata sub puterea numeui divin, in apele din care, mai inainte cu o zi, ziua ,,zero”

® Aurel, Cosma jr., Mitologia romdneascd. Cosmogonia. Originea omenirii. Lumea spiritelor, Editie ingrijita si prefata de I.
Oprisan, Bucuresti, Editura Vestala, 2015, p. 72-73.

® Moshe Idel, Raul primordial in Cabala. Totalitate, perfectiune, perfectibilitate, traducere din limba englezi de Maria-
Magdalena Angelescu, lasi, Editura Polirom, 2015, p. 133-138.

" Julius Evola, Tradifia hermeticd. Simbolurile ei, doctrina si ,Arta Regald”, traducere de loan Milea, Bucuresti, Editura
Humanitas, 1991, p. 41, 67, 83, 89-90, 93 etc.

8 A. Cosmajr., op. cit., p. 62-63.

® Refuzul Ariciului nu reprezinta o ironie la adresa Fartatului (,,Ce trimite Dumnezeu la mine, ci doar el e mai destept decat toata
lumea...”, M. Olinescu, op. Cit., p. 44).

397

BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

(sau primul eon), a fost scos'’. Era evident pentru imaginarul (discursul) mitic ca, in lipsa unei
solutii venite din partea Ariciului, coaja subtire si platd a pdmantului ar fi fost inevitabil si rapid
inghitita de ape. Creatia ar fi trecut astfel pe langa amenintarea potopului in chiar cea de-a doua
sazi'.

Cunoscand natura Ariciului, Albina recurge la o strategie'? copiatd mai apoi in basmele
populare romanesti. Prefacandu-se ca pleacd, ea Se va ascunde intr-un loc ferit, ,,pe usiorul usei
din afara locuintei Ariciului”*?, de unde va asculta cuvintele soptite ale Ariciului, care-si pregitea
culcusul in asteptarea iminentei scideri a luminii celui de-al doilea eon. Inainte de a fi o
dimensiune temporalda, eonul este o realitate spirituald. El este expresia unui act divin nu
obligatoriu pe deplin finalizat, ce se petrece in illio tempore, asa cum consideram spre exemplu
ziua ,,zero”, cea a aducerii pamantului din apele abisului. Deoarece creatia este privitd ca un
proces de substantiala si definitiva modificare a ceva in altceva, doar aducerea la suprafatd a
pamantului nu reprezinta act creator in mitul romanesc. Timpul sacru al unui eon (dincolo de
actul tarziu al revelatiei) marcheaza ducerea la bun sfirsit, adica la starea de indestructibilitate, a
unuia dintre momentele creatiei. Din acestd perspectiva infelegem exprimarea mitulu romanesc
cu privire la conditiile actului creator.

Pentru ca nicio forma de relief nu marca suprafata neteda a pamantului, e de inteles ca
Albina s-a ascuns in imediata apropiere a primei ,,locuinte” rotunde, deopotriva groapa sau grota,
al carei pamant scos si imprastiat pretutindeni devine prototip pentru viitoarele dealuri si munti.
Prin gestul sdu de creator al habitatului subpamantean, Ariciul nu este doar primul ,,constructor”,
caci noi nu intelegem prin culcusul sau doar o locuinta primordiala — varianta illo tempore a
bordeiului romanesc — ci, mai mult decat atat, prin ,,forme de relief” nou aparute, indica viitoarele
centre ale sacralitatii, pestera ca ,,buric” al pamantului si muntele ca ,,axa” a lumii.

Din punctul nostru de vedere, culcusul Ariciului este prin excelenta locul de unde
»pleacd” lumea ca si constructie, de unde izvoraste informatia, cunoasterea (sau gnoza ca
intelepciune a Mamei). In consecintd, urmand aceasti linie directoare in cunoasterea
hermeneutica a mitului, intelegem ca Fartatul se va rezuma in actul sau creator la asimilarea
mecanica a gnozei, prin repetarea imitativa a unor gesturi primordiale. El va cere potentelor de
sub ,,coaja” pamantului, aflate sub puterea magismului numelui divin, sa erupa in forme diferite
de relief, ca dealurile si muntii, evitdnd pestera sau grota, simbol abisal. In consecinta, ele vor
impiedica extinderea marii primoridale, moment ce marcheaza pe deplin finalizarea primului eon
al creatiei.

Descoperirea tainelor are insa pretul ei. Chiar daca va pastra simbolurile originare, Ariciul
va rdmane ,,captiv”’ in creatie supunindu-se ciclurilor anotimpurilor, batjocoririlor si blestemelor
divine®. Pentru ca raul si fie complet, va primi in plus atribute noi, solare, odatd cu impunerea
patriarhatului. Metamorfoza este atat de profunda, incat la un moment dat se afirma ca e insusi
Soarele. George Cosbuc ne spune ca ,in toate mitologiile ariene, ariciul e un simbol al

% De altfel, pregatirea somnului si pozitia fetald a animalului il identifici drept fiu al Mamei Pamant. ,Lichefierea” materiei
corespunde regresului alchemic al ,,mortii” neofitului, fiu ce se intoarce la Mama (Mircea Eliade, Faurari si alchimisti. Traducere
din franceza de Maria Cezar Ivanescu, Bucuresti, Editura Humanitas, 1996, p. 155), unindu-se incestuos cu aceasta (idem, op.cit.,
p. 157).

1 Expunerea mitici a facerii muntilor se afla la limita intalnirii a doud mitologii. Prima, a procreafiei, o are in centru pe zeita
Mama, urmata imediat de aceea a creatiei, ce implica prezenta subjuganta a Tatalui (cf. Ibidem, p. 29).

12 Pentru ci a slujit ca iscoadd Fartatului, ea va suferi brizdarea corpului ei cu sirurile negre ale dungilor pe corpul ei galben
(Mihai Coman, Bestiarul mitologic romdnesc, Bucuresti, Editura Fundatiei Culturale Roméane, 1996, p. 17).

13 Gh. Vladutescu, op. cit., p. 220.

¥ Mihai Coman, op. cit., p. 83.

398

BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

soarelui”*®, simbolismul teluric fiind acoperit de cel al cultului solar, semn al dominantei asupra

sistemelor de credinte matriarhale. Ascunderea ariciului sub padmant va fi vazuta drept imitare a
circuitului firesc al Soarelui in lumea de aici si cea de dincolo. De un cu totul alt statut se va
bucura insa Albina.

Nu avem nicio 1ndoiald cd la origine, la fel ca Albina, Ariciul este o manifestare
,coagulatd” a potentelor Mamei Divine, ce primesc o anume realitate fizicd (de animal) atunci
cand sunt atinse de lumina divind. Abia din acel moment, putem vorbi despre ,,Arici” ca fiinta.
Nu degeaba mitul pune 1n relatie, inca de la inceput, lumina si Ariciul, ca moment ce marcheaza
pentru prima datd prezenta indirectd a Mamei, prin Arici, in spatiul de deasupra apelor
primordiale.

Pe de alta parte, procesul de ,,coagulare”, chiar daca presupune, dupa cum vom vedea,
exprimarea ca pierdere de sine si ea temporard, nu este totusi o contopire de tip mistic in lumina,
ci mai degraba o reactie de conservare a propriei individualitdti in formare. Din aceasta situatie
rezulta practic incompatibilitatea fiintiala cu Dumnezeu, ce se va face simtitd prin lipsa totala a
dialogului, fie chiar si prin intermediar.

Abia la finalul primei zile a creatiei, cind dealurile 1 muntii au fost ridicati, Ariciul va fi
integrat in integrum, ca animal. Magismul creator al cuvantului divin ii va obliga fiinta, deja
captiva, la ,,coagulare” in jurul unei forme conforme cu noul aspect teluric ales si nu impus. Din
nou, Ariciul este creator, prin exemplul propriului corp, la inceput lipsit de tepi, adaos ce-l va
primi mult mai tarziu, ca pedeapsd. Modificarea aspectului exterior nu va afecta insa sacralitatea
radiantd a animalului totemic, a carui intelepciune teluricd, permanent conectatd la zeitatea
Mama, era deja recunoscuta.

intoarcerea la somn

Pe de alta parte, somnolenta ariciului exprima o dubla stare. Ea vine in primul rand din
exterior, ca o consecintd a ridicarii pamantului la suprafata apelor primordiale. Astfel, pentru
prima data, lumina solara/ divina este aceea care, in crescendo (pana la ceasul amiezii), exercita 0
presiune nenaturala asupra fiintei telurice coagulate a Ariciului, obligand-o la trezire, la vorbire
cu sine, act identic cu revelarea fara voie a propriilor secrete. Motivul auto-deconspirarii este
prezent in multe din basmele populare romanesti. Poate cea mai cunoscuta situatie este aceea in
care zmeul 1si recunoaste cu voce tare teama de a nu se intdlni cu eroul recuperator, deja prezent,
dar ascuns sub pod™. In sine, intelegem ca producerea actului auto-revelator al fiintelor
considerate telurice e posibila doar in prezenta luminii. Chiar si atunci cand se ascunde vederii
spirituale, ea este de fapt prezenta.

Din perspectiva celor expuse, vom intelege chemarea spre somn ca o reactie defensiva
intemeiata a sinelui segregat in materiec in fata pericolului auto-descoperirii intotdeauna
impartasite, plecand de la minunatele taine posedate inconstient (arhetipuri) si urcand pana in
creatie la recunoasterea temerilor impuse de destin, ori banalele pacatele umane. Starea originald
a Ariciului este aceea a ,neaflarii” de sine, de altfel caracteristica tuturor fiintelor telurice
considerate intunecate’’, ce se ,,descompun” impreuni cu magnetismul ce-1 exercitd la ivirea

15 George Cosbuc, Elementele literaturii populare-, Antologie, prefati si note de I. Filipiuc, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1986, p.
160.

16 Asist.univ.dr. Rafait Rykowski, Motivul furtului astrilor in basmele roménesti si cele ale popoarelor vecine in ,,Annales
Ut}iversitatis Apulensis”. Series Philologica, vol. 13, tom 1/2012, Alba Iulia, 2012, p. 347; M. Eliade, op.cit., p.79.

Y Tnsusire ultima ce-si are mai degraba sensul in contextul indicarii creatiilor considerate demonice.

399

BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

primei raze de soare, ori la primul cantat (lumina inteleasa ca sunet) al cocosului, creatura solara
prin definitie.

In al doilea rand, pregitirea pentru somn reprezinti miscarea regresiva de intrare in starea
specifica vietii fetale, in patecul Mamei Pamant. In cazul Ariciului, ea exprima profetic un act
impus de iminenta asteptare a inundarii uscatului. Trebuie specificat aici ca in sine, pregatireca
pentru somn marcheaza un moment impus, artificial, deci nefiresc, o consecina a trezirii §i a
expunerii la lumina.

Reactia regresiva, de intoarcere in adancurile pamantului, prin sdparea unei ,,case”
circulare, urmata de pozitionarea embrionara a corpului, va constitui prin imitare, parte esentiala
a cultului funerar, cel putin n epoca fierului'®. De altfel, prima dintre calitdtile somnului este
aceea de a ,,cddea greu”, stare afirmata si de eroii treziti ai basmelor populare romanesti. Somnul,
nu moartea, devine o conditie esentiald a motivului inifiatic al incubarii sau al adormirii ermetice
a sinelui constient. Starea comatoasd sau grea a somnului este pusa direct si permanent in
corespondenta cu atributul nesatios al materiei, al poftei de a aduna si de a mentine in sine totul,
decide a fi ,,greu”lg.

Din perspectiva starilor trdite de Arici, un erou civilizator fard voie, putem intelege
somnul drept o irezistibili chemare interioara a tanarului sine (inconstient) spre unirea
(dizolvarea) cu Mama Pamant. Aceasta se intampla pentru ca, de la inceput, imago-materna este
identica cu anima, sau ,,aspectul fenimin al eroului insusi”zo, mai vechi decat eul ce se contureaza
prin coagulare in urma atingerii luminii.

Revolta sinelui (inconstientului masculin) nu reprezinta nimic altceva decat o manifestare
sau o sclipire spre un eu constientizat. Este o manifestare temporara, ce se sfarseste de fiecare
data cu intoarcerea (sucombarea sinelui) in pantecele matern®’. O drami a inconstientului
proiectata in mitul platonician al pesterii, precum si al ritului inghitirii eroului de catre monstrul
marin®%. Prin intermediul unei initieri regresive, libidoul sau ,,pulsiunile ce tin de domeniul
sexualitatii”? sunt puse in legatura directd cu actul constient al coborarii sinelui in uterul matern.
Intoarcerea constienta la origine trezeste deci constiinta de sine, evitdnd blocarea permanenta in
»somn” si pericolul neantizarii caracteristic neinitaitilor.

Hierogamia

Statutul sexual al Ariciului este greu de definit. Aflat oarecum 1in ,tranzitie”, ar putea fi
asociat, dar nu identificat, cu hermafroditismului®*. Este mai de graba o stare intermediard, am
putea spune, a unei masculinitati tinere puternic feminizate si deci greu diferentiabila, si de aceea
poate permanent expusi, fapt ce atrage irezistibil lumina fecundi®. Fecundata de lumina, in fiinta

'8 Sorin Cristian-Ailincai, Trdind cu morfii. Inmormantdri in asezdrile de la inceputul epocii fierului intre Balcani, Tisa si Nistru,
Cluj-Napoca, Academia Roméana. Centrul de Studii Transilvane, 2015.

8 C. G. Jung, Psihologie si alchimie. Reprezentiri ale mantuirii in alchimie. O contribufie la istoria ideilor alchimiei, traducere
de Maria-Magdalena Anghelescu, Bucuresti, Editura Teora, 1996, p. 144.

X0 C. G. Jung, Simboluri ale transformarii. Evoul si arhetipul mamei, vol. 1, traducere de Maria-Magdalena Anghelescu,
Bucuresti, Editura Teora, 1999, p. 236.

2 |dem, op. cit., p. 239. Practic, vorbim despre un zeu tanar, abia schitat, deocamdata incapabil de o desprindere reala.

2 |hidem, p. 241 (pesterd), 179-180 (monstru marin).

2 Otto Rank; Hans Sachs, Psihanaliza si stiinfele umaniste, traducere si ingrijire editie de Brandusa Popa. Bucuresti, Editura
Herald, 2012, p. 16.

2 Cu toate ci vedem aici si o nuantatd trimitere spre homosexualitate, o descoperire a sexualitatii infantile de catre zeii tineri.

% Acelasi lucru li s-a intAmplat si ingerilor (bene elohim) care, vizand frumusetea (goliciunea) fiicelor oamenilor, au coborét din
inaltul cerului concepand cu ele o noua specie, nefilimii (cf. Facere, 6; Cartea lui Enoh, traducere din etiopiana, note si comentarii
de R. H. Charles, Cuvant inainte de W.O.E. Oesterley, raducere inn limba roména si ingrijire editie de Alexandru Anghel,
Bucuresti, Editura Herald, 2006, VI, 1-2 (p.37). Ideea este preluata si de unele sisteme gnostice prin mitul coborarii sufletului
atras de materie.

400

BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

tinerei zeitati, se declanseazd un proces de ,,masculinizare”, o devenire a femeii ca barbat,
principiu afirmat si de un loghion gnostic®. Pamantul trece prin acelasi proces de transformare
sau de gestatie, in calitate de ,,s01”, sau pamant ,,purtator de soare”. Astfel, de la ivirea primului
fir de iarba sau a copacului’’ si pand la aparitia omului, materia se lasd penetrati de lumina
verbului divin sau logoii spermaticoi ai misticii rasaritene, procreand continuu, la fiecare unire
mistica cu Tatal.

Supravietuirea primului eon prin ridicarea formelor de relief este identic, dupa expresia
credintei populare romanesti, cu ziua de marti, cand Dumnezeu a inceput sd faca lumea
materiald. Invitind de la Arici, dincolo de actul imitdrii prin gnozd, vointa divind se auto-
elibereaza de necunoasterea caracteristica tineretii. Ea se impune prin cuvant potentelor aflate in
materie, care erup, plasticizandu-se in forme, transformare ce o numim ,,creatie”, ziua intai sau al
doilea eon. Extras de sub coaja, pamantul prinde forma prin cuvant, identic cu momentul ,,fizic”
de maxim efort al luminii penetrante (soarele ,,std In cruce deasupra pdmantului”, spun romanii),
cand toate fortele telurice opozante de suprafata ale Mamei sunt slabite. Astfel ,trezite”, ele is1
,uitd” pe moment originea, deconspirandu-se sau tradand involuntar secretele Materiei (Mama),
pana atunci adormite.

Momentul trezirii potentelor materiei trebuie puse in legaturd cu ridicarea Fartatului din
somnul vitalizant al primei zile, Dumnezeu fiind trezit de dorinta. Vitalitatea divina si pasivitatea
materiei se vor cauta reciproc. Practic, odata divulgat si exemplificat secretul manipularii
pamantului, energiile stocate aici sunt acum subordonate vitalitatii, identica cu dorita si cuvantul
Fartatului. Odata criza depasita prin desecretizarea tainelor, se deschide drumul unei ,,colaborari”
ce poate fi exprimata prin aplicarea vointei divine asupra plasticitatii teluricului, dar si treptat,
asupra potentelor ramase, in urmatoarele zile ale creatiei.

Penetrarea divinului va cobori pana la ceea ce, semnificativ in demonologia populara
romaneascd, primeste numele de ,,Talpa a ladului”, nimic altceva decat spatiul de depozitare a
rebuturilor creatiei. Totusi, aceasta nu ar trebui confundata cu centrul pamantului. Ea este punctul
cel mai de jos, unde sfera influentei Fartatului aproape ca se stinge. Nu intdmplator, existentele
rebele inlantuite aici devin instrumentele Mamei in lupta dusd impotriva luminii. De altfel,
aparitia duhurilor rele nu este altceva decat un adaos plin de erori prin excesiva spiritualizare a
materiei, un dezechilibru produs de necunoasterea amestecului cantitatilor si implicit a calitagilor
Ce compun creatura.

Zeitatea Mama se ridica deasupra conflictului dintre principii prin permanenta preocupare
de a-si pastra secretele in fata Fartatului, dar si de a scufunda intreaga lume in apele abisale, cu
scopul de a-si recupera materia rapita. Potopul, departe de a fi un act pedepsitor, este formula prin
care Mama intelege restituirea de sine in integrum sau apocatastaza.

Bibliografie:

Ailincdi, Sorin Cristian-, Trdind cu mortii. Inmormantdri in asezdrile de la inceputul
epocii fierului intre Balcani, Tisa si Nistru, Cluj-Napoca, Academia Romana. Centrul de Studii
Transilvane, 2015

% Evanghelia dupd Toma, editie bilingva, traducere din limba coptd, studiu introductiv si note de Gustavo-Adolfo, Loria Rivel,
editie ingrijita de Ioan-Florin Florescu. lagi, Editura Polirom, 2003, loghion 114 (p.111).

27 primul fir de jarba este iarba fiarelor, dupd cum, primul copac nu este altul decit mdrul, sau pomul viefii, existente al caror rost
se materializeaza in mitul si basmul popular roméanesc

401

BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016

Cartea lui Enoh, traducere din etiopiana, note si comentarii de R. H. Charles, Cuvant
inainte de W.O.E. Oesterley, traducere in limba romana si ingrijire editie de Alexandru Anghel,
Bucuresti, Editura Herald, 2006

Coman, Mihai, Bestiarul mitologic romdnesc, Bucuresti, Editura Fundatiei Culturale
Romane, 1996

Cosma jr., Aurel, Mitologia romdneasca. Cosmogonia. Originea omenirii. Lumea
spiritelor, editie ingrijita si prefata de I. Oprisan, Bucuresti, Editura Vestala, 2015

Cosbuc, George, Elementele literaturii populare- Antologie, prefata si note de I. Filipiuc,
Cluj-Napoca, Editura, Dacia, 1986

Eliade, Mircea, Faurari si alchimisti. Traducere din francezd de Maria Cezar Ivanescu,
Bucuresti, Editura Humanitas, 1996

Evanghelia dupa Toma. Editie bilingva, traducere din limba copta, studiu introductiv si
note de Gustavo-Adolfo, Loria Rivel, editie ingrijita de loan-Florin Florescu, Iasi, Editura
Polirom, 2003

Evola, Julius, Traditia hermetica. Simbolurile ei, doctrina si ,,Arta Regala”, traducere de
Ioan Milea, Bucuresti, Editura Humanitas, 1991

Idel, Moshe, Raul primordial in Cabala. Toralitate, perfectiune, perfectibilitate, traducere
din limba engleza de Maria-Magdalena Angelescu, Iasi, Editura Polirom, 2015

Jung, C.G., Psihologie si alchimie. Reprezentari ale mdantuirii in alchimie. O contributie
la istoria ideilor alchimiei, traducere de Maria-Magdalena Anghelescu, Bucuresti, Editura Teora,
1996.

Jung, C.G., Simboluri ale transformarii. Eroul si arhetipul mamei, vol.ll, traducere de
Maria-Magdalena Anghelescu, Bucuresti, Editura Teora, 1999

Olinescu, Marcel, Mitologie romdneasca. Cu desene si xilogravuri de autor, editie critica
si prefata de I. Oprisan, Bucuresti, Editura Saeculum 1.O., 2003

Pamfile, Tudor, Povestea lumii de demult. Pamdntul dupa credintele poporului romdn.
Sfarsitul lumii dupa credintele poporului roman, editie ingrijitd si cuvant inainte de Antoaneta
Olteanu, Bucuresti, Editura Paideia, 2002

Rank, Otto; Hans Sachs, Psihanaliza si stiintele umaniste, traducere si ingrijire editic de
Brandusa Popa, Bucuresti, Editura Herald, 2012

Rykowski, aisist.univ.dr. Rafait, Motivul furtului astrilor in basmele romanesti si cele ale
popoarelor vecine in ,,Annales Universitatis Apulensis ”. Series Philologica, vol. 13, tom 1/2012,
Alba lulia, 2012

Vladutescu, Gh., Filosofia legendelor cosmogonice romdnesti, Bucuresti, Editura
Minerva, 1982.

402

BDD-A23169 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:16 UTC)


http://www.tcpdf.org

