
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 8/2016 

 

79 

 

SOPHIA AND NOUS IN THE HERMETIC AND JUDEO-GNOSTIC THINKING 
 

Adriana Claudia Cîteia 
Assoc. Prof., PhD, “Ovidius” University of Constanţa 

 

 

Abstract: The aim of this study is to analyze the archetipal values of wisdom as sophia and 

nous, in greek and iudeo-gnostic approach. The purpose was to explore the greek perspective 

of phronesis from the Nicomachean Ethics and to compare it with the concept of Sofia with its 

three hypostases: Hochmach, Prounkos, Typos, related with Nous and Logos. 

In the gnostic vocabulary, Sofia is asociated with the feeling of inadequacy and the 

preparation to meet the Divine, to return in anoikeion- the anti-world of liberty. 

 

Keywords: wisdom, sofia, nous, phronesis, archetype. 

 

 

În literatura antică greco-romană, phronesis aristotelic
1
 şi prudentia ciceroniană au 

sensul de discernământ, înţelepciune practică, sursele prudenţei fiind memoria, cunoaşterea 

acumulată prin experienţă, dar şi inteligenţa, capacitatea de înţelegere a unei situaţii aflate în 

derulare
2
. 

 În discuţia asupra virtuţilor intelectuale, din Etica Nicomahică
3
, sunt menţionate 

sophia- înţelepciunea contemplativă, teoretică şi phronesis- înţelepciunea practică, acea formă 

a inteligenţei care ghidează şi controlează acţiunile. Binele moral este produsul a doi factori 

aflaţi într-o relaţie de interdependenţă: abilitatea intelectuală care derivă din dezvoltarea 

phronesis-ului şi dispoziţia emoţională, virtutea naturală, binele natural. Phronimos este 

înţelepciunea practică având ca fundament experienţa morală în deplin acord cu idealul de 

viaţă şi principiul de viaţă
4
. 

 Aşadar, sophia reflectă acumulările teoretice, iar phronesis, experienţa practică de 

natură politică, socială, morală care susţine acţiunile şi deciziile. Înţelepciunea practică 

asigură o dezvoltare corectă a sinelui emoţional, sub îndrumarea propriului intelect, a propriei 

inteligenţe
5
. 

 La începutul cărţii a VI-a din Etica Nicomahică, Aristotel aminteşte auditoriului său că 

omul bun (în sens moral) trebuie să evite excesele. Comportamentul său trebuie să fie 

prudent, guvernat de o regulă. Ingredientele necesare elaborării acestei reguli sunt logos şi 

phronimos. Phronimos indică un principiu al echidistanţării faţă de propriile limite, al 

distanţării de patimi, afecte, cu scopul de a asigura o medicină a sufletului bazată pe prudenţă 

ca formă de manifestare a înţelepciunii practice.
6
  

Pentru sophia, H. Joachim propune o traducere interesantă- geniu speculativ, iar 

pentru phronesis, o posibilă traducere ar fi geniu deliberativ. 

a. Sofia-Hochmah  

                                                
1 Aristotel, Etica Nicomahică, VI; H.H. Joachim, Aristotle, The Nicomachean Ethics, a Commentary by the late, edited by 
D.A. Rees, Oxford  at the Clarendon Press, 1955, VI. 
2 Francis Goyet, ―Montaigne and the notion of prudence‖, în  Cambridge companion to Montaigne, Cambridge University 
Press, 2005., p. 118-132. 
3 H.H. Joachim, op.cit., p. 70. 
4 Etica VI, 1144b1-1145a11. 
5 Danielle Lories, Le sens commun et le jugement du phronimos. Aristote et les stoiciens, Louvain-la-Neuve, Peeters, 1998, 
passim. 
6 H.H. Joachim, op. cit., p. 163. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:27 UTC)
BDD-A23130 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

80 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Termenul ebraic Hochmah (raţional, înţelept
7
), ca şi termenul grec Sofia, cu valenţele 

sale iudaice, gnostice şi creştine conţine o trimitere la Geneză (în varianta gnostică şi iudeo-

creştină). 

Sofia este în arhetipologia creştină sursa făpturii integrale (pasa he ktisis), iubirea 

intratrinitară
8
. Ca raţiune formatoare în raport cu Făptura, ea este conţinutul ordonator al 

raţiunii divine. Sofia este legătura între a fi gândit şi a exista
9
. Sofia nu există independent de 

Logos. Sfântul Athanasie cel Mare înţelegea prin Sofia, firea omenească a lui Christos, 

Biserica creştină. 

În Pilde 8, 22, Înţelepciunea vorbeşte despre sine: „Domnul m-a zidit la începutul 

lucrărilor Lui‖. Sofia face parte din structura arhetipală a omului „ca o pecete‖. Sfântul 

Athanasie foloseşte expresia  typon tina- o oarecare pecete, folosind adjectivul tina în locul 

prepoziţiei kata, din Geneză: omul poartă o oarecare pecete a înţelepciunii, o oarecare 

asemănare cu arhetipul celest. Înţelepciunea este reprezentată în lume, se revarsă în Creaţie, 

termenul grec fiind ekhysis (care indică o separare de planul divin) şi nu katabasis- termen 

care defineşte impulsul coborârii, manifestării divine în lume, prin Întruparea lui Iisus. În 

Sirah, 1, 8-9, verbul preferat este exeheo, în timp ce pentru pogorârea Duhului Sfânt verbele 

utilizate sunt didomai, pempein, afiein. 

 Sofia ia parte la viaţa divinităţii triipostatice, dar nu ca parte a perihorezei. Ea este 

distinctă în raportul cu ipostasurile divine, având un sens diferit în relaţia cu fiecare ipostas: în 

relaţia cu Tatăl este temelia făpturii, în relaţia cu Logos-ul este raţiunea făpturii, iar în relaţia 

cu Sfântul Duh este spiritualitatea făpturii
10

. 

În mistica iudaică, Hochmah este Gândirea Supremă, aflată la baza actului creator. 

Sursa sefirei Hochmah este Ain- Infinitul divin. Dumnezeu a creat Lumea întemeind-o pe 

Înţelepciune (Proverbe 3, 19) şi construind-o prin bunătate (Psalmi, 8, 3, Zohar I, 195 a). 

Înţelepciunea divină se află în Punctul Suprem, punctul de început al Creaţiei
11

. Aşadar, 

înţelepciunea divină, Hochmah se manifestă prin Bereshit (Început)-arhe.  

În Zohar (I, 2b, 3b), cel Preasfânt se foloseşte de litera Beth, pentru a crea Lumea, 

Beth fiind iniţiala Binecuvântării (Baroukh). Primele două cuvinte din Scriptură au drept 

iniţială litera Beth (bereshith bara). Începutul spaţio-tempural, dinamica Creaţiei sunt 

fundamentate pe verbul divin şi înţelepciunea divină; Înţelepciunea nu încetează să se 

transforme în verb pentru a asigura continuitatea Creaţiei, plinătatea Lumii (Ps 2, 16; 8, 33; 

verbul a întemeia este în greaca veterotestamentară stereomai. 

În Zohar
12

, sefirele Hochmah şi Binah- Înţelepciunea şi Inteligenţa sunt Tatăl şi Mama 

celor şapte potenţe explicate de cabalişti ca arhetipuri ale întregii Creaţii şi prezentate în 

Geneză ca zile originare
13

. În Proverbe IX, 11, Înţelepciunea clădeşte o casă cu şapte coloane. 

Cabala lurianică face distincţia între Ain- nimicul premergător Creaţiei şi Tehiru- un 

spaţiu pneumatic creat prin retragerea lui Dumnezeu în Sine, premiză a existenţei 

independente de El. Tehiru desemnează caracterul virtual al Creaţiei. Ain este motorul imobil 

al Genezei (Zohar II, 90a), locul de unde ţâşneşte fluviul existenţei, Tehiru indică retragerea 

divinului din Creaţie, autoexcluderea. Punctul de retragere-even şetiia- este în mijlocul 

                                                
7 P. Florenski, Stâlpul şi temelia adevărului,. Încercare de teodicee ortodoxă în douăsprezece scrisori, Editura Polirom, Iaşi, 
1999,  p. 463, nota 572. 
8 Romani 8, 22., Pilde, 8,35. 
9 Ioan 10, 14; Matei 7, 23. 
10 P. Florenski, op. cit., p. 222. 
11 Al. Şafran, Cabala, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 1999, p. 30. 
12 Ibidem, p. 137. 
13 G. Scholem, Cabala ţi simbolistica ei, Editura Humanitas, Bucureşti, 1996, p. 118. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:27 UTC)
BDD-A23130 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

81 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Lumii
14

. Ain este realitatea imaterială din care apare materia. Imaterialitatea devine atributul 

Înţelepciunii, Gândirii, Rostirii
15

. 

În Cartea Proverbelor, Sofia este un demiurg auxiliar (Proverbe 8, 29), idee preluată 

şi în Omiliile Pseudoclementine (16, 11f), unde Simon Magul interpretează în cheie gnostică 

pasajul din Geneza 1, 26 („să facem om după chipul şi asemănarea noastră) ca implicând mai 

mulţi Creatori.  

Înţelepciunea strigă pe uliţe (Cartea Proverbelor 1, 20-21), înalţă glasul în pieţe, 

cheamă de pe zidurile şi de la porţile cetăţilor. Strigătul, expresie a relaţiei verbale, imperative 

dintre Dumnezeu şi umanitate apare şi în Ioan 7, 37, verbul krazein- a striga fiind utilizat în 

Noul Testament de 50 de ori. În fragmentul 1, 20, verbul hymnein are sensul de chemare: 

Înţelepciunea cheamă, înalţă imnuri, vorbeşte clar (parresian ago), strigă (kerysein). Verbul 

kerysein are în Noul Testament sensul de predică
16

. În Proverbe 8,1,  Sofia strigă, cheamă 

(parakalein) „ca să se facă auzită‖. Ea este „pom de viaţă‖ (Proverbe 3, 18). Sofia ca Demiurg 

auxiliar are ca sursă acelaşi fragment: „prin Înţelepciune a întemeiat Domnul pământul, prin 

pricepere (fronesis) a întărit cerurile‖. 

Înţelepciunea (Sofia), Cunoaşterea (Gnosis), Priceperea (Fronesis) îşi au 

contraarhetipurile în Kenoma, în Neştiinţă, Nebunie, Moarte (Proverbe 9, 13). 

Sofia este prima dintre lucrările divine (prote erga kyriou), cea care construieşte 

(verbul grec utilizat în Proverbe 8, 30 este armozo), Meşterul divin. 

Îndemnul Sofiei din Proverbe 9, 5:‖ veniţi de mâncaţi din pâinea mea şi beţi din vinul 

pe care l-am amestecat‖ trimite cu gândul la îndemnul din Isaia 55, 1:‖voi cei însetaţi veniţi la 

ape‖, din Ioan 4, 14:‖ cel ce va bea din apa pe care i-o voi da Eu, nu va mai înseta în veac‖ şi 

6, 27: „lucraţi nu pentru mâncarea cea pieritoare, ci pentru mâncarea ce rămâne spre viaţa 

veşnică‖. 

b. Sofia Prounikos 

În mitologia gnostică, la căpătul unui lung şir de syzigoi (perechi de ipostaze divine) 

emanate din Tatăl Nenăscut (Pater Agennetos), ultim eon al Dodecadei, Sofia închide 

Pleroma divină (spaţiul plenitudinii, al luminii, al Binelui) alături de Horos-eonul limită. 

Dincolo de graniţele Pleromei, se află lumea Arhonţilor planetari teriomorfi,  supuşi 

Demiurgului Lumii de Jos (Hysterema)
17

. 

În mitologia barbelognostică
18

, Sofia are atributul Prounikos- Indisciplinata
19

 sau într-

o altă variantă etimologică a Annei Pasquier, Cea care poartă o povară. Sofia încearcă să 

urce până la Tatăl Nenăscut, iar din neliniştea sa, se naşte Proarhon, Demiurgul Ignorant al 

lumii terestre.  

În mitologia ofită, Sofia ia naştere din razele de lumină divină, pe care cel de-al treilea 

eon al Pleromei, Mama celor Vii nu reuşeşte să le reţină în totalitate. Sofia Prounikos, născută 

printr-un accident divin, coboară deasupra Apelor primordiale şi îşi face din valuri un trup;  

prizonieră la graniţa dintre Pleroma şi Hysterema, Sofia formează cu trupul ei, cerul vizibil
20

. 

Exilul Sofiei ia sfârşit prin intervenţia eonilor; eliberată de povara materiei, se reîntoarce 

printre semenii săi, lăsând în urmă Neliniştea şi Intenţia Patimă-Ahamot. 

                                                
14 G. Scholem, op. cit., p. 126. 
15 Al. Şafran, op. cit., p. 314-315. 
16 Matei 3,1;Marcu 1,4; 7 Luca 3,3. 
17 I. P. Culianu, Arborele gnozei. Mitologia gnostică de la creştinismul timpuriu la nihilismul modern, Editura Nemira, 
Bucureşti, 1998, p. 117-118. 
18 Ibidem, p. 120. 
19 Anne Pasquier, „Prouneikos A Clourful Expresion to designate Winsdom in Gnostic Texts‖, in Karea L. King (ed.), 
Images of the Feminine in Gnosticism, Fortress Press, Philadelphia, 1988, p. 47-66. 
20 I. P. Culianu, Arborele gnozei, ed. cit., p. 124. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:27 UTC)
BDD-A23130 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

82 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Într-o altă versiune a mitului, evocată de I. P. Culianu
21

, după un text al lui Hipolit, 

Sofia este cel mai tânăr eon al Pleromei; din dorinţa de a imita actul creator al Tatălui, 

neştiind că puterile ei sunt mult inferioare, Sofia crează o substanţă imperfectă (ektroma). 

Alungată din Pleroma, Sofia cade pradă neliniştii, durerii, confuziei; în ajutorul său, este 

trimis în cele din urmă eonul Karpos (Rod), emis de întreaga Pleromă
22

. 

Scenariile gnostice au aşadar ca elemente comune, dorinţa de imitaţie ca impuls 

demiurgic, pedeapsa exilării din Pleroma, suferinţa şi reîntoarcerea-epistrofe cu ajutorul unui 

eon salvator, ipostază a Tatălui Îndurător (epekoos). Sofia se comportă ca un Trickster 

feminin; doreşte să imite actul creator al Tatălui şi priveşte în jos, gest nepermis în ierarhia 

Pleromei. În anumite texte sethiene şi ofite este androgină, apariţia sa fiind accidentală, iar 

comportamentul asemănător unui demiurg ignorant, care creează din joacă, din orgoliu sau 

dintr-un impuls mimetic cu cauze multiple (orgoliu, admiraţie faţă de Pater Agennetos). 

Dimensiunile sale arhetipale sunt nenumărate: dorinţa de imitaţie, impulsul creator, 

căderea şi salvarea, căutarea şi redescoperirea de sine, dorinţa de depăşire a propriilor limite 

sunt uşor de recunoscut în structura identitară individuală. De altfel, arhetipul Înţelepciunii 

Căzute şi Salvate este parte a antropogoniei gnostice. 

c. Sofia -Typos 

În Scrisoarea a X-a din Încercarea de teodicee ortodoxă, Pavel Florenski
23

 dedică o 

amplă analiză conceptului creştin de Sofia, pornind de la un fragment din Epistola către 

Romani
24

, în care Inţelepciunea este Rădăcina (ktisis) tuturor lucrurilor, calea de acces spre 

viaţa intratrinitară, „esenţa originară a Făpturii‖
25

.  

Una în Dumnezeu şi multiplă în făptură, Sofia are un caracter logosic, este Raţiunea 

formatoare a lumii. În ipostaza sa de persoană ideală a omului, Sofia este pre-existentă
26

 : 

„Domnul m-a zidit, la începutul lucrărilor Lui, înainte de lucrările Lui cele mai de demult‖. 

Înţelepciunea este pecetea (ektypoma, typos în Romani I, 19) divină în întreaga Creaţie. Sofia 

este ideea-forţă care formează lucrurile
27

. Sofia-typos este reflectarea Divinităţii în Creaţie, 

imagine a imaginii divine (eikonos katřeikona), sursa armoniei universale. 

Sofia este „ansamblul ipostatic pre-lumesc de prototipuri divine ale celor ce sunt‖
28

; 

printre prototipuri, prefigurări- prostetypoi se află şi omul
29

. Omul prefigurat- anthropos 

prostetypomenos poartă pecetea înţelepciunii divine ca eikon katřeikona – imagine a imaginii 

şi primeşte astfel posibilitatea vieţii veşnice. 

În Corpus Hermeticum (Poimandres), Hermes îi defineşte lui Tat, Numărul- condiţie a 

consistenţei, constituirii, compunerii şi descompunerii. Unităţile generează şi măresc 

Numerele, apoi prin diviziune, se întorc în sine. Fluxul şi refluxul Unităţilor asigură 

împlinirea vieţii, deopotrivă în Parte şi Întreg. Mişcarea constantă dinspre şi înspre Unitate 

înseamnă biruinţă asupra Morţii. Nimic din Universul învăluit de Zeu nu se pierde, nu dispare 

cu desăvârşire, ci se metamorfozează. Moartea este suplinită de Uitare (idee care se regăseşte 

şi în neognosticism
30

). Unitatea fiind începutul tuturor lucrurilor conţine toate numerele, fără 

                                                
21 Ibidem, p. 127. 
22 Ibidem. 
23 P. Florenski, Stâlpul şi Temelia Adevărului. Încercare de theodicee ortodoxă în douăsprezece Scrisori, Editura Polirom, 

Iaşi, 1999, p. 204-251. 
24 Romani, 8, 22 
25 P. Florenski, op. cit., p. 208. Romani 5, 5. 
26 Pilde 8, 22. 
27 P. Florenski, op. cit., p. 211. 
28 Ibidem, p. 221. Efeseni, I, 3-5. 
29 Atanasie cel Mare, „Cuvântul al doilea împotriva arienilor‖, în Opera omnia, opera et studio Monachorum Ordinis s. 
Benedicti, Parisiis, 1798, p. 543. apud P. Florensky, op. cit, p. 469, n. 613, 619. 
30  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:27 UTC)
BDD-A23130 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

83 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

a fi conţinută de vreun număr şi generează fiecare număr, fără a fi generată de vreunul. 

Universul devine astfel o nesfârşită operaţie matematică, aflată sub semnul Unităţii
31

. 

În hermetism, ca şi în mistica iudaică, puterile divine, aspectele prin care Divinitatea 

se reflectă în înţelegerea omenească, sunt zece. Filosofia hermetică imaginează un univers 

domenial, cei trei „holoni‖ fundamentali fiind Zeul, Lumea şi Omul, având ca limită 

interdomenială (horos) Cunoaşterea. Zeul dăruieşte Vorbirea tuturor oamenilor, dar 

Înţelegerea rămâne privilegiul celor aleşi. Chemarea Crainicului divin, trimis înaintea 

sufletelor oamenilor cu Vasul Înţelegerii, îndemnul Lui la Botezul întru Cunoaştere trimite cu 

gândul la strigătul Sofiei. Cei ce au ascultat chemarea au devenit părtaşi la cunoaştere, 

devenind desăvârşiţi. În Poimandres (I, 27, 28, 74), Gândirea este în Zeu, iar raţiunea se află 

în Gândire. 

În Zohar (I, 16 b, p. 18), metamorfoza Gândului în Cuvânt este sonoră, sunetul ei 

având ecou în Creaţie. Ein Sof-Infinitul loveşte cu sunetul Cuvântului, Neantul. În 

Poimandres, din vocea nedesluşită şi tânguitoare a Începutului şi din lumina Gândului Divin 

s-a desprins Cuvântul Sfânt şi s-a alăturat Naturii; Verbul divin crează un spaţiu de rezonanţă.  

În prima viziune a lui Hermes, din unirea între Gândul şi Cuvântul Tatălui apare viaţa 

(Zoe). Gândul (Nous-Dumnezeu) a zămislit, prin Cuvânt un Nous-Demiurg care la rândul său 

a generat Şapte Stăpânitori ai Destinului care cuprind în cercurile lor Lumea Sensibilă. 

Generarea este guvernată de legile Providenţei şi Armoniei. Între Nous-Dumnezeu şi Nous- 

Demiurg nu există rivalitate, ca în dualismul maniheist. Este afirmată însă, anterioritatea 

absolută a Nous-ului Dumnezeu asupra tuturor lucrurilor create. El este „forma arhetipală, 

Principiul anterior începutului fără sfârşit‖ (I,8). În Cabala dogmatică, armonia rezultată din 

coincidenţa contrariilor este explicată cu Teoria balanţei- a naturilor opuse din fiecare 

structură sefirotică. 

Înainte de Geneza veterotestamentară, Cabala plasează  arhetipurile negative-„lumile 

regilor edomiţi‖, înlăturate de Dumnezeu Însuşi. Ideea de Monadă ca existenţă pozitivă este 

exprimată de sefira Kether- balanţa negativului şi pozitivului. Kether este Punctul Primordial, 

Punctul Neted, Bătrănul Bătrânilor, Bătrânul Zilelor, Arikh Anpin-Marea Faţă, Makro 

Prosopon- în parte ascuns, în parte manifest. Lumea sefirelor-Olam Atziloth este o lume 

arhetipală din care derivă încă trei structuri cosmice: Olam Briah-Lumea Creaţiei, Olam 

Yetzirah-Lumea formării (Lumea angelică) şi Olam Asiia- Lumea Acţiunii, Lumea Materiei. 

Teologia hermetică, apofatică este dublată de o ontologie a excesului şi ascunderii 

divine. Orice calificare sau reprezentare a Nous-ului Dumnezeu este imposibilă. El nu este 

material, nu se află în Timp, nu se schimbă, nu se transformă. Nous hermetic este deopotrivă 

invizibil şi evident, necorporal şi omniform; nu are nici un nume fiindcă este Părintele tuturor 

lucrurilor şi are toate numele, căci toate sunt născute din El (Poimandres, 7, 8, 10). Nous este 

sursa armoniei contrariilor
32

; Nous-Dumnezeu, Unul-Tot (En to Pan) este Veşnicie (Aion).  În 

Cabala dogmatică, existenţa negativă este suma tuturor posibilităţilor, virtualitatea 

nonmanifestată, „copacul din sămânţă‖. Vălurile existenţei negative sunt Ain, Ain Sof-

expansiune nelimitată, Ain Sof Aur-lumina infinită.  

În gândirea iudaică, Existenţa Pozitivă – eheieh asher eheieh (Eu sunt fiindcă Eu sunt, 

Eu sunt Cel Ce Sunt) este definită ca sumă de arhetipuri dinamice, „pădurea din seminţe‖,  

sumă de tipare ale tuturor lucrurilor.  

În Zohar, printre prototipurile tuturor lucrurilor se află şi supra-forma Omului Ceresc, 

în unitate indivizibilă cu Fiinţa Divină, dar suport al imanenţei
33

. Omul sefirothic, celest 

rezumă toate arhetipurile, încorporeză Totalitatea divină. Acest prototip celest- Adam Ilaa 

                                                
31 Hermes Mercurius Trismegistus, Filosofia hermetică, Bucureşti, 1995, passim. 
32 Fr. Bonnardel, Hermetismul, Timişoara, 1992, p. 40-41. 
33 Zohar, Bo, 42b, apud Leo Schaya, Omul şi absolutul după doctrina Kabbalei, Editura Herald, Bucureşti, 2010, p. 143. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:27 UTC)
BDD-A23130 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

84 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

însumează cele zece sefiroth şi conţine misterul întregii Creaţii. Plenitudinea lui Adam Ilaa 

transcende prototipul suprem cauzal şi non-cauzal. Esenţa sa este Ain-Infinitul, Absolutul, iar 

forma sa arhetipică este însăşi Existenţa- Eheyeh.  

Omul sefirothic Adam Ilaa este sursa Adevărului şi Vieţii
34

. Creierul său este sefira 

Kether- Coroana divină, Înţelepciunea ontologică Hochmach, dar şi Binah-Inteligenţa 

cosmologică, oglinda în care se reflectă unitatea divină. Kether-Hochmah şi Binah sunt „cele 

trei capete care nu fac decât Unul‖
35

. Braţul drept este sefira Hesed-Îndurarea, iar stângul este 

Rigoarea- Din; trunchiul este Tipheret-Frumuseţea Supremă, Armonia, suma tuturor 

posibilităţilor create şi increate; coapsa dreaptă este puterea-Netsah, iar stânga Hod- Gloria 

divină; picioarele sale sunt Malkhuth, aspect feminin şi receptivitate. Cele două braţe şi 

trunchiul, triada sefirothică Hesed-Din-Tiphereth sunt arhetipurile spiritului uman şi ale 

Lumii Spirituale, iar din Malkhuth, emană întreaga lume corporală
36

. Corpul divin al lui 

Adam Kadmon, numit de cabaliştii Evului Mediu Şiur Koma a fost sursa unor serioase 

dispute privitoare la dimensiuni şi posibilităţile de măsurare
37

 

Adam Ilaa ca primă manifestare ce transcende forma şi individuaţia este numit şi 

Metatron- omul universal în ipostaza sa imanentă. Metatron este parte integrantă a lumii 

prototipurilor- Olam ha Beriah, a cărei esenţă este Shekinah, imanenţa indistinctă a celor zece 

sefiroth. Principiul spiritual dublu Shekinah ŔMetatron nu poate produce formele create fără 

principiul substanţial Avir, circumferinţa lumii spirituale. Avir este planul de reflexie al lui 

Metatron, limita dintre increat şi creat. În Avir-circumferinţa divină, aflată dincolo de orice 

dimensiune cosmică se află arhetipurile imanente a tot ce există în ceruri şi pe pământ. 

Metatron-Adam Ilaa are epitete ca Ophan-Roata, arhetip al tuturor lucrurilor, Malakh-

Înger, arhetip al fiinţelor celeste. 

Omul transcendent Adam Ilaa este numit şi Adam Kadmon; Omul imanent, Metatron 

fiind manifestarea sa spirituală; ipostază a sa, omul primordial Adam ha Rischon, supra-

formal (spirit), subtil-formal (suflet) şi grosier-formal (trup) este sursa stărilor individuale
38

. 

 În textele gnostice şi iudeo-gnostice, maamaroth- primele zece cuvinte (logoi) ale 

Creaţiei structurează imaginea omului perfect ca arhetip al lumii, preluând rolul celor zece 

sefiroth
39

. 

 În Cabala lurianică, toate lumile sunt concentrate în Adam Kadmon; lumi= universuri 

în sens gnostic
40

. 

Aşadar, cosmogonia ebraică pune omul în centrul Creaţiei, însumând cei zece logoi, 

maamaroth sau cele zece sefiroth; Creaţia se petrece în interiorul sau în exteriorul său, cele 

zece maamaroth sau sefiroth fiind ipostaze ale Monadei divine-Ehad. 

Adam Kadmon este divinul dezvăluit în lumea sefiroth-urilor, divinul confirmat în om. 

Adam Kadmon este în acelaşi timp omul interior, descoperit doar prin credinţă
41

. Însăşi 

structura Genezei este „scrisă‖ cu luminile din ochii lui Adam Kadmon. După înlăturarea 

forţelor răului (proces cosmogonic complex, exprimat în Cabala lurianică prin metafora 

Spargerii Vaselor) figura omului originar se formează din nou, în lumea Tikun-ului, a 

Reparaţiei, în cinci configuraţii Parzufim- chipuri ale lui Dumnezeu sau ale lui Adam 

Kadmon.  

Parzufim este un plan al Creaţiei în care se dezvăluie elementul masculin şi feminin al 

Creatorului; lumea Parzufim devine astfel un arhetip al lumilor inferioare, obţinute printr-o 

                                                
34 Ibidem, p. 144-145. 
35 Ibidem, p. 146. 
36 Ibidem, p. 147. 
37 Gershom Scholem, Cabala şi simbolistica ei, Editura Humanitas, Bucureşti, 1996, p. 146. 
38 Ibidem, p. 156-158. 
39 Moshe Idel, Cabala, noi perspective, Editura Nemira, Bucureşti, 2000, p. 168-169. 
40 Ibidem, p. 170-172, cu sursele istorice. 
41 Gershom Scholem, Cabala şi simbolistica ei, Editura Humanitas, Bucureşti, 1996, p. 118. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:27 UTC)
BDD-A23130 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

85 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

emanaţie însoţită de degradarea treptată a luminii divine. Desăvârşirea Creaţiei este 

imposibilă fără om- reflectare ultimă a lui Adam Kadmon în Lumea de Jos, a formei (Άsiia). 

Căderea lui Adam, primul om, din Asiia repetă procesul Spargerii Vaselor, în planul inferior 

al Creaţiei
42

. 

În teozofia cabalistică, Du Parţufim se referă la natura dublă a Omului Primordial, 

separat ulterior în entitate masculină şi feminină
43

. O etapă arhetipală androgină, urmată de 

separare şi de armonia celor două naturi- masculină şi feminină ascunde probabil un ideal al 

concordiei discors. Adam şi Eva, atributul judecăţii şi al îndurării sunt reflectări în Asiia ale 

sefirelor Ghevura şi Hesed
44

 sau conform unei scheme simbolice de la sfârşitul secolului al 

XIII-lea, Iesod şi Malkut
45

. 

În mistica islamică, lui Adam Kadmon îi corespunde al insan al-kamil-.Omul 

Universal
46

. În Creaţie se reflectă toate calităţile, atributele divine- nisab, fără confuzie sau 

separare. Toate lucrurile se regăsesc într-un unic arhetip: al-un-mudhaj al-farid, care se 

manifestă prin diferenţieri şi polarizări succesive (ca în modelul iudaic al structurii sefiroth şi 

Du Parzufim). Comună celor două sisteme de gândire pare a fi şi ideea de spaţiu lăuntric, 

individual în care se reflectă numele divine (al-batin). Omul şi universul sunt ca două oglinzi 

faţă în faţă, omul fiind rezumatul operei divine. Omul universal este sinteza tuturor stărilor 

fiinţei, prototipul uman al-un-mudhaj al-farid. 

Arhetipurile (al-ařyan ath-thabitah) sunt posibilităţi, dispoziţii principiale conţinute în 

esenţa divină. Dhikr- amintirea este o formă de cunoaştere a arhetipurilor reflectate în 

intelectul uman, o formă de contemplare a prezenţei divine în om (hadarat)
47

. 

 

BIBLIOGRAFIE 

 

Bonnardel, Fr., Hermetismul, Editura Amarcord, Timişoara, 1992 

Burckhardt, Titus, Doctrinele esoterice ale Islamului Editura Herald, Bucureşti 

Culianu, I., P., Arborele gnozei. Mitologia gnostică de la creştinismul timpuriu la 

nihilismul modern, Editura Nemira, Bucureşti, 1998 

Florenski, Pavel, Stâlpul şi Temelia Adevărului. Încercare de theodicee ortodoxă în 

douăsprezece Scrisori, Editura Polirom, Iaşi, 1999 

Goyet, Francis, ―Montaigne and the notion of prudence‖, în  Cambridge companion to 

Montaigne, Cambridge University Press, 2005., p. 118-132 

Idel, Moshe, Cabala, noi perspective, Editura Nemira, Bucureşti, 2000 

Joachim, H., H., Aristotle, The Nicomachean Ethics, a Commentary by the late, edited 

by D.A. Rees, Oxford  at the Clarendon Press, 1955 

Lories, Danielle, Le sens commun et le jugement du phronimos. Aristote et les 

stoiciens, Louvain-la-Neuve, Peeters, 1998 

Pasquier, Anne, „Prouneikos A Clourful Expresion to designate Winsdom in Gnostic 

Texts‖, in Karea L. King (ed.), Images of the Feminine in Gnosticism, Fortress Press, 

Philadelphia, 1988, p. 47-66 

Schaya, Leo, Omul şi absolutul după doctrina Kabbalei, Editura Herald, Bucureşti, 

2010 

Scholem, Gershom, Cabala şi simbolistica ei, Editura Humanitas, Bucureşti, 1996 

Şafran, Al., Cabala, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 1999. 

                                                
42 Ibidem, p. 127-132. 
43 Moshe Idel, Cabala, noi perspective, Editura Nemira, Bucureşti, 2000, p. 182-183. 
44 Ibidem, p. 185 şi urm. 
45 Ibidem, p. 190. 
46 Titus Burckhardt, Doctrinele esoterice ale Islamului Editura Herald, Bucureşti, 2008, p. 105-112. 
47 Titus Burckhardt, op. cit., p. 89-92, 105. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:27 UTC)
BDD-A23130 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

86 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:27 UTC)
BDD-A23130 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

