
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 8/2016 

 

23 

 

THE BOOK DESTRUCTION AS DEPOSITARY OF THE SPIRIT 
 

Nicolae Iuga 
Prof., PhD, “Vasile Goldiş” University of Arad 

 

 

Abstract: Relatively has been written much about the destruction of inconvenient books 

through burning. The first book burned in public by order of a state authority was apparently 

the book entitled ŖOn the Godsŗ belonging to the famous sophist of antiquity Protagoras, in 

the fifth century BC. The next inline was the Library of Alexandria, partially burned on 

several occasions, until it was completely destroyed during the Muslim invasion of Egypt, in 

the seventh century AD. After that, the books placed in the index by the Christian Inquisition 

of the Middle Ages were also destroyed. 

But there is another, less researched, indirect method of destroying books, respectively 

discrediting the Idea of the Book. It consists of destruction by reiteration, plagiarism and 

producing wastepaper.  

 

Keywords: The burning of books, the Library of Alexandria, Inquisition, wastepaper, 

plagiarism 

 

 

§  Distrugerea directă a Cărții prin ardere  

 Problema cred că ar trebui abordată doar după clarificarea răspunsului la întrebarea: 

dacă inventarea scrierii a fost un lucru bun sau un lucru rău? Sau, mai exact, în ce măsură a 

fost un lucru bun și în ce măsură un lucru rău? Bineînțeles, pentru omul de bun simț 

întrebarea poate părea ciudată, pentru că acesta va crede că inventarea scrierii a fost un lucru 

necondiționat bun, dar în istoria filosofiei întrebarea a fost pusă cu claritate, chiar în acești 

termeni, de către Socrate, într-un bine cunoscut dialog platonic (Phaidros, 274d – 275e).  

 Socrate repovestește, în felul său, vechiul mit egiptean
1
, potrivit căruia scrierea ar fi 

fost inventată nu de către muritori, ci de către Zeu. Toth era la vechii egipteni un zeu selenar, 

așadar un zeul al luminii puține și ambigue, reprezentat ca un om cu cap de pasăre cu vedere 

pătrunzătoare, zeu civilizatoric personificând cunoașterea în genere, știința și înțelepciunea, el 

este totdată inventatorul geometriei, astronomiei și al scrisului, patronul scribilor și călăuza 

sufletelor morților în lumea de Dincolo. Deci, zeul Toth se prezintă cu invenția scrisului la 

Faraonul care domnea atunci la Theba. Îi zice: privește mărite Faraon, știința scrisului îi va 

face pe egipteni mai înțelepți și mai cu ținere de minte. A fost găsit leacul împotriva uitării. În 

schimb, Faraonul îi spune că mai întâi trebuie să judece asupra a ce este folositor și ce este 

păgubitor în inventarea scrisului. Faraonul susține că, totodată, invenția va avea și efecte 

păgubitoare, că scrisul va aduce cu sine uitarea în sufletele celor care îl vor deprinde și le va 

slăbi ținerea de minte, prin lipsă de exercițiu și lenevie.  

 Punându-și speranța în scris – continuă Faraonul – oamenii își vor aminti din afară, cu 

ajutorul unor semne străine, nu dinăuntru prin efort propriu. Scrisul nu este făcut spre a întări 

ținerea de minte, ci dimpotrivă. Cât privește înțelepciunea, oamenii vor afla o mulțime de 

lucruri de prin cărți și vor socoti că sunt înțelepți, când de fapt cei mai mulți dintre ei nu vor 

avea nici un gând care să fie al lor. Despre texte, despre gândurile scrise, acestea pot să 

vorbească numai atunci când sunt însuflețite de spirit. Dar dacă le pui vreo întrebare, vrând să 

te lămurești asupra vreunei afirmații, textele nu îți răspund decât un singur lucru, mereu 

același. O cuvântare, odată ce a fost scrisă, are aceeași înfățișare pentru totdeauna, și pentru 

                                                
1 Platon, Opere, vol. IV, ESE, București 1983, p. 484 și urm.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:19 UTC)
BDD-A23122 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

24 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

cei care o pricep și pentru cei cărora nu le spune nimic. Este literă moartă, care nu știe ea 

însăși în fața cui se cuvine să vorbească și în fața cui să tacă. Iar dacă este contrazisă pe 

nedrept, scrisoarea nu se poate apăra singură, fără ajutorul autorului său. Acesta este, în 

rezumat, conținutul mitului repovestit de către Socrate.  

 Este evident că vorbirea, oralitatea, ca formă de comunicare este mai veche decât 

scrierea și este de admis că cele mai vechi forme de scriere au fost pictogramele sau 

ideogramele. O pictogramă reprezenta un obiect concret, semnificantul avea un semnificat, 

dar este îndoielnic că ar fi existat reguli de legare a unor pictograme între ele, ceva în genul 

unei proto-gramatici, care să urmeze legăturile reale dintre obiecte, spre a constitui o 

propoziție
2
. Adevăratul salt în istoria scrierii s-a produs doar atunci când s-a realizat trecerea 

de la scrierea pictografică la alfabet, de la semnul care denotă un obiect la semnul care denotă 

un sunet, de la un foarte mare număr de imagini iconice ale unor obiecte, respectiv de la 

echivalentul unui mare număr de cuvinte, la un număr foarte mic de semne, menite să redea 

câte un singur sunet elemntar pe care îl poate scoate aparatul fonator al omului, un fonem. 

Semnul nu mai indică un obiect concret, ci semnifică un sunet abstract, care luat în sine și în 

mod izolat nu înseamnă nimic în ordinea limbajului articulat. Așa s-a ajuns la sisteme de 

alfabet având doar în jur de treizeci de semne, și așa s-a ajuns și la posibilitatea de a exprima 

nu numai cuvinte, ci și relațiile dintre ele, corespunzător relațiilor dintre obiecte, adică la o 

structură gramaticală.  

 Această veritabilă revoluție s-a petrecum în Mesopotamia în urmă cu aproximativ 

cinci mii de ani
3
, scrierea în speță numidu-se „cuneiformă‖, pentru că „literele‖ se imprimau 

pe tăblițe de lut cu un băț tăiat oblic, care lăsa urme în formă de cui. Apoi tăblițele de lut erau 

întărite prin ardere și acoperite cu încă un strat protector de argilă drept „copertă‖, ceea ce a 

făcut ca multe dintre acestea să se păstreze intacte, în adevărate „biblioteci‖, printre ruinele 

acoperite cu nisip ale vechilor civilizații sumeriene, până în zilele noastre. În Egiptul antic, 

după cum se știe, existau două feluri de scriere, o scriere hieroglifică, având la bază 

pictograme sau ideograme, și o alta numită demotică, o scriere alfabetică. Aceste două tipuri 

de scriere au coexistat în cultura egipteană până târziu, în perioada ptolemeică, pentru că 

hieroglifele (literal: limbă sacră) denotau un complex de entități religioase și metafizice, care 

nu puteau fi înțelese decât numai în urma unui laborios proces de inițiere, în timp ce scrierea 

demotică de tip alfabetic, așa cum îi arăta și numele, era destinată unui larg public profan.  

 Apoi, cu aproximativ o mie de ani înainte de Christos, probabil din combinația unui 

mai vechi alfabet cuneiform ugaritic cu cel linear fenician, apare alfabetul așa-zis fenician sau 

„pătrat‖, în baza căruia se formează toate celelalte tipuri de alfabet – ebraic, grecesc, latin, 

chirilic – uzuale până în ziua de azi. Astfel textul scris, Cartea în sens larg, devine un 

important depozitar al Spiritului, scrierea capătă „funcția de tezaurizare a memoriei 

umanității‖
4
.  

 Mai întâi au fost fixate în scris izvoarele religioase, Cărțile inspirate de Sus și normele 

etico-juridice. A fost Codul de legi al regelui babilonian Hammurabi (1728-1686 î. H.), care 

se păstrează în „originalul‖ scris în alfabetul cuneiform, săpat pe o stelă de marmură neagră, 

aflată în prezent la Muzeul Louvre din Paris
5
. După aceea, vreo cinci secole mai târziu, avem 

Decalogul lui Moise, care a fost de asemenea scris pe două stele de piatră, „Tablele Legii‖, 

din păcate pierdute în urma distrugerii Ierusalimului și a Templului de aici de către romani, pe 

la anul 70 d. H.  Și, în fine, la aproximativ o mie de ani după Hammurabi, avem textele 

celebrilor legiutori greci și latini, Solon în Athena și Lycurg în Sparta, precum și Legea celor 

XII Table la Roma. Așadar, prima mare utilitate a scrierii s-a manifestat în transmiterea 

                                                
2 Ferdinand de Saussure,  Curs de lingvistică generală,  Polirom, Iași, 1998,  p. 81.  
3 Jean-Jacques Glassner,  Écrire à Sumer: l'invention du cunéiforme, Seuil, 2001. 
4 Henri Joly, Lřécriture et la parole, în vol:  Le Renversement platonicien : logos, épistémè, polis, Paris, Vrin, 1974,  p. 112.   
5 Nicolae Iuga, în  Codul lui Hammurabi, Ed. Proema, Baia Mare, 2001, p. 59 și urm.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:19 UTC)
BDD-A23122 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

25 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

narațiunilor religioase fiundamentale și în formularea dreptului, a reglementărilor juridice. De 

acuma înainte, legile nu mai sunt nescrise ci scrise, textele legilor sunt afișate în public și 

accesibile oricărui om cunoscător al scrisului, cunoașterea legilor de către cetățean devine o 

obligație și este prezumată datorită publicării legilor, iar publicarea devine o condiție sine qua 

non a intrării lor în vigoare.  

 Fixarea unor idei în scris și cunoașterea tot mai răspândită a scrisului a avut consecințe 

importante asupra societăților arhaice, a însemnat trecerea la o civilizație a scrisului, a Cărții, 

și a modificat în plan individual și social evoluția cunoașterii, a memoriei și a limbajului. 

Faptul că inițial scrisul a fost utilizat pentru fixarea normelor juridice, care trebuiau să fie 

expresii ne-echivoce, bine determinate, lapidare și concise, nu a permis din start manifestarea 

inflației în ceeea ce privește scrisul, respectiv înmulțirea fără sens a scrierilor. Stilistic, un text 

de lege nu admitea considerații exterioare sau expresii parazite. O inflație a scrierilor – și prin 

aceasta o relaxare și o diluare a Spiritului depozitat în texte – a avut loc abia după ce au 

început să apară în public scrierile cu caracter literar și după ce a apărut obiceiul ca să fie 

fixate în scris discursurile cu caracter politic.  

 Spre a învedera importanța Cărții în genere în ansamblul civilizației contemporane, 

celebrul filosof al științei Karl Raimund Popper ne propune să facem un experiment mental. 

Anume, să ne imaginăm două cataclisme posibile, care să afecteze semnificativ suprafața 

întregului pământ. În cazul primului cataclism, dacă am presupune că toate elementele 

civilizației actuale (ustensile, mașini etc.) ar fi distruse și informația cognitivă din memoria 

oamenilor s-ar șterge, însă dacă ar supraviețui cărțile, revistele, bibliotecile și capacitatea 

oamenilor de a citi, civilizația umană și-ar putea relua cursul în câteva decenii, și încă de la un 

nivel acceptabil. În al doilea caz, dacă am presupune că, printr-un cataclism, dispar complet 

cărțile, revistele și bibliotecile, atunci capacitatea de lectură a omului s-ar dovedi inutilă, iar 

relansarea civilizației ar avea nevoie de mai multe milenii, spre a atinge din nou nivelul 

actual
6
.   

 Revenind la mitul povestit de către Socrate cu privire la inventarea scrisului, trebuie să 

vedem mai întâi în ce măsură un text este literă moartă și în ce măsură el conține și un spirit 

viu. Textul în sine „tace‖, cum scrie Platon. El iese din sine și din tăcere abia atunci când 

interacționează cu spiritul cititorului. Pentru un cititor cu handicap cultural sever (ca să zicem 

așa), textul nu spune nimic. Pentru un astfel de cititor, nu există nici o diferență – vorba lui 

Petre Țuțea – între un ziar banal și Critica rațiunii pure; ambele sunt niște obiecte 

confecționate din hârtie și impregnate cu cerneală. Abia atunci când cititorul vine cu spiritul 

său în actul lecturii, textul capătă viață, „comunică‖ și își dezvăluie treptat adâncimile de 

spirit pe care autorul său le-a pus în el. Lectura autentică se realizează în fapt ca interacțiune 

vie și evoluție conjugată, prin mijlociri reciproce, a „fenomenologiei‖ particulare a două 

spirite, al autorului și al cititorului. Totuși, spiritul autorului depus în text are din start două 

neajunsuri importante. Întâi, textul nu poate purta un dialog cu cititorul în sens propriu, ca 

alternanță de întrebări și răspunsuri, așa cum o pot face oamenii vii, prin viu grai. Și în al 

doilea rând, „tăcerea scrierii este echivocă‖
7
, pentru că ea semnifică de fiecare dată un singur 

lucru, mereu același, după cum poate să nu semnifice nimic. În schimb, cititorul are în 

permanență în sufletul său limbajul interior, „tăcut‖, care constituie gândirea, o gândire 

prezentă, in actu. Iar scrierea nu are apanajul acestui fel de tăcere, a limbajului interior. Când 

ambii tac – atât scrierea cât și cititorul – ei tac de fapt tăceri diferite.  

 Există scrieri, Cărți mari, care pot provoca mari neliniști, mișcări și dislocări ale 

Spiritului, care se pot solda cu schimbări sociale mai mult sau mai puțin profunde și violente. 

De exemplu, o astfel de schimbare socială majoră și violentă a fost Revoluția Franceză de la 

                                                
6 Karl R. Popper, Filosofie socială și filosofia științei, Editura Trei, București, 2000, p. 48. 
7 Henri Joly, op. cit., p. 115.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:19 UTC)
BDD-A23122 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

26 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

sfârșitul  secolului al XVIII-lea, produsă după cum se știe sub înrâurirea cărților 

Iluminismului. Fostul rege al Franței Ludovic al XVI-lea a fost detronat de către revoluționari, 

a fost declarat simplu cetățean sub numele de Louis Capet, a fost judecat, condamnat la 

moarte și executat. În jumătatea de an scursă de la arestarea sa și până la execuție (august 

1792 - ianuarie 1793), în detenție, cetățeanul Capet a avut răgaz și a citit câteva dintre 

scrierile lui Voltaire. A demonstrat că înțelege ce se întâmplă, exclamând uluit că „omul 

acesta a distrus Franța‖
8
.   

 În genere, marile schimbări sociale, întemeietoare sau distructive, au fost cauzate și 

călăuzite de către Cărți, de asemenea mari. Spiritul din Cărți a irupt în exterior, în acțiune. 

„Legea‖ conținută în Pentateuh-ul atribuit lui Moise a condus la teritorializarea triburilor 

evreiești în Canaan și la întemeierea unei noi civilizații. Textele scrise de către Mahomed și 

grupate în Coran au provocat inițial, în primii zece ani, doar o luptă ce părea lipsită de 

importanță istorică între două triburi arabe, soldată cu fuga profetului de la Mecca la Medina, 

dar ulterior au cauzat expansiunea fulminantă a Islamului, în mai puțin de o jumătate de secol, 

pe distanțe de mii de kilometri, din Peninsula Arabică până la Gibraltar. În Europa 

Occidentală, într-un Ev Mediu al anarhiei provocate de popoarele migratoare, a apărut un 

„model sociologic‖ de succes, Cetatea lui Dumnezeu, carte elaborată de către Sfântul 

Augustin în Spiritului Evangheliilor, iar viața oamenilor a fost organizată mental în 

conformitate cu aceasta. Cruciadele și constituirea Bisericii Catolice ca organizație situată 

deaspura statului secular sunt consecințe ale acestei mentalități.    

 Au existat și Cărți care nu doar au determinat la acțiune și expansiune, ci au contribuit 

și la formarea și menținerea unui mental comun și a unității etnice a unor popoare în întregul 

lor. Civilizația greacă antică a fost deosebit de fragmentată, politic și geografic vorbind, fiind 

divizată în cetăți autonome, unele având chiar și divinități proprii, împrăștiate pe două 

continente, în insule și în colonii, dar a avut un element unificator puternic, o Carte. A fost 

Cartea care conținea epopeile homerice. Iar civilizația iudaică a reușit să-și mențină unitatea 

culturală și identitatea etnică, într-o diasporă care a durat în linii mari două mii de ani, tot 

datorită unei Cărți, Cartea în care era conținută Legea, Profeții și exegezele lor. Epopeile 

grecești și Biblia iudaică sunt Cărți depozitare ale Spiritului care au îndeplinit, pentru 

popoarele lor, funcții istorice asemănătoare.            

 Este adevărat, cărțile pot fi și primejdioase pentru ordinea socială în ceea ce are 

aceasta „natural‖ în ea, stabil și inconștient, este și firesc pentru că Spiritul conținut în Cetate, 

în cultura și instituțiile unui stat este conștiința constituită, iar Spiritul conținut în Cărți, lumea 

ideilor în general este conștiința constituantă.  

 În aceasta din urmă, în conștiința constituantă germinează și iau naștere elementele de 

noutate ale Spiritului și, prin acestea, ea intră în conflict cu sora sa geamănă, conștiința 

constituită, care este refractară la nou și la schimbare. Într-un fel, Istoria Universală însăși 

poate fi privită ca o succesiune a momentelor de confruntare între cele două forme ale 

conștiinței, respectiv ale Spiritului (în locul pretinsei „lupte de clasă‖ ca „motor‖ al Istoriei), 

Spiritul Cetății și Spiritul Cărților. Lupta între cele două forme este câștigată, în cele din 

urmă, de fiecare dată de către Spiritul Cărților, de către ideile novatoare. De aceea Cetatea, 

atunci când este perturbată de schimbare și își simte amenințată ordinea constituită, va căuta 

să pedepsească pe autorii cărților, precum și Cărțile înseși. Șirul personalităților reprimate și 

ucise pentru ceea ce s-a numit „delicte de opinie‖ este foarte mare, la fel și lista cărților 

interzise și distruse este impresionantă.  

 Să ne reamintim doar că Biserica Catolică, prin organismul său numit Congregația 

pentru Doctrina Credinței, succesoare a fostei Inchiziții, a desființat lista cărților interzise, 

Index librorum prohibitorum  abia în anul 1966, în urma Conciliului II Vatican. Această listă 

                                                
8 Évelyne Lever,  Louis XVI, Librairie Arthème  Fayard, Paris, 1985 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:19 UTC)
BDD-A23122 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

27 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

neagră conținea peste patru mii de titluri de cărți, adunate în timp de șase secole, iar printre 

autorii interziși se numărau sute de nume de gânditori de primă mărime, filosofi, teologi și 

scriitori de celebritate și recunoaștere universală, care au făcut faima culturilor europene din 

toate timpurile. Erau puși la Index practic toți gânditorii importanți, care au contat în istorie, 

mai puțin Sfântul Toma d‘Aquino. Bineînțeles, toți erau periculoși, într-un anume fel. 

Biserica a consacrat chiar o formulă lapidară de condamnare pentru acest tip de delict: opus 

igne, autor patibulo dignos („opera este vrednică de foc, iar autorul de spânzurătoare‖!).  

 Totuși, nu Biserica Catolică a inaugurat o astfel de atitudine la adresa Cărții ci, oricât 

ar părea de curios, prigonirea cărților și a autorilor lor a apărut cu mult mai înainte, în 

democratica cetate Atena din antichitate. Despre filosoful Protagoras din Abdera (487 – 420 î. 

H.), contemporan cu Socrate și Pericle, se știe că a scris și o carte intitulată Despre zei, care 

începea astfel: „În ceea ce îi privește pe zei, nu pot să știu nici că există și nici că nu există, 

căci multe sunt cauzele care împiedică cunoașterea, dat fiind atât obscuritatea problemei, cât 

și scurtimea vieții omenești‖ (Diog. Laertios, IX, 51)
9
. Urmarea a fost că filosoful nostru a 

fost judecat pentru lipsă de evlavie față de zei și pedepsit cu expulzarea din Atena (el nefiind 

atenian), iar cu privire la scrierile sale s-a hotărât ca acestea să fie arse în piața publică, după 

ce au trimis crainicul să le strângă de la toți cei care le posedau. După opinia lui Hegel, cartea 

lui Protagoras Despre zei este prima carte din istoria universală care a fost arsă în public, din 

ordinul unei puteri de stat
10

.  Ultima oară – după câte știm noi – au fost arse cărți în Federația 

Rusă, din ordinului Ministerului Educației din această țară, în luna ianuarie 2016. A fost 

vorba de câteva zeci de titluri editate de către o fundație controversată
11

, finanțată de către 

ungaro-americanul George Soros, fundație implicată în destabilizatrea regimurilor politice din 

mai multe țări, după anul 1989.    

 Au existat și cazuri de ardere a cărților la grămadă, cărți aparținând unui număr mare 

de autori și în cantități mari, adevărate holocausturi în materie de cultură și în sfera Spiritului. 

Ar fi de ajuns să amintim doar celebra Bibliotecă din Alexandria. Întemeiată și înzestrată de 

către Alexandru Macedon, a fost îmbogățită mereu până la Iulius Cezar, ajungând la aproape 

un milion de volume (pergamente), provenite din India, Asiria, Persia, Grecia, Roma, Egipt. 

Suveranii egipteni din dinastia ptolemaică aveau obiceiul a prelua de la călătorii străini și de 

la vizitatorii Bibliotecii toate manuscrisele pe care aceștia le posedau, în scopul de a realiza 

copii după ele, care erau depozitate în aici. Tot aici au fost depozitate și versiunile originale 

ale tragediilor grecești, biblioteca personală a lui Aristotel etc. Apoi Biblioteca a căzut pradă 

războaielor civile și intoleranței religioase, fiind incendiată parțial în mai multe rânduri. 

Împăratul roman Theodosie cel Mare (379 - 395 d. H.) a lichidat – credea el – ultimele 

rămășițe de ceea ce se numea atunci păgânism din imperiu, spre a asigura astfel triumful 

deplin al creștinismului. A distrus templele vechi ale zeilor pre-creștini și a desființat Jocurile 

Olimpice, care aveau o vechime de peste o mie de ani. Tot în în timpul domniei sale, urmare a 

unui decret dat în anul 391, arhiepiscopul Theofil al Alexandriei a procedat la distrugerea prin 

ardere a unor cărți din Bibliotecă, considerate a fi anticreștine
12

, cum erau de exemplu cărțile 

lui Celsus.  

 Dar incendierea totală și pentru totdeauna a Bibliotecii s-a produs în timpul cuceririi 

arabe a Alexandriei de către califul Omar
13

, la anul 640 d. H. Acesta, aflând că în oraș există o 

mare Bibliotecă, în care se află depozitate în cărți toate cunoștințele lumii, a emis următorul 

                                                
9 Vezi și Diogene Laertios, Despre viețile și doctrinele filosofilor, ediție de Aram  M. Frenkian, Ed. Academiei, București, 
1963, p. 441.  
10 G. W. F. Hegel, Prelegeri de istorie a filosofiei, Ed. Academiei, București, 1963, p. 354.   
11 http://www.cotidianul.ro/ce-fundatie-controversata-a-sponsorizat-cartile-arse-in-curtea-unui-liceu-rusesc-274522/   
 
12 James Hannam,  The Mysterious Fate of the Great Library of Alexandria, în:  http://www.bede.org.uk/library.htm  
13 Idem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:19 UTC)
BDD-A23122 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

28 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

raționament, curat dilematic și profund criminal totodată. Dacă cărțile din Bibliotecă spun 

altceva decât Coranul, acestea vor fi considerate eretice și în consecință trebuie să fie arse. 

Dar dacă în Bibliotecă există și cărți care spun același lucru ca și Coranul, noi nu avem nevoie 

de ele pentru că noi avem Coranul, și în consecință pot să fie arse. Și au fost arse toate cărțile, 

timp de o jumătate de an, pergamentele și volumele de papirus fiind utilizate drept 

combustibil pentru încălzirea apei la băile orașului, fapt care îl va fi făcut pe Sf. Toma 

d‘Aquino să ne avertizeze că trebuie să ne fie „teamă de omul unei singure cărți‖
14

 (timeo 

virum unius libri), chiar dacă acea „singură carte‖ ar fi Coranul sau însăși Sfânta Scriptură.  

 A fost comis atunci un păcat de o gravitate extremă împotriva Spiritului, în măsura în 

care au existat aici mii și zeci de mii de cărți în manuscris, în exemplare unice, și care atunci 

au fost distruse pentru totdeauna, cărți despre care ni s-au păstrat doar unele referințe indirecte 

la marii doxografi ai antichității târzii, precum Clement Alexandrinul sau Diogene Laertios.  

 

 §  Distrugerea indirectă a Cărții prin grafomanie și producție de maculatură  

 În considerațiile pe care Platon le face asupra scrisului  (în Phaidros, 274d – 275e, 

vezi și supra) se mai află încă un argument menit să ridice semne de îndoială cu privire la 

utilitatea inventării acestei arte. „Cât privește înțelepciunea – zice divinul Platon – oamenii 

vor afla o mulțime de lucruri de prin cărți și vor socoti că sunt înțelepți, când de fapt cei mai 

mulți dintre ei nu vor avea nici un gând care să fie al lor‖.  

 Și, într-adevăr, ce este oare mai grav pentru Spiritul Sfânt și Obiectiv: (a) să avem o 

carte care a fost arsă după ce a fost citită, dar care a fost produsul unui spirit mare, al 

autorului, spirit care a fost și asimiliat anterior arderii cărții de către un anumit număr chiar 

restrâns de cititori, sau (b) să avem oameni care au citit o mulțime de lucruri de prin cărțile 

altora, fără să fi asmiliat nimic și fără să le fi fost stimulată cu nimic gândirea proprie, care 

poate nici nu există, dar care oameni se cred înțelepți fără să fie, „fără a avea nici un gând care 

să fie al lor‖?  Noi înclinăm să credem că este mai grav și mai periculos să avem oameni care 

să citească fără rost, ca un celebru personaj al lui Gogol (iobagul Petrușca din Suflete moarte), 

apoi să scrie ei înșiși „cărți‖ tot fără rost și să se creadă scriitori când de fapt nu sunt, decât ca 

o carte importantă să fi fost arsă complet și toate exemplarele ei dispărute ireversibil, pentru 

că o carte mare, dacă este citită adecvat chiar și de către un singur cititor, există o șansă ca din 

această carte să se insereze ceva în Spiritul Universal nepieritor.  

 Există oameni care scriu fără să fie cazul, adică fără să aibă cultura necesară, 

originalitate suficientă și vocație de scriitor – care este și necesară și suficientă. Și, totuși: de 

ce oamenii aceștia scriu? Mobilurile psihologice pot să fie mai multe: nevoia de falsă 

recunoaștere și valorizare socială, de influență și manifestare a puterii, oamenii scriu din 

vanitate, orgoliu, calcul meschin, interese pragmatice sau mercantile, din ceea ce Titu 

Maiorescu a numit „beție de cuvinte‖ și din grafomanie patologică. Dar toate aceste explicații 

au un neajuns: sunt exclusiv de ordin moral. Toate acestea implică sugestia că omul ar putea, 

prin voință proprie, să se abțină de la degradarea ideii de Carte și a ideii de Scris. Un filosof 

de talia lui Heidegger, în schimb, consideră producerea de „maculatură‖ ca un dat ontologic 

constitutiv al omului, nu ca pe o simplă pornire (i)morală accidentală. 

După Heidegger, omul este caracterizat în chip necesar prin „flecăreală‖, prin faptul de 

a vorbi fleacuri, prin vorbire continuă și fără rost
15

. Heidegger menționează că termenul 

flecăreală nu este utilizat de către el într-un sens depreciativ
16

. În general, exprimarea prin 

vorbire conservă o înțelegere a lumii care a fost „deschisă‖, asupra căreia s-a proiectat o 

lumină nouă, deschizătoare de ființă. Comunicarea autentică are drept scop de a-l face părtaș 

                                                
14 https://istoriiregasite.wordpress.com/2011/09/22/ma-tem-de-omul-unei-singure-carti/   
 
15 Martin Heidegger, Ființă și timp, ed. cit., p. 228 și urm.  
16 Nicolae Iuga, Din istoria marilor idei etice și pedagogice, Ed. Grinta, Cluj-Napoca, 2015, p. 175 și urm. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:19 UTC)
BDD-A23122 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

29 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

pe cel care ascultă, cu ființa deschisă, la lucrul despre care se vorbește. Cartea adevărată, la 

fel, aduce o deschidere nouă, luminatoare asupra Ființei. Dar, din cauza inteligibilității medii 

care rezidă deja în limbă, discursul poate fi înțeles, fără ca cel care ascultă să se transpună cu 

toată ființa sa în înțelegerea originară, luminatoare a lucrului despre care se vorbește. Lucrul 

despre care se vorbește este înțeles doar aproximativ și în treacăt. Comunicarea este numai 

aparentă, este de fapt o comunicare falsă, inautentică. Pentru oameni, faptul de a fi unul 

laolaltă cu altul se rezumă la un simplu schimb reciproc de cuvinte. Tot ce contează este 

faptul că se vorbește. Dacă se tace prea mult, tăcerea poate să fie jenantă sau să semnifice 

altceva, ambiguitate, ostilitate etc. Se comunică numai pe calea vorbirii transmise mai departe 

și a reiterării a ceea ce a fost spus mai-nainte. Flecăreala este tocmai o atare reiterare și 

transmitere mai departe a vorbirii. Și nu există numai vorbire fără rost, ci și scriere fără rost.  

 Flecăreala nu rămâne limitată la vorbirea reiterată cu voce tare, ci se extinde și la sfera 

scrisului
17

  –  și atunci hârtia umplută cu flecăreli, cu scriitură care nu spune nimic, se 

numește maculatură. Flecăreala vorbită se întemeiază pe auzite, iar flecăreala scrisă pe cele 

citite. Flecăreala lasă impresia că omul în cauză a înțeles totul, fără să fi avut loc o apropiere 

prealabilă a lucrului. Interesant este că în cazul flecărelii nu există intenția de a-l înșela pe 

celălalt, ci este de ajuns ca o anumită afimație să fie transmisă mai departe reiterativ și atunci 

deschiderea luminatoare asupra ființei care a stat inițial la baza acelei afirmații se transformă 

în închidere, iar rostirea adevărului (Recht) se transformă în flecăreală (Gerecht). După 

Heidegger, flecăreala este un dat ontologic al ființei umane, omul nu se poate sustrage 

niciodată acestui nivel cotidian de vorbire și explicitare. Flecăreala se va manifesta 

întotdeauna ca siguranță de sine și ca o considerarea a lucrurilor ca fiind ceva de la sine 

înțeles. 

 Dacă flecăreala și maculatura nu se definesc prin inteția de a înșela pe alții, există în 

schimb și o scriitură (contra)făcută anume cu scopul de a înșela, respectiv scriitura plagiată. 

Etimologia însăși a cuvîntului „plagiat‖ este sugestivă. „Plagiarius‖ (în latină) vine de la 

„plaga‖, o plasă folosită de către unii gladiatori pentru a-și imobiliza și ucide adversarul în 

arenă. „Plagiatorul‖ era – din vechime și până la explorarea Africii de către americanii din 

perioada modernă – individul care îi vâna pe băștinași cu plasa, spre a-i vinde apoi ca sclavi. 

Azi, plagiatorul nu mai aservește trupul ci sufletul celui plagiat, în sensul că îi fură cu plasa 

textului proprietatea intelectuală.  

 Cine și de ce plagiază?  Noi trăim în țara Elenei Ceaușescu, și dacă simbolul Europei 

de azi a ajuns femeia cu barbă în genere, atunci simbolul României în speță intelectuală ar 

putea fi Elena Ceaușescu cu barbă, în sensul că avem foarte mulți bărbați de stat și pretinși 

intelectuali care s-au ridicat în funcții prin plagiat. Indivizi analfabeți dar care aspiră peste 

capacitățile lor naturale la un statut intelectual, la urcarea cu orice preț în ierarhia social-

politică, plagiază bineînțeles din interes. O diplomă de doctor într-un domeniu oarecare, la 

pachet cu un plic cu bani, îi poate aduce deținătorului o promovare în administrația publică 

sau intrarea pe ușa din dos în învățământul universitar, dar totodată îi poate procura și 

satisfacerea unei vanități personale patologice. 

 Există însă ceva mai grav decât faptul plagiatului în sine, anume că plagiatorii cred că 

li se cuvine ceea ce au dobândit prin plagiere și maculatură și ajung să se creadă cel puțin 

egalii creatorilor autentici. Pretind nu doar drepturile conferite de diplomele obținte pe 

nedrept, ci și privilegii și onoruri, ceea ce îi face periculoși în sensul confuziei totale pe care o 

induc în ierarhia reală a valorilor, un păcat evident împotriva Spiritului. Pentru a fi creator 

adevărat în vreun domeniu științific, în cultură în sens larg, este nevoie (în afară de muncă 

îndelungată) și de vocație pentru domeniu, precum și de capacitatea de a prezenta expresiv 

literar și convingător retoric rezultatele cercetării. Dacă nu ai vocație pentru creație, înseamnă 

                                                
17 Martin Heidegger, idem, p. 230.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:19 UTC)
BDD-A23122 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

30 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

că ești un afon în domeniu. Plagiatorul nostru de azi nu numai că este un afon cu tupeu, care 

vrea neapărat să cânte, dar este și un afon care se pretinde a fi egalul marilor creatori.  

 Dacă am da curs unei idei extreme, enunțată mai demult de către filosoful Andrei 

Pleșu, aceea ca adevărații doctori în Filosofie, recunoscuți unanim și de bună notorietate 

culturală, să-și dea toți deodată diplomele de doctor înapoi la Ministerul Educației, în semn de 

protest că Ministerul Educației și Consiliul Național de Etică din subordinea acestuia nu fac 

nimic spre a stopa impostura, nu iau măsuri împotriva celor care își iau titluri de doctor 

nemeritate pe bani sau de pe pozițiile unor înalte funcții publice, cred că ne-am confrunta cu 

un efect pervers. Plagiatorii, impostorii, mituitorii și „scriitorii‖ analfabeți nu s-ar simți deloc 

vizați. Dimpotrivă, cred că ar jubila la ideea că rămân ei singurii doctori de pe lumea asta, 

chiar dacă „doctoria‖ lor pute de la distanță a șarlatanie curată. 

 Punerea problemei plagiatului doar în termeni de proprietate intelectuală, de furt de 

proprietate intelectuală și asimilarea lui cu furtul în general, de asemenea nu este 

satisfăcătoare. În cazul furtului ordinar, dacă păgubitul nu reclamă furtul, atunci infracțiunea 

nu există. În schimb, în cazul furtului intelectual care rămâne nereclamat, fapta nu îl lezează 

doar pe proprietarul creației în speță ci, prin plasarea unui impostor într-o poziție politică și 

academică nemeritată altfel, afectează întreaga societate. Sau o altă chestiune: dacă 

proprietarul unui bun intelectual își poate vinde, ca oricare alt proprietar, creația sa?  De 

exemplu, dacă cineva a scris o carte originală și vinde textul cuiva care are nevoie de el, cu 

drept de semnătură cu tot, cumpărătorul să îl prezinte adică sub semnătura lui, ca să i se 

reducă niște ani de pușcărie sau ca să îl prezinte la o universitate ca teză de doctorat, 

vânzătorul are dreptul să-și vîndă munca sa sub această formă sau nu? Problema este 

discutabilă sub raport moral, pentru că în acest caz vânzătorul favorizează și alimentează o 

impostură cu consecințe grave.  

   

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:19 UTC)
BDD-A23122 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

