
233 

TAMILA ȘI LATINA: TIRUVAḶḶUVAR ȘI TIRUKKUṞAḶ 

Laura-Otilia ARDELEANU 

Universitatea de Vest din Timișoara 

la.apsara@gmail.com 

Tamil and Latin: Tiruvaḷḷuvar and Tirukkuṟaḷ 

When speaking about Rome and India, one is tempted to think of an enormous gap separating these two countries, a 

gap which becomes more obvious not only when having a brief look at any world map, but also when analyzing the 

belief systems specific to each of the two cultures. However, these two peoples have been in contact with each other 

from the earliest strata of recorded history, as many ancient written accounts prove. The present paper focuses on 

such a tangential point, revealing on the one hand a reputed literary work produced in one of the oldest tongues of 

India, which also holds the status of being a ‘classical language’, and, on the other hand, the acknowledgement of 

that literary product by a famous Father of the Catholic Church, the Jesuit Missionary Constantinus Josephus 

Beschi. The above-mentioned work is the renowned Tirukkuṟaḷ whose author, Tiruvaḷḷuvar, wrote it in literary 

Tamiḻ. This ancient masterpiece has caught the learned men’s attention; thus many translations of it have been 

published across the centuries in many parts of the world. A very famous one – one that is truly representative for 

the European region – is Father Beschi’s Latin translation, which appeared in 1730 and which is the first translation 

of the Tirukkuṟaḷ in a language of the European continent. As little is known in our country about the ancient Tamiḻ 

literature, the development of the main topic will be preceded by a short presentation of the Tamils’ earliest works. 

Therefore, it is only after having shortly dived into the beauty of the classical past that the reader will be introduced 

to the main ideas of this compilation of ancient wisdom that the Tirukkuṟaḷ is. Of course, fragments taken both from 

the original work and from its first Latin translation will be added and given a Romanian meaning.  

Keywords: sangam literatur; mūppā; self-realization; Christian missions 

Prezentul articol pune față în față două culturi diferite ale lumii: cea latină și cea tamilă. 

Ambele își au originea în Antichitate și sunt creatoarele unor literaturi care le-au permis 

încadrarea în ceea ce se numește „clasicitate”. Cele două culturi își au leagănul în Peninsula 

Italică (cea latină), respectiv în Platoul Deccan din sudul Indiei (cea tamilă).  

Puntea de legătură dintre cele două culturi o reprezintă o faimoasă operă antică tamilă, 

intitulată Tirukkuṟaḷ, scrisă de un anume Tiruvaḷḷuvar. Am optat pentru aceasta din mai multe 

motive: (1) din cauză că, în secolul al XVIII-lea, s-a realizat o importantă traducere latinească a 

două treimi din respectiva operă; (2)  pentru că Tirukkuṟaḷ, pe lângă că e cea mai de seamă 

scriere a tamililor, e totodată și o importantă operă a literaturii universale. 

În paginile ce urmează, vom ancora spațio-temporal această capodoperă, făcând cu acest 

prilej și o scurtă incursiune în perioada clasică a literaturii tamile. Vom vedea care au fost 

principalele genuri literare ale acelei perioade și în ce măsură Tirukkuṟaḷ se deosebește sau se 

apropie de acelea. Dar nu ne vom opri aici, ci vom trece și de cealaltă parte a punții, vorbind 

despre tradiția studiului tamilei în spațiul european și despre principalele traduceri ale operei lui 

Tiruvaḷḷuvar în diverse limbi ale acestui continent. Cu această ocazie, vom stărui asupra primei  

sale traduceri latinești, realizate în secolul al XVIII-lea de către un Părinte Misionar de 

confesiune catolică. Nu în ultimul rând, ne vom familiariza cu stilul apoftegmic al autorului 

tamil antic, prin scurte excerpta preluate din operă, pentru care vom oferi textul tamil, 

transliterarea și traducerea românească a acestuia. De asemenea, vom oferi și crâmpeie ale 

traducerii latinești, însoțite de transpunerea lor în limba română. Dar înainte de a trece la subiect, 

vom face o scurtă paranteză privitoare la pronunția cuvintelor transliterate și la traducerea din 

tamilă în română.  

a) Pronunția caracterelor transliterate: Vocalele lungi sunt marcate printr-o liniuță

dreaptă plasată deasupra lor. Pe palier consonantic, distincția dintre o consoană oclusivă sonoră 

și o consoană oclusivă surdă e dată de contextul fonetic în care se găsește respectiva oclusivă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:09:01 UTC)
BDD-A23092 © 2015 Editura Universității de Vest



 

234 

 

Astfel,  k, c, ṭ, t, p în poziție inițială sau geminată se citesc surd (k, s/englezescul ch, ṭ, t, p). 

Aflate după o nazală sau în poziție intervocalică, se citesc sonor: g, englezescul j, ḍ, d, b. Punctul 

de dedesuptul unor litere redă consoanele retroflexe, ce se pronunță cu vârful limbii atingând 

cerul gurii. Alveolarele ṟ și ṉ se pronunță cam ca și dentalele corespondente. Geminata ṟṟ se 

citește tr, iar grupul consonantic ṉṟ e pronunțat ndr. Mai rămâne consoana fricativă specifică 

limbii tamile, ḻ, a cărei pronunție corectă încă e dezbătută de savanți și depinde de la o regiune la 

alta. În general, ea se citește fie ca românescul j, fie ca r în pronunția americană a cuvântului Sir. 

b) Observații legate de traducere: Cuvintele aparținând textului transliterat vor fi 

numerotate prin indici ce marchează echivalența dintre termenii tamili și cei românești. Uneori, 

corespondentul poate fi exprimat sintetic, printr-un singur cuvânt, alteori, analitic, printr-o 

structură perifrastică, o subordonată relativă sau circumstanțială. Am ales să marcăm situația din 

urmă prin paranteze rotunde. Parantezele drepte sunt utilizate strict în scopul parafrazării.  

 

I. Tamila - limba lui Tiruvaḷḷuvar  

A. Statutul de limbă clasică al tamilei 

Din cauza caracterului vechi și original al literaturii sale antice, limba tamilă a fost 

considerată de către lingviști una din cele două limbi clasice ale Indiei (alături de sanscrită), și 

totodată una din limbile clasice ale lumii. Mai mult decât atât, la fel ca și elina, tamila prezintă 

continuitate în vorbire, din perioada clasică până în ziua de astăzi. (Rajam 1992: 1)
1
 

Ea face parte din familia limbilor dravidiene, termenul de dravidian desemnând limbile 

vorbite în cea mai mare parte a regiunii cunoscute sub numele de Platoul Deccan, din sudul 

Indiei. Primul care a dat acest nume locuitorilor acestei regiuni a fost Reverendul Robert 

Caldwell, autor al celei mai importante gramatici comparate a limbilor dravidiene. Acest lucru e 

mențional chiar din primele pagini ale lucrării, unde se descrie cadrul geografic în care ele sunt 

vorbite (Caldwell 1875: 1)
2
.  

 

B. Tradiția tamilei în spațiul european 
Studiul literaturii și al limbii tamile prezintă o tradiție suficient de îndelungată în 

Occident, pionierul acestui domeniu pe plan european fiind considerat Părintele Bartholomaeus 

Ziegenbalg (1682–1719), primul misionar creștin pietist în India. Poate cea mai semnificativă 

contribuție a sa pentru sfera literaturii tamile, o reprezintă Bibliotheca Malabarica (1708) – un 

catalog în germană unde, în cea de-a treia parte, e descris conținutul a 119 texte tamile, cuprinse 

în manuscrisele pe care le avea în posesie. O altă contribuție importantă a sa, atât pentru cultura 

tamilă, cât și pentru cea creștină, este traducerea Noului Testament din latină în tamilă (1715) 

(Zvelebil 1992: 1-2). 

Tot pentru perioada secolelor XVII-XVIII, îl menționăm pe Părintele de origine italiană 

și de confesiune catolică iezuită, Constantinus Josephus Beschi (1680 – 1742), figură asupra 

căreia vom stărui mai încolo. În perioada imediat următoare, se remarcă eforturile savantului 

Francis Whyte Ellis (1777 – 1819) – primul care a remarcat caracterul unic și independent al 

limbilor dravidiene față de sanscrită. Tot el a tradus 18 capitole din Tirukkuṟaḷ și a scris un 

comentariu al acestuia. 

                                                           
1
 „Tamil (தமிழ்), one of the two classical languages of India, is the only language in that country which has 

continued to exist for over two thousand years. […] It is the pre-eminent member of the Dravidian language family 

and has one of the longest unbroken literary traditions of any living language in the world. […] The major Dravidian 

languages are Tamil, Malayalam, Telugu, and Kannada, each of which has its own script system and highly 

sophisticated literature.” 
2
 „With the exception of Orissa, and those districts of Western India and the Dekhan in which Gijarātī and Marāṭhī 

are spoken, the whole of the peninsular portion of India, from the Vindhya mountains and the river Nerbudda 

(Narmadā) to Cape Comorin (Kumārī), is peopled, and from the earliest period appears to have been peopled, by 

different branches of one and the same race, speaking different dialects of the one and the same language – the 

language to which the term « Dravidian » is here applied.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:09:01 UTC)
BDD-A23092 © 2015 Editura Universității de Vest



 

235 

 

În secolul al XIX-lea, se distinge figura misionarului creștin luteran de origine germană, 

Karl Graul (1814–1864), care a scris lucrarea Bibliotheca Tamulica sive Opera Praecipua 

Tamuliensium, în 4 volume. Ultimele două volume cuprind prima traducere în latină, germană și 

tamilă colocvială a marii opere Tirukkuṟaḷ. El este și autorul unei gramatici a tamilei în limba 

germană. 

O altă contribuție semnificativă pentru veacul al XIX-lea este gramatica comparată a 

limbilor dravidiene (A Comparative Grammar of the Dravidian or South-Indian Family of 

Languages) a episcopului de origine irlandeză, Robert Caldwell (1814-1891). 

La sfârșitul acestui secol, se remarcă eforturile unui alt misionar creștin, George Uglow 

Pope (1820-1908), traducător a numeroase texte tamile în limba engleză (printre care 

Tirukkuṟaḷ), și autor al unei gramatici de limbă tamilă. 

Pentru secolul al XX-lea, un nume reprezentativ pentru sfera de care ne ocupăm e cel al 

eruditului francez Jean Filliozat (1906-1982), autor a numeroase opere și studii despre cultura 

tamilă și cultura indiană, în general, fondator al Institutului Francez din Pondicherry (1955) 

precum și director al institutului École Française d’Extrême-Orient, între 1956-1977. 

Bineînțeles, mai există și alte contribuții semnificative de-a lungul acestei perioade 

începute în veacul al XVII-lea, dar care se continuă și în prezent, însă deocamdată ne oprim aici. 

  

II. Literatura tamilă până la Tirukkuṟaḷ 

A. Context istorico-geografic și legenda celor trei Academii 

Cele mai vechi opere de limbă tamilă care ne-au parvenit aparțin clasicității, care se 

întindea între, aproximativ, secolul I a. Chr. - secolul al III-lea p. Chr. În cea mai mare parte a 

acestei perioade, pe teritoriul cuprins între munții Venkata în nord, Capul Comorin în sud, Golful 

Bengal în est și Marea Arabiei în vest (Pillai 1989: 10), se întindeau așa-numitele Trei Regate, 

conduse de regi aparținând dinastiilor Pāṇḍya, Cēra și Cōḻa, dar și domenii mai mici, conduse de 

șefi de trib. Acești conducători jucau rol de adevărați Maecenas – patroni ai artelor. La curtea lor, 

se adunau barzi și menestreli nomazi ce colindau de la un patron la altul, elogiind generozitatea 

conducătorului și prosperitatea țării sale, dar, mai mult decât atât, tot aici, la aceste curți, s-a 

format faimoasa academie literară desemnată de către jainiști și budiști cu numele de caṅkam 

(Sangam) (Dikshitar 1936: 21-22)
1
. Termenul a fost preluat și la finele secolului al XIX-lea, de 

către învățații care au redescoperit aceste opere antice, pentru a denumi primul stadiu sau 

perioada clasică a literaturii tamile. 

Legenda povestește că, în vechime, au existat trei academii care s-au succedat una după 

alta, fondate de regii dinastiei Pāṇḍya. Se spune că orașele-capitală ce găzduiau fiecare dintre 

cele Trei Academii (în ordine cronologică, Maturai, Kavāṭapuram și Uttara Matura) au fost 

înghițite de ape, de aceea, regii au fost nevoiți să mute capitala de trei ori, iar odată cu aceasta, și 

academia literară. Apele au distrus cea mai mare parte a vechii literaturi, și numai câteva din 

lucrările celui de-al treilea Sangam au ajuns până în zilele noastre. 

Cele mai cunoscute texte care ne-au parvenit din această perioadă sunt: o lucrare de 

gramatică, Tolkāppiyam, și două mari colecții de poeme: Eṭṭuttokai („Cele opt antologii”) și 

Pattupāṭṭu („Cele zece cântece”). 

 

B. Teme literare specifice epocii Sangam. Uitarea și redecoperirea operelor clasice 

Poezia tamilă are în vedere două aspecte ce caracterizau viața din epoca respectivă - 

iubirea și războiul - aspecte care au dat naștere la două genuri literare specifice acelei perioade. 

                                                           
1
 „The expression Śaṅgam is the Tamil form of the Sanskrit word Saṅgha. […] It is generally believed that the word 

became popularized by the Jaina and Buddha Saṅghas which were religious associations and the term came into 

popular use after the establishment of a Drāviḍa Saṅgha by Vajra Nandi in A.D. 470 – a Jaina organization. […] The 

Śaṅgam works do not mention the term Saṅgha but mention terms like tokai, kūḍal, avai, kaḻakam which mean 

Śaṅgam.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:09:01 UTC)
BDD-A23092 © 2015 Editura Universității de Vest



 

236 

 

Cele două genuri literare poartă numele de akam, „interior, res privata”, respectiv puṟam, 

„exterior, res publica”. 

Însă, la începutul erei creștine, literatura capătă noi forme și noi teme. Aceasta este 

perioada în care apar optsprezece lucrări minore cu caracter didactic, cunoscute sub numele 

generic de Patiṉeṇ-kīḻk-kaṇakku „Cele optsprezece lucrări clasice minore”, între care se situează 

opera ce reprezintă subiectul articolului de față.  

Înainte de a trece la o prezentare en détail a acesteia, mai trebuie să pomenim încă un 

eveniment important legat de soarta literaturii de tip sangam. Se pare că, pe fondul răspândirii 

religiei brahmaniste care punea operele clasice sub semnul tabu-ului (Pillai 1972: 12-13 și 

Zvelebil 1974: 7-8), interesul în literatura antică se pierdea, fapt care a condus treptat la uitarea 

totală a acestora. Dar în a doua jumătate a veacului al XIX-lea, prin eforturile a doi savanți, Dr. 

U. V. Swaminatha Iyer și S. V. Damodaram Pillai, o mare parte a foilor de palmier care 

conțineau versurile anticilor au reapărut la lumină, au fost transcrise pe hârtie și editate. Acest 

eveniment a condus la reconsiderarea statutului limbii și literaturii tamile, oferindu-i-se în final 

acesteia statut de limbă clasică a Indiei și a lumii (Zvelebil 1974: 8).  

 

III. Omul și opera: Tiruvaḷḷuvar și Tirukkuṟaḷ 

A. Originea și religia autorului 

Vechii tamili, dacă nu erau foarte buni cronicari, erau în schimb povestitori desăvârșiți, 

creând nenumărate legende în jurul diverselor personalități ale vremii, al evenimentelor istorice, 

ba chiar și în jurul operelor literare, așa cum vom vedea și în situația de mai jos. 

În ceea ce privește originea lui Tiruvaḷḷuvar, precizăm că această personalitate e 

învăluită în mister, iar în jurul lui s-au țesut diverse legende. Unii spun că tatăl său ar fi fost 

brahman, iar mama sa, o paria, în timp ce alții consideră că autorul făcea parte din casta 

țesătorilor, iar alții îl plasează în casta vēllāla, casta proprietarilor de pământuri (Zvelebil 1973: 

156). Singurul lucru cert însă este că s-a născut în Mayilapūr (sau St. Thomé), un loc în 

vecinătatea căruia, cu mai mult timp în urmă, a predicat și a fost ucis Apostolul Toma, și unde s-

a format o comunitate creștină. 

De asemenea, o altă problemă care se pune e cea a credinței religioase căreia îi 

aparținea Tiruvaḷḷuvar. Chiar și aici, părerile sunt împărțite – misionarii creștini care au studiat 

îndeaproape lucrarea lui au încercat să găsească elemente creștine în aceasta, în timp ce alți 

specialiști consideră că autorul e de religie budistă sau jainistă, date fiind epitelele folosite cu 

privire la Dumnezeu, epitete care ar ilustra preponderența acestor viziuni religioase, iar alții 

consideră că ar fi fost de religie hindusă. Totuși, autorul se adresează întregii umanități, 

indiferent de casta, națiunea sau credința fiecăruia (Zvelebil 1973: 168). 

În ceea ce privește numele autorului și titlul lucrării, observăm că ambele conțin în 

cuprinsul lor epitetul tiru care înseamnă „sfânt, sacru”. Acest epitet atrage atenția nu numai 

asupra caracterului de persoană și scriere sacră a lui Tiruvaḷḷuvar și a operei Tirukkuṟaḷ, ci și 

asupra respectului deosebit cu care a fost privită atât lucrarea, cât și cel ce a scris-o. Însă numele 

adevărat al autorului, rămâne necunoscut, Tiruvaḷḷuvar fiind doar pseudonimul.  

Dacă tiru înseamnă „sfânt”, termenul de vaḷḷuva e suficient de contradictoriu, putând fi 

regăsit în mai multe contexte (Dikshitar, 1936: 130-131)
1
. În general, tradiția îl consideră ca 

aparținând breslei țesătorilor, din casta celor considerați paria, ai căror preoți și învățători erau 

numiți cu acest titlu (i.e., vaḷḷuva) (Pope 1886: i). 

 

 

 

 

                                                           
1
  „Was it the name of a caste, or the name of a person, or name of an office, are questions, the answer to which is 

shrouded in deep mystery. Vaḷḷuva may mean a member of the Depressed Classes, a priest, a foreteller, a nobleman, 

and an officer of the State.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:09:01 UTC)
BDD-A23092 © 2015 Editura Universității de Vest



 

237 

 

B. Opera  

Referitor la data la care a apărut Tirukkuṟaḷ, părerile sunt împărțite (Pope 1886: iv; 

Caldwell, 1875: 130; Dikshitar 1936: 38; Zvelebil 1973: 155)
1
. Însă, în general, specialiștii 

consideră că autorul a trăit și a scris faimoasa operă în jurul secolului al V-lea p. Chr.  

Titlul lucrării e compus din două cuvinte: tiru, „sacru, sfânt”, și kuṟaḷ, „cuplet, distih”, 

acesta fiind cea mai scurtă strofă utilizată în literatura tamilă.  

 

1) Legenda aprecierii operei  

Dacă în jurul persoanei autorului au fost țesute legende, acest lucru e valabil și în cazul 

operei sale. Astfel, se povestește că Tirukkuṟaḷ a fost ultima lucrare care, conform vechii tradiții, 

a fost adusă înaintea poeților ce formau Academia Literară spre a fi aprobată (Pope 1886: iv, și 

Dikshitar 1936: 129). Evenimentul ar fi avut loc în cadrul ultimei Academii, prezidată de un rege 

din dinastia Pāṇṭya, și formată din 49 de poeți valoroși. Ba mai mult, legenda adaugă faptul că 

însuși zeul Śiva ar fi luat parte la respectiva adunare a literaților, sub forma celui de-al 49-lea 

membru. 

Lucrarea lui Tiruvaḷḷuvar însă a întâlnit o acerbă opoziție din toate părțile, așa că ea 

trebuia supusă „testului bancii de diamant”. Academia era dotată cu o astfel de bancă unde 

numai poeții eminenți puteau lua loc, dar lui Tiruvaḷḷuvar i s-a refuzat această onoare. Totuși 

autorul a cerut ca măcar lucrării sale să i se permită să fie așezată la un capăt al băncii, cerere 

care i s-a acceptat. Deodată, banca și lucrarea au dispărut, spre marea surprindere a membrilor 

Academiei, care, în final, au recunoscut valoarea operei și l-au plasat pe autorul ei în rândul celor 

mai distinși poeți. 

  

2) Scopul și obiectivele-cheie ale lucrării 

Lucrarea vizează trei obiective-cheie care conduc spre o anumită finalitate. 

Finalitatea tratatului echivalează concepția conform căreia, prin atingerea anumitor trei 

obiective-cheie (numite prin termenul generic de mūppāl, în tamilă, sau trivarga, în sancrită
2
), se 

ajunge la desăvârșire (vīṭu în tamilă sau mokṣa în sanscrită). Autorul însă nu dezbate și acest 

ultim aspect - i.e., ideea de salvare, mântuire - din două posibile motive: (1) desăvârșirea 

reprezintă rezultatul firesc al unei viețuiri în acord cu mūppāl – ar fi fost deci de prisos să se mai 

adauge un capitol destinat acestuia (Dikshitar 1936: 125)
3
; (2) autorul lui Tirukkuṟaḷ nu e 

preocupat de aspectul trancendent, ci rămâne în imanent, el concentrându-se asupra 

perfectionării omului lumesc, nu doar a ascetului. In acest sens, opera lui Tiruvaḷḷuvar amintind 

de vechile teme abordate de poeții perioadei clasice, al căror centru de interes era prezentul 

(Zvelebil 1973: 158)
4
. 

 Cele 3 obiective-cheie pe care le propune Tiruvaḷḷuvar în scopul desăvârșirii, sunt 

(1) aṟam, „virtutea”; (2) poruḷ, „bunăstarea” și (3) iṉbam, „plăcerea”, obiective cunoscute și în 

cultura indiană de limbă sanscrită sub numele de (1) dharma, (2) artha și (3) kāma.  

                                                           
1
 „There are no data whatever which may enable us to fix with precision the period at which our poet flourished. I 

think between A.D. 800 and 1000 is its probable date.”; „I think we should not be warranted in placing the date of 

the Kuraḷ later than the tenth century A.D.”; „The Tirukkuṛaḷ (popularly known as muppāl) is the famous work of 

the celebrated Tiruvaḷḷuvar who, according to one version, lived in the early centuries before the Christian era and 

according to the other as late as the sixth or seventh century A. D.”; „We have almost no authentic information on 

his life. As the best date of the Kuṟal one may suggest 450 – 550 A. D.”  
2
 mū- / tri- „trei”, pāl / varga „parte, capitol” (n. a.) 

3
 „The idea was that the Trivarga was the means towards the end, and if once the means were realized, the end 

would automatically follow.” 
4
 „There is no specific portion alloted to the forth or « highest » objectives of life, to vītu (moksa, « deliverance ») 

[...] because Valluvar’s moral code was eminently empirical, practical, pragmatic, this life, this world, man in his 

relation to this material world, to society and state, to his beloved, his children and family, and to his own inner life 

[...] the progression, the movement is from the « imperfect », « incomplet» married man, husband and lover, through 

subseqent steps of perfection, to the « perfect », « complete » family-man, hisband and lover, and not towards an 

ascetic, a recluse.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:09:01 UTC)
BDD-A23092 © 2015 Editura Universității de Vest



 

238 

 

 

3) Structura lucrării 

Opera cuprinde trei cărți (sau capitole) ce corespund, fiecare, celor trei obiective-cheie. 

De-a lungul celor trei cărți, autorul prezintă cum se poate atinge desăvârșirea, indiferent de 

religie, naționalitate sau castă (Dikshitar 1936: 135)
1
. 

Cele trei cărți sunt: 

1. Cartea I: அறத்துப்பால் (aṟattu
1
 p pāl

2
) „Capitolul

2
 despre virtute

1
”; 

2. Cartea a II-a: பபாருட்பால் (poruṭ
1
 pāl

2
) „Capitolul

2
 despre bunăstare

1”
; 

3. Cartea a III-a: காமத்துப்பால் (kāmattu
1
 p pāl

2
) „Capitolul

2
 despre plăcere

1
” 

În secolul al XIII-lea, un faimos comentator al acestei opere, Parimēlaḻakar, a divizat 

aceste trei cărți în mai multe părți. Astfel, cartea despre virtute va cuprinde trei părți: (1) prefața 

(pāyiram), (2) virtutea domestică (illaṟam), (3) virtutea ascetică (tuṟavaṟam). Cartea despre 

bunăstare cuprinde tot trei părți: (1) atribuțiile și calitațile regelui, (2) elementele suveranității, 

(3) viața publică. Iar, în final, cartea despre dragoste are două părți: (1) dragostea clandestină 

(kaḷaviyal), (2) dragostea maritală (kaṟpiyal). Vom reveni mai în amănunt asupra acestor aspecte 

în partea finală a articolului, pe care o vom dedica exclusiv analizei operei. 

 

4) Metrul 
Metrul în care a fost scrisă opera poartă numele de veṇpā. Acesta a fost folosit încă din 

perioada clasică, unde era specific mai multor tipuri de texte (*** 2000: 578).
2
. În Tirukkuṟaḷ, 

metrul veṇpā atinge perfecțiunea (Chevillard 2013: 266)
3
. Fiecare din cei 1330 de kuṟaḷ e alcătuit 

din șapte picioare metrice, numite cīr. Cele 7 picioare metrice sunt dispuse pe 2 rânduri, 

denumite aṭi. Forma standard de dispunere a celor 7 picioare metrice (cīr)  pe cele 2 rânduri (aṭi) 

e următoarea: primul aṭi cuprinde 4 cīr, iar al doilea aṭi cuprinde 3 cīr. În studiul de față, această 

dispunere va fi respectată numai în textul în care am folosit scrierea tamilă. Întrucât picioarele 

metrice nu respectă neapărat delimitarea cuvintelor, în transliterare, am ales să redăm forma 

fiecarui cuvânt, nu forma ficarui cīr.  

 

5) Traduceri  

În latină, Părintele Misionar, Constantinus Josephus Beschi, a tradus primele două cărți 

ale lucrării lui Tiruvaḷḷuvar (1730). Un veac mai încolo, misionarul german Karl Graul scrie cele 

4 volume ale monumentalei lucrări Bibliotheca Tamulica sive Opera Praecipua Tamuliensium 

(1854 – 1865), unde apare și prima traducere completă în latină a operei Tirukkuṟaḷ. 

Pentru limba germană, se remarcă traducerea aceluiași misionar, Karl Graul.  

În limba engleză, savantul F. W. Ellis a tradus prima carte a lucrării (1812), Părintele 

Misionar George Uglow Pope a translatat întreaga operă (1886), iar o altă traducere englezească, 

de dată mai recentă, este cea a lui Ramachandra Dikshitar (1949).  

În limba franceză, se remarcă traducerea lui M. Ariel (1848) precum și traducerea celei 

de-a treia cărți, a profesorului François Gros (1992).  

În limba cehă, profesorul Kamil V. Zvelebil a fost cel care a tradus mai multe fragmente 

din această respectabilă operă a tamililor (1952-1954). 

Bineînțeles, s-au mai realizat, de-a lungul timpului și alte traduceri, atât în limbi 

europene, cât și în limbi indiene sau asiatice. Se spune că Tirukkuṟaḷ e opera literară care, după 

Biblie, a fost tradusă în cel mai mare număr de limbi.  

                                                           
1
 „The beauty of the work lies in its catering to the needs and desires of all religionists and creeds.” 

2
 „Veṇpā’s metrical form does bear upon / Neṭuveṇpāṭṭu [five to twelve-lined veṇpā stanza] / Kuṟuveṇpāṭṭu [two to 

three-lined veṇpā stanza] / Kaikkilai [stanza of unrequited passion of love] / Paripāṭal [multi-lined, multi-limbed 

musical / verses with fewer metrical restrictions] / And aṅkatam [satirical verses].”  
3
 „It should be stated that those verses are often considered as the most perfect representatives of a meter called 

veṇpā, which is one of the four Classical Tamil meters (the other three being āciriyam, vañcipā and kalippā).”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:09:01 UTC)
BDD-A23092 © 2015 Editura Universității de Vest



 

239 

 

 

IV. Constantinus Josephus Beschi (Constanzo Beschi) 

 

1) Viața 

Constanzo Beschi, cunoscut și sub numele tamil de Vīramāmuṉivar („Nobilul 

înțelept”), s-a născut pe 8 Noiembrie 1680, în orașul Castiglione-delle-Stiviere (Republica 

Veneția). La vârsta de 18 ani, a intrat în Ordinul Iezuit. Încă de tânăr, Beschi s-a remarcat drept o 

personalitate poliglotă, la 21 de ani, stăpânind foarte bine limba latină, greaca, ebraica, sanscrita, 

franceza și portugheza.  

În 1710, a plecat în calitate de voluntar, ca misionar, în sudul Indiei. Marea sa lucrare 

misionară însă, a început abia în 8 mai 1711, cunoscută fiind sub numele de „misiunea Madurai” 

(Meenakshisundaram 1974: 28). Situația politică locală atunci când Beschi a ajuns acolo, era una 

tensionată, dominată de conflicte între conducători. În plus, misionarii creștinii nu erau bine 

primiți, dimpotrivă, mulți dintre ei erau întemnițați sau chiar condamnați la moarte. Constanzo 

Beschi însă a reușit să atragă populația de partea sa, adoptând vestimentația și coafura specifică 

asceților hinduși (sanyasis) (Meenakshisundaram 1974: 29).  

De asemenea, a profitat de una din calitățile sale principale: ușurința de a învăța noi 

limbi. Astfel, în timpul misiunii sale, a învațat limba tamilă, considerând că nativii vor fi mai 

receptivi la învățăturile lui dacă le vorbește în limba lor. Într-atât de bine a ajuns să stăpânească 

tamila, încât a scris și versuri în aceasta, după cum mărturisea un Părinte catolic, contemporan 

de-al său: „Fr. Beschi knows Tamil to perfections and writes beautiful verses, a feat so far 

accomplished by no other missionary.” (Meenakshisundaram 1974: 31). 

După o viață activă, pusă în slujba propovăduirii credinței creștine înaintea unui popor 

străin de aceasta, trecând peste persecuții și condiții grele de trai, construind biserici, ajutând 

oameni, scriind numeroase opere literare și lucrări în latină și tamilă, Constanzo Beschi s-a stins 

din viață la data de 4 februarie 1747, în India. 

În onoarea Părintelui Misionar Iezuit și ca semn de apreciere pentru contribuția sa în 

sfera limbii și literaturii tamile, în 1968, guvernul statului Tamil Nadu i-a ridicat acestuia o 

statuie, care se găsește pe plaja Marina, din orașul Chennai (Madras). 

 

2) Opera 

Contribuția acestuia nu se restrânge la o simplă activitate de convertire a unui popor 

necreștin la credința creștină catolică, ci are implicații într-o sferă mult mai largă care ar putea 

purta numele de „cultură tamilă de expresie latină”. De fapt, scriind lucrări atât în tamilă, cât și 

în latină, Beschi reprezintă o punte de legătură între cele două culturi, fapt evident mai ales în 

gramaticile sale (Chevillard 1992: 77)
1
. 

Dintre principalele scrierile acestui Părinte misionar, se remarcă următoarele: 

În limba tamilă, cea mai importantă operă o reprezintă un poem epic despre viața 

Sfântului Iosif, numit Tēmpāvaṇi, „Ghirlanda care nu se ofilește”. O altă literară faimoasă a sa 

este Paramārtta Guruviṉ Katai „Anecdotă despre Guru Paramārtta”, unde autorul satirizează 

naivitatea și ignoranța învățătorilor spirituali.  

În limba latină, a scris trei gramatici ale limbii tamile (o gramatică a limbii tamile 

colocviale, koṭun tamiḻ, una a tamilei literare, cen tamiḻ, precum și o a treia, intitulată Clavis) și a 

tradus primele două cărți ale operei Tirukkuṟaḷ.  

În redactarea acestor trei gramatici, Beschi face uz de terminologia gramaticală greacă 

și latină de până la el (Chevillard 1992: 81)
2
.  

 

V. Invocatio Musae în Tirukkuṟaḷ 

                                                           
1
 „C. J. Beschi (1680-1747) a joué un rôle de trait d’union entre les traditions gramaticales européennes et tamoules. 

Il a été l’un des premiers à utiliser la terminologie latine pour décrire (à des fins pédagogiques) la langue tamoule.” 
2
 „Ces termes, que Beschi adapte à la situation tamoule, proviennent des traditions grecque et latine.”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:09:01 UTC)
BDD-A23092 © 2015 Editura Universității de Vest



 

240 

 

Opera Tirukkuṟaḷ se deschide printr-o prefață alcătuită din patru părți. Prima dintre 

acestea constituie un elogiu adus lui Dumnezeu
1
, elogiu care amintește în mare măsură de 

aceeași invocatio Musae, întâlnită în operele poeților greci și latini, ba chiar și la unii cărturari 

români ce au preluat, în operele lor, modelul clasic greco-latin.  

Totuși, spre deosebire de incipitul greco-roman pe care l-am amintit, aici nu asistăm la o 

invocare propriu-zisă a divinității, Tiruvaḷḷuvar alegând să vorbească despre Dumnezeu la 

persoana a III-a, prezentând-I indirect principalele caracteristici. În plus, autorul tamil se referă și 

la relația dintre credincioși și divinitate, dar și la contrastul dintre credincioși și necredicioși, așa 

cum se va vedea în versurile citate mai jos. De asemenea, considerând raportul dintre originalul 

tamil și traducerea latinească, se pot observa câteva diferențele de nuanță.  

Reluând cele spuse mai sus, după autorul tamil antic, Dumnezeu e „principiul 

primordial din care descinde lumea” (v. 1), deținătorul cunoașterii pure (v. 2), aflându-se dincolo 

de contrarii („plăcere și dezgust”) (v. 4) și neavându-Și asemănare (v. 7). 

(1) அகர முதல எழுத்ததல்லாம் ஆதி 
பகவன் முதற்றே உலகு. 

akara
1
 mutala

2
 eḻuttu

3
 ellām

4
 āti

5
 pakavaṉ

6
 mutaṟṟē

7
 ulaku

8
 

[La fel cum] toate
3
 literele

4
 au ca (punct de plecare)

2
 (litera A)

1
, [tot așa și] lumea

8
 are 

ca (punct de plecare)
7
 un (principiu primordial)

6
. 

Beschi: „Litterae omnes principium habent literam A. Mundus principium habet numen 

primordiale.” 

Toate literele au drept origine litera A. Lumea are drept origine principiul primordial. 

 

(2) கற்ேதனால் ஆய பயன்என்தகால் வாலேிவன் 

நற்ோள் ததாழாஅர் எனின். 

kaṟṟataṉāl
1
 āya

2
 payaṉ

3
 eṉ

4
 kol

5
 vāl

6
 aṟivaṉ

7
  naṟ

8
 ṟāḷ

9
 toḻāar

10
 eṉiṉ

11
 

Dacă
11

 (ei nu adoră)
10

 picioarele
9
 venerabile

8
 ale (Celui care are cunoașterea)

7
 pură

6
, 

oare
5
 la ce

4
 le folosește

3
 ceea ce

2
 au învățat

1
? 

Beschi: „Plurima didicisse quid, amice, proderit, nisi verearis bonos ejus pedes, qui 

puram scientiam habet; i. e. sc. ab omni errore defaecatum.” 

Ce folos ar avea, prietene, prea multa învățătură, daca nu ai cinsti bunele picioare ale 

celui ce deține cunoașterea pură? (i. e. ale celui purificat de toată greșeala).  

(4) றவண்டுதல் றவண்டாமம இலானடி றேர்ந்தார்க்கு 

யாண்டும் இடும்மப இல. 

vēṇṭutal
1
 vēṇṭāmai

2
 ilāṉ

3
 aṭi

4
 cērntārkku

5
  yāṇṭum

6
 iṭumpai

7
 ila

8
 

Niciunde
6
 nu vor suferi

8
 durere

7
 (cei ce s-au alăturat)

5
 picioarelor

4
 (Aceluia

 
care se află 

dincolo)
3
 de plăcere

1
 și dezgust

2
. 

Beschi: „Qui adhaeserint pedibus illius in quo cupiditas et aversio locum non habet, 

perpetuo ab hujus mundi malis immunis erit.” 

Cei ce sunt strâns legați de picioarele Celui în care pofta și dezgustul nu își au locul, vor 

fi imuni pentru totdeauna la relele acestei lumi.  

(7) தனக்குஉவமம இல்லாதான் தாள்றேர்ந்தார்க்கு அல்லால் 

மனக்கவமல மாற்ேல் அரிது. 

                                                           
1
 De fapt, deschiderea unei opere printr-o prefață sau printr-o laudă adresată unei divinități era un loc comun în 

literatura tamilă. Spre exemplu, lucrarea de gramatica din perioada clasică, Tolkāppiyam, începe printr-o prefață ce 

prezintă cadrul natural al „Țării Tamililor” (Tamiḻakam), țară pe care o elogiază totodată. Pe lângă acesta, prima 

epopee de limbă tamilă, Cilappatikāram, se deschide tot printr-o prefață ce rezumă subiectul operei; iar antologiilor 

de poeme clasice Puṟanāṉūṟu și Kuṟuntokai, atunci când au fost compilate, li s-au adăugat, în poziție inițială, câte 

un poem dedicat zeului Śiva, respectiv zeului Murukan. (n. a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:09:01 UTC)
BDD-A23092 © 2015 Editura Universității de Vest



 

241 

 

taṉakku
1
 uvamai

2
 illātāṉ

3
 tāḷ

4
 cērntārkku

5
 allāl

6
  maṉa

7
 k kavalai

8
 maṟṟal

9
 aritu

10
 

E dificil
10

 de alinat
9
 mohorârea

8
 sufletului

7
 [unui om], (dacă nu)

6
 (se ține unit de)

5
 

picioarele
4
 (Celui care nu)

3
 Își

1
 are

3
 asemănare

2
. 

Beschi: Non adhaeseris pedibus illius, qui sibi similitudinem non habet, difficile erit 

animi anxietatem sedare.  

Îi va fi dificil să își potolească durerea sufletească celui ce nu se ține strâns legat de 

picioarele Aceluia care nu Își are asemănare. 

 

Cât despre credincioși, aceștia nu vor suferi durere (v. 4), ba dimpotrivă, ei vor înțelege 

lucrurile la modul absolut (v. 5) și vor trăi multă vreme pe pământ (v. 3). 

(3) மலர்மிமே ஏகினான் மாணடி றேர்ந்தார் 

நிலமிமே நீடுவாழ் வார். 

Malar
1
micai

2
 ēkiṉāṉ

3
 māṇ

4
 aṭi

5
 cērntār

6
 nila

7
micai

8
 nīṭu

9
 vāḻvār

10
 

(Cei ce s-au alăturat)
6
 picioarelor

5
 excelente

4
 (ale celui ce pășește)

3
 pe deasupra

2
 

florilor
1
 vor trăi

10
 (multă vreme)

9
 pe

8
 pământ

7
. 

Beschi: „Qui adhaerent venerabilibus pedibus illius qui supra flores graditur in loco 

terrae superiori diu vivet. Id est, qui veretur eum qui floribus venustatem tribuit in caelo 

aeternum beabitur.” 

Cei ce se țin strâns legați de picioarele demne de venerație ale Celui ce pășește pe 

deasupra florilor, vor trăi mult timp în locurile cele mai de sus ale pământului. Adică, cei ce Îl 

cinstesc pe Cel ce oferă grație fiecărei flori în parte, se vor bucura în cerurile eterne. 

(5) இருள்றேர் இருவிமனயும் றேரா இமேவன் 

தபாருள்றேர் புகழ்புரிந்தார் மாட்டு. 

iruḷ
1
 cēr

2
 iru

3
 viṉaiyum

4
 cērā

5
 iṟaivaṉ

6
 poruḷ

7
 cēr

8
 pukaḻ

9
 purintār

10
 māṭṭu

11
 

Orbirea
1
 care caracterizează

2
 cele două

3
 feluri de fapte

4
 [i. e. faptele bune și cele rele] 

(nu are nicio influență)
5
 asupra celor care, din (voia lor proprie)

10
, aduc laude

9
 privitoare

8
 la 

natura
7
 Lui Dumnezeu

6
.  

Beschi: „Mala opera cum bonis mixta qua inducit falsa rerum apprehensio, non 

adhaerebunt ei, qui cupiscit laudem cum vera Dei notione connexam, i.e. qui veram habet Dei 

notionem plurimas falsas idaeas corriget, ex quibus mala opera sequi solent.” 

Chiar dacă faptele bune sunt îmbinate cu cele rele, de unde rezultă o falsă înțelegere a 

realității, cei care își doresc să ridice în slăvi adevărata natură a lui Dumnezeu, nu vor fi afectați 

[de această situație]. I. e., cel care înțelege cu adevărat natura lui Dumnezeu, își poate corecta 

majoritatea ideilor false, din care faptele rele obișnuiesc să răsară. 

 

Iar în ceea ce privește contrastul dintre credincioși și necredincioși, vom vedea că soarta 

lor se mulează pe cuvintele Psalmistului Vechiului Testament: „Non sic impii, non sic.”, fiindcă 

aceștia sunt condamnați la suferință sufletească (v. 7) și la un ciclu neîntrerupt al nașterilor (v. 

10).  

 

(10) பிேவி தபருங்கடல் நீந்துவர் நீந்தார் 

இமேவன் அடிறேரா தார். 

piṟavi
1
 peruṅ

2
 kaṭal

3
 nīntuvar

4
 nīntār

5
  iṟaivaṉ

6
 aṭi

7
 cērātār

8
 

Înotătorii
4
 întinsei

2
 mări

3
 a nașterilor

1
, (care nu sunt uniți)

8
 cu picioarele

7
 Regelui

6
, (nu 

vor trece înot)
5
 [această mare]. 

Beschi: Hoc vastum miseriarum pelagus in quo nati sumus in illus natantes non 

trajicient, nisi qui Dei pedibus adhaeserint. 

Nu vor trece această mare a necazurilor, în care ne naștem, înotătorii care nu se țin 

strâns legați de picioarele lui Dumnezeu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:09:01 UTC)
BDD-A23092 © 2015 Editura Universității de Vest



 

242 

 

 

VI. Analiza operei 

După cum am precizat deja, opera face referire la numeroase aspecte care, pe plan 

individual, caracterizează natura umană, iar pe plan socio-politic, vizează buna orânduire a 

„polisului”. Cadrului privat îi sunt dedicate prima și a treia carte, iar cadrului public îi e dedicată 

cartea a doua. 

1. Cadrul privat. Planul individual. Cartea I (aṟam: virtutea) 

De-a lungul a 24 de decade, Tiruvaḷḷuvar prezintă idealul bărbatului laic în viața 

domestică. El trebuie să aibă o soție fidelă și obedientă, copii, să fie o gazdă bună, vorba să-i fie 

mereu aleasă, iar, printre alte virtuți ale sale, e necesar să se numere gratitudinea, cumpătarea, 

conduita distinsă,  nepoftirea la nevasta altuia etc.  

De asemenea, deși fără a-i elogia superioritatea în raport cu virtutea domestică, dar 

întrucât și acest lucru trebuie luat în considerare atunci când vorbim despre natura umană sub 

toate aspectele ei, autorul tamil antic dedică 13 decade și virtuții ascetice. Aici, el se referă la 

dobândirea grației divine, vegetarianism, penitență, absența înșelătoriei, ținerea în frâu a mâniei, 

neproducerea răului, instabilitatea lucrurilor pământești, percepția adevărului etc. 

2. Cadrul public. Planul socio-politic. Cartea a II-a (poruḷ: bunăstarea) 

Dacă prima carte viza perfecționarea omului într-un cadru restrâns, alcătuit în principal 

din familie și apropiați, a doua carte îl încadrează pe individ într-un spațiu mult mai larg: 

societatea. El trebuie să își onoreze rolul pe care îl deține în societate ca rege, ca ministru al 

statului, ca cetățean de rând – într-un cuvânt, ca zoon politikon (Zvelebil 1973: 164). 

Spuneam mai sus că această carte a fost dispusă pe trei părți. Fiecare dintre cele trei 

cuprinde mai multe decade în care autorul oferă cetățenilor, în funcție de poziția pe care fiecare o 

ocupă în stat, un ghid de conduită ce are ca scop bunul mers al lucrurilor în comunitate. 

Atribuțiile și calitățile regelui sunt prezentate de-a lungul a 14 decade. Aici, aflăm ce 

presupune măreția unui rege, învățătura și cunoașterea sa, ce înseamnă un sceptru drept și un 

sceptru strâmb și alte aspecte de acest gen.  

În al doilea rând, Tiruvaḷḷuvar pomenește elementele suveranității, aici fiind incluși atât 

miniștri regelui, cât și elementele pe care se bazează siguranța statului, precum armata și o 

fortificație puternică și inaccesibilă inamicilor. Miniștri trebuie să fie fermi în deciziile și faptele 

lor, să știe cum să se poarte în prezența regelui și să poată citi semnele de pe chipul suveranului. 

Fortificația trebuie să fie un adevărat scut pentru cei ce se adăpostesc în interiorul zidurilor sale, 

iar armata trebuie să arate curaj și bravură, fiind fundamentul pe care se consolidează siguranța, 

dar și onoarea statului. 

În al treilea și ultimul rând, se vorbește despre viața socială, sub toate aspectele ei: 

prietenia, ostilitatea, medicina, onoarea, agricultura, sărăcia, cerșetoria etc.  

Două dintre aceste aspecte ne-au stârnit curiozitatea mai ales fiindcă trimit la două 

binecunoscute lucrări antice de limbă latină. E vorba despre prietenie și agricultură. 

De-a lungul a 50 de decade, autorul tamil antic prezintă 5 aspecte ale prieteniei: 

prietenia în sine, investigarea sincerității unui prieten, ce înseamnă a avea un amic intim (un 

confident), prietenia profitorilor și cea a dușmanilor. În aceste versuri, Tiruvaḷḷuvar face 

diferența între prietenia înțeleptului – care trebuie să fie cultivată - și cea a nebunului – de care 

omul trebuie să se ferească. O altă diferențiere este cea dintre prietenul fals – a cărui ușă și inimă 

rămân închise în vreme de nevoie - și prietenul adevărat – care e alături și la bine și la greu. Fără 

îndoială, acești 50 de kuṟaḷ nu pot rămâne, în mintea unui latinist, fără ecouri ale literaturii latine 

clasice. Cu acest prilej, amintim câteva crâmpeie din tratatul despre prietenie al filosofului, 

deopotrivă orator, avocat și om politic, Marcus Tullius Cicero: „Quonam enim modo quisquam 

amicus esse poterit ei, cui se putabit inimicum esse posse?”; „Amicitiam nisi inter bonos esse 

non posse” sau (Cicero citându-l aici pe poetul antic, Quintus Ennius) „Amicus certus in re 

incerta cernitur” (Laelius. De amicitia: 59, 65, 64). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:09:01 UTC)
BDD-A23092 © 2015 Editura Universității de Vest



 

243 

 

 Să amintim puțin și despre agricultură, mai ales dată fiind premisa faptului că cititorul 

cunoaște deja tratatul lui P. Cato Censor, De agri cultura (numită și De re rustica). Însă, spre 

deosebire de Cato, a cărui lucrare nu este „un simplu manual agrar ci o mult mai complexă 

descriere – oarecum monografică – a vieții de la țară” (Arieșan 2009: 57), Tiruvaḷḷuvar, de-a 

lungul celor zece distihuri dedicate acestui domeniu, prezintă, în specifica sa manieră 

apoftegmică, caracterul indispensabil al agriculturii pentru societate. Agricultura reprezintă 

așadar fundamentul tuturor celelaltor munci omenești, ea susținând și întreținând toate celelalte 

bresele. 

 

3. Cadrul privat. Planul afectiv. Cartea a III-a (iṉbam: plăcerea) 

Cartea despre plăcere nu a fost tradusă de către Părintele Beschi în latină. Fără a încerca 

să speculăm motivele pentru care părintele iezuit s-a limitat la traducerea primelor două cărți, 

alegem mai curând să oferim o foarte succintă prezentare a celei din urmă cărți a lucrării 

Tirukkuṟal. 

Așa cum am precizat și mai sus, ea se compune din două părți: cea dintâi privește 

iubirea de dinaintea căsătoriei (tacită, mutuală), numită kaḷavu, iar cea de-a doua se referă la 

iubirea din cadrul căsniciei, numită kaṟpu. 

Aspectul erotic al iubirii e cât se poate de evident în ambele situații, fapt care atestă încă 

o data preocuparea autorului de a oferi o imagine reală asupra naturii omului. Nu lipsește în 

această ultimă carte problema tulburării sufletești a bărbatului în fața frumuseții feminine, 

recunoașterea semnelor dragostei pe chipul iubitei, separarea cuplului, cearta dintre soți sau 

iubiți, și altele.  

 

VII. Concluzie 

 

Mesajul operei pe care tocmai am analizat-o e acela că oricine, indiferent de 

naționalitate, rasă, religie sau stare socială, poate atinge desăvârșirea, poate deveni un om 

complet. Condiția sine qua non a împlinirii personale constă în respectarea anumitor principii 

care vizează atât viața privată, din cadrul cuplului și al familiei, dar și viața socială. 
 

 

Referințe bibliografice:  

 

*** 2000: Tolkāppiyam in English, translation with the Tamil text, translation in the Roman script, introduction, 

glossary and illustrations by Dr. V. Murugan, project director Dr. G. John Samuel, Chennai, India, 

Institute of Asian Studies. 

ARIEŞAN, Claudiu T. 2009: Literatura latină. Epoca veche, Partea a treia, Timișoara, Universitatea de Vest. 

CALDWELL, Robert 1875: A Comparative Grammar of the Dravidian or South-Indian Family of Languages, 

second edition revised and enlarged, London, Trübner & Co., Ludgate Hill. 

CHEVILLARD, Jean-Luc 1992: Beschi, grammairien du tamoul, et l’origine de la notion de verbe appellatif, în 

„Bulletin de l’Ecole Française d’Extrême-Orient”, vol. 79, nr. 1, p.77-88. 

CHEVILLARD, Jean-Luc 2013 : Enumeration techniques in Tamil metrical treatises (Studies in Tamil Metrics – 3), 

in „Bilingual Discourse and Cross-Cultural Fertilization : Sanskrit and Tamil in Medieval India”, ed. by 

Whitney Cox & Vicenzo Vergiani, Collection Indologie nr. 121, Institut Français de Pondichéry / Ecole 

Française d’Extrême-Orient, p.241-322. 

CUTLER, Norman 1987: Songs of Experience. The Poetics of Tamil Devotion, Bloomington, Indianopolis, Indiana 

University Press. 

DIKSHITAR, V. R. Ramachandra 1936: Studies in Tamil Literature and History, Madras, Madras Law Journal 

Press. 

PILLAI, Jaya Kothai 1972: Educational System of the Ancient Tamils, foreword by Dr. M. Varadarajan, Vice-

Chacellor, Madurai University, Madurai, Tinnevelly, The South India Saiva Siddhanta Works Publishing 

Society.  

PILLAI, V. Kanakasabhai 1989: The Tamils Eighteen Hundred Years Ago, New Delhi, Asian Educational Services. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:09:01 UTC)
BDD-A23092 © 2015 Editura Universității de Vest



244 

POPE, G. U. 1886: The “Sacred” Kuraḷ of Tiruvaḷḷuva-Nāyanār, with introduction, grammar, translation, notes (in 

which are reprinted Fr. C. J. Beschi’s and F. W. Ellis’ versions), lexicon, and concordance, London, W. 

H. Allen & Co., 13 Waterloo Place, S. W. Publishers to the India Office. 

RAJAM, V. S. 1992: A Reference Grammar of Classical Tamil Poetry, Philadelphia, The American Philosophical 

Society. 

ZVELEBIL, Kamil V. 1973: The Smile of Murugan on Tamil Literature of South India, Leiden, E. J. Brill. 

ZVELEBIL, Kamil V. 1974: Tamil Literature, în “A History of Indian Literature”, vol. X: Dravidian Literature, 

Wiesbaden, Otto Harrassowitz. 

ZVELEBIL, Kamil V. 1992: Companion Studies to the History of Tamil Literature, Leiden, The Netherlands, E. J. 

Brill. 

Surse online: 

CICERO, Marcus T.: Laelius. De amicitia, preluat de pe http://thelatinlibrary.com/cicero/amic.shtml#17, pe data de 

   8.04.2015. 

MEENAKSHISUNDARAM, K.: The Contribution of European Scholars to Tamil, University of Madras, 1974: 

preluat de pe http://www.tamilvu.org/library/lA479/html/lA479ind.htm pe data de 8.04.2015. 

ZVELEBIL, Kamil V., 1972: Tolkāppiyam: preluat de pe http://www.ulakaththamizh.org/JOTSArticle.aspx?id=2 pe 

data de 8.04.2015. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:09:01 UTC)
BDD-A23092 © 2015 Editura Universității de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

