MAGDA WACHTER

MIRCEA ELIADE
SI L, INSUFICIENTA LITERATURII”

Tntr-un text din 1927 (Eliade 1990b), Mircea Eliade deplange precaritatea litera-
turii ca ,,sinteza impurd, insuficientd” de elemente spirituale si empirice, pe gustul
unei culturi mediocre, inaderente la functiile superioare ale cunoasterii. Literatura
ar oglindi, ,,In infinite nuante”, amestecul de elemente ce patrund in constiintd prin
experiente, reunind ,,rezultate diverse, in planuri diverse”, in timp ce arta, ca ,,Sin-
tezd pura”, ar reflecta emotii estetice infaptuite intr-un singur plan, ce trimite la o
realitate transcendentd. Este vorba de esente spirituale diferite, de universuri dis-
tincte si, in cele din urma, de forme diferite ale imaginarului, cu structuri si finali-
tati proprii.

,,Literatura mulfumeste sentimentalismul, senzualitatea, nevoia de idealism, de filo-
sofie, de misticism, de cunoasterea realitatilor sociale etc. Dar mulfumeste toate acestea
numai intr-o constiinta in care ele sunt mediocru dezvoltate. O viatd launtrica puternica,
bogatd, complexa — nazuieste catre o diferentiere cat mai categorica a functiunilor de
cunoastere [...]. Literatura e o criticd culturala de mare folos si pastreazd cateodata
fragmente de artd pura. Dar — pentru noi — nu poate fi o pozitie ultima. Vom reveni
intotdeauna la literatura, ne vom odihni si improspéta intr-insa. Literatura, de altfel, va
ramane intotdeauna sinteza purificatoare a unei constiinte tumultoase, dar nediferentia-
te” (ibidem, p. 46-47).

Daca ganditorul Eliade poate fi numit, pe urmele Iui Constantin Noica, mai mult
si mai putin decat o constiinta filosofica propriu-zisa (Noica 2004, p. 97), iar isto-
ricul religiilor — mai mult si mai putin decat un ,,simplu” spirit religios, nu acelasi
lucru se poate spune despre autorul operei de fictiune, care scrie literatura, dupa
propriile marturisiri, sub impulsul inspiratiei, ,,vede” idei, intuieste simboluri, Intre-
zareste, In timpul acestei indeletniciri ,,nocturne”, solutii ce lumineaza neasteptat
sensuri ale operei sale stiintifice. Este incredintat, in spiritul lui Nae lonescu, de ne-
cesitatea Tmbindrii cunoasterii logic-rationale cu cea simbolic-poetica (Eliade 1993,
vol. 11, p. 227), de valoarea creatiei literare ca instrument de cunoastere si de soli-
daritatea dintre literatura, filosofie si religie.

Mentorul ,.tinerei generatii” orientate Impotriva mai tuturor aspectelor vechiului
modernism nu renunta la ,,insuficienta” literaturd, cu riscul afirmarii unei constiinte
proprii ,,nediferentiate”, aflate la egala distanta intre elementele de ordin spiritual si
cele mundane, reverberatii ale unui ,,experientialism” programatic cautat. Prietenul
sau Eugen Ionescu i va atribui critic, din aceasta pricina, la fel ca si Cioran, de
altfel, postura de ,,vesnic intermediar” intre toate aventurile spiritului, ,,blestemat”,
in cele din urma, a ramane un literat (Ionescu 2000, p. 95). Pentru Noica, in mod
similar, literatura rimane ,,pacat fata de gand, oricat de bogata ar fi ea”. lar Eliade

Caietele Sextil Puscariu, II, 2015, Cluj-Napoca, p. 713-718

BDD-A22943 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



714 Magda Waéchter

,,a pacatuit prin literatura ca s se odihneascd, sau ca sa se distreze, sau din simpla
voluptate a pacatului” (Noica 2000, p. 190).

Daca scriitorul isi asuma constant aceastd posturd de ,,vesnic intermediar”, o
face totusi in virtutea unui crez filosofic cristalizat din ce Tn ce mai limpede. Un
crez ce confirmd opinia lui G. Cilinescu exprimata deja la aparitia volumului
Solilocvii din 1932, potrivit cdreia tanarul eseist alege ca modalitate predilectd a
cunoasterii ultime solutia ,,magica” a artei si a emotiei estetice (Calinescu 1982,
p. 954). Mult mai tarziu, si alfi exegeti, precum Matei Calinescu, vor conchide ca
metafizica implicita in opera lui Eliade este ,,0 ontologie estetica fondatd pe ideea
de creativitate, in care imaginatia este deopotriva instrument de cunoastere si mod
de a exista” (Calinescu M. 1978, p. 374).

Desi in primele sale texte arta se bucura de o pozitie privilegiata in fata literatu-
rii, pe parcurs diferentele tind tot mai mult sd se estompeze. Istoricul religiilor in-
vocd 1n repetate randuri ,,demnitatea metafizica a naratiunii” (Eliade 1993, vol. I,
p. 210), posibilitatea literaturii fantastice de a se revela ,,in legatura cu tot ceea ce
ne-au revelat ultimii cincizeci de ani” (ibidem, p. 553), camuflajul initiatic al ope-
relor de fictiune, unde supravietuieste, ocultata, intreaga traditie spirituald a omeni-
rii. Impotriva ,,cliseului” omului de stiintd din mediile academice savantul sustine,
in 1976, rolul esential al imaginatiei poetice in procesul cunoasterii:

,,Multi cred cd imaginatia poetica, creativitatea literard nu se impaca cu cercetarile
stiintifice «obiective» [...]. Foarte putini stiu ¢d «adevaratii» oameni de stiintd gandesc
tocmai contrariul [...]. Va trebui sd mai treacd zece-cincisprezece ani pana ce omolo-
garea creativitatii stiintifice cu creativitatea artisticdi va deveni evidentd pentru toatd
lumea, inclusiv mediile academice” (Eliade 1993, vol. IL, p. 227).

Antropologia profunzimilor sau ,noul spirit stiintific” fondate de Gilbert
Durand pe urmele lui C. G. Jung, Henri Corbin si Eliade sau transdisciplinaritatea
lui Basarab Nicolescu, cu influente din gandirea filosofului roméan, sunt doar cateva
exemple ce confirma aceasta perspectiva.

Insesi teoriile filosofice asumate de istoricul religiilor se regisesc in spatiul, de-
pilda, manifestat nu prin contrast, ci prin contact, dupa intrupare, se afla ,,camu-
flata” perfect in operele literare:

,De la Wordsworth la James Joyce, marii scriitori europeni asta au facut: sa desco-
pere sublimul, tragicul, exceptionalul, mitologicul etc. in viata de toate zilele si in fie-
care dintre noi...” (Eliade 1993, vol. I, p. 486).

Cunoasterea este, asadar, o simpld hermeneutica a cotidianului, ca alaturare de
fapte potential aflate pe niveluri de realitate diferite, asa cum sugereaza si prozele
fantastice eliadesti:

,in nuvela pe care sunt pe cale de a o scrie (Podul), marturiseste Eliade, as vrea sa
fac sa se inteleagd pana la obsesie sensul ei secret: camuflajul misterelor in evenimen-
tele realitatii imediate. A face si reiasd, in consecinti, ambivalenta oricarui «eveni-

BDD-A22943 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Mircea Eliade si ,,insuficienta literaturii” 715

ment», in sensul ca un «eveniment» aparent banal poate sd reveleze un intreg univers de
semnificatii transcendente, i ca un «eveniment» aparent extraordinar, fantastic, poate fi
acceptat de cei care 1l traiesc, ca ceva care vine de la sine si de care ei nici nu se gan-
desc macar sa se mire” (ibidem, p. 476).

Vechea metafizica devine, astfel, un demers hermeneutic; omul ,,integral” pro-
fetizat de Eliade — un interpret sau un intermediar al unei realitdti fluide, plurale,
constituite ,,obiectiv”’ din perspectiva variilor sale semnificatii posibile. Cunoaste-
rea este o recunoastere, adica o interpretare a arhetipului in toate latentele sale, iar
imaginatia literard oferd prin ea insdsi o asemenea perspectiva, deopotriva unifica-
toare si infinita. Nu este de mirare ca deja de mult unii filosofi aleg ca mijloc de ex-
presie teatrul, romanul sau jurnalul intim, observa tot Eliade, reflectand asupra jur-
nalului lui Ernst Jiinger (Eliade 1986b, p. 250). In modernitate, imaginatia literara,
care este si imaginatie miticd, ,,descopera marile structuri ale metafizicii” (Eliade
1990a, p. 18) si suplineste inexistenta viata religioasd; sursa ei, transconstientul,
este locul arhetipului, descifrabil, Tn calitate de simbol, ca epifanie a universalului.
Actul artistic reprezinta, in acceptiunea scriitorului, calea de acces intuitiv la aceas-
ta zona extrarationald a constiintei, depozitara unui simbolism ecumenic §i univer-
sal. Simbolul opereaza la nivel transconstient cu o coerenta proprie, cu o logica
»absconsd”, inteligibila prin contemplatia estetica, echivalenta cu ,,vederea” ca in-
terpretare a metafizicii implicate in opera de arta (Eliade 1993b, p. 17). Imaginatia,
oglinda a sacrului transpus in orice creatie artistica, are o functie existentiala, o
functie epistemologica, precum si una supraexistentiala, religioasa si soteriologica.
Ea ,,ne integreaza ritmurilor cosmice, ignorate sau minimalizate de omul modern
(Eliade 1993, vol. 11, p. 207), este, simultan, un instrument de cunoastere, ,,ne dez-
valuie in chip inteligibil si coerent modurile realului” (Eliade 1993, vol. I, p. 58),
iar prin functia unificatoare, intermediard a simbolului realizeaza conjunctia asa-
numitelor ,,niveluri de realitate” si accesul la formele pure, arhetipale.

Convins, de timpuriu, de imposibilitatea cunoasterii absolute, a filosofiei de sis-
tem ca atare sau a adevarului, considerat ,,unul dintre cei mai inepti termeni”
(Eliade 1991, p. 18), Eliade mentioneaza totusi ulterior posibilitatea cunoasterii
ultime in doua contexte, si anume prin contemplatie si prin imaginatie. Contempla-
tia este ,,cunoasterea reald, concretd, experimentald” a realitatilor ultime (Eliade
20014, p. 138), iar a avea imaginatie inseamna a vedea lumea in totalitatea ei, fiind-
ca imaginile, imitdnd modelele exemplare, reusesc sa arate tot ceea ce ramane re-
fractar conceptului (Eliade 1994, p. 19-25). Realitatea ultima, insesisabila prin ra-
tionament, trebuie vazutd, contemplatd printr-un act ,,theoretic”, in sensul traditio-
nal, platonician al termenului, atat la nivelul creatiei, ea nsdsi o contemplatie in act
a Ideilor, cat si prin contemplatia estetica propriu-zisa. Tot in sens platonician, a-
ceastd vedere hermeneutica are menirea de a schimba statutul existential al privito-
rului, situdndu-l pe un plan ontologic superior. Arta este, de altfel, pentru autorul
Solilocviilor, o ,,magica transcendere a obiectului, proiectarea lui in altd dimensiune,
libertatea lui prin magica realizare, prin «Creare», imitarea operei lui Dumnezeu”.

BDD-A22943 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



716 Magda Waéchter

Iar omul nu este doar un animal rational, ci o fiinta caracterizata tocmai de instinc-
tul de transcendere (Eliade 1991, p. 47-48).

Doua decenii dupa aparitia textului din 1927, eseistul atribuie acelasi rol de
»magica transcendere a obiectului” ,,insuficientei” literaturi, de data aceasta in an-
titezd cu imperativul artei angajate (Eliade 1992a). Acum, scriitorul ilustreaza, la
fel ca artistul creator, ,,un mod de a fi specific, deosebit de celelalte moduri de a fi
ingaduite omului in Univers (religios, economic, politic etc.)”. Literatura reprezinta
0 ,,luptd cu timpul”, cu istoria, prin tendinta de a cuprinde cit mai multe ,,zone de
realitate”, asadar o deschidere catre general si universal. Vocatia scriitorului, ,,de
ordin metafizic”, vizeaza ,,zonele transcendente ale arhetipurilor” si se afirma ca
act eminamente liber, cu valente primordiale. Scriitorul, spune Eliade, colaboreaza
la completarea creatiei, instituie, prin libertatea inerenta operei literare, ,,un nou
mod de a fi In univers”, aratd ,,ce poate fi omul, ce trebuie sa fie el”, anticipand o
conditie umana eliberata de orice determinism.

,,Pentru epoca atat de ‘profand’, adica desacralizata, pe care o trdim, conchide filoso-
ful, acest mesagiu si exemplu pe care-1 aduce arta literard echivaleaza aproape cu o teh-
nicd mistica. Degradata, se-ntelege, ca sa fie pe intelesul si la indemana omului modern,
omul «varstei Tntunecate», dar nu mai putin o tehnica mistica; adica o metoda de salvare
a omului” (ibidem, p. 50).

Imaginarul pare a fi solutia adoptatd de istoricul religiilor pentru aceasta cu-
noagtere ,,theoretica” specifica formelor traditionale de spiritualitate, dar si de filo-
soful cautator al filosofiei ,,de dinaintea filosofilor”, dupa sintagma lui Georges
Dumézil (Eliade 2008, p. 13). Chiar in Tratat de istorie a religiilor Eliade observa
fenomenul, specific modernitatii, discutat si de alti teoreticieni, al ,,degradarii sem-
nificatiei metafizice in directia esteticului” (ibidem, p. 444). Dante, aflam din Nas-
teri mistice, este

exemplul cel mai renumit al acestei tendinte — care anticipeaza lumea modernd — de
a considera arta si, in special, literatura mijlocul exemplar de comunicare a unei teolo-
gii, metafizici sau chiar soteriologii” (Eliade 2013, p. 236).

Acelasi Eliade care, intr-o scrisoare catre Emil Cioran din 1935, isi marturisea dez-
gustul de literaturd (Eliade 1999, p. 151) imbratiseaza tot mai mult idei similare,
confirmand aceastd deplasare a vechii ,,theoria”, mai ales din romantism incoace,
n sfera esteticului, iar mai tarziu, Tn zona imaginarului.

Ca intermediar intre sensibilitate si intelect, imaginatia, considerata deja ca atare
de Aristotel, dar valorificatd mai ales pe filon neoplatonic, reprezintd si pentru
Eliade ,,locul” cunoasterii, interfata dintre om si transcendent sau modul de realiza-
re a coincidentei contrariilor. La fel ca Gilbert Durand, Henri Corbin si alti teoreti-
cieni, eseistul tinde a atribui imaginarului, fie si doar prin consideratii nesistema-
tice, acest rol median, cu valente ontologice, in primul rand ca reactie impotriva
orientarii pozitiviste, istoriste ce afirma separatia transantad dintre subiect si obiect.
Dacad omul este, conform definitiei din volumul Solilocvii, un intermediar intre o

BDD-A22943 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Mircea Eliade si ,,insuficienta literaturii” 717

realitate absoluta si o subrealitate vegetala, caracterizat de instinctul de transcen-
dere, deplina realizare de sine se obtine tot printr-o facultate intermediara, izvor al
creatiei artistice, in care filosoful vede calea de acces la absolut. Prin opera sa, artistul
transcende obiectul, proiectandu-l intr-o altd dimensiune, inaccesibild constiintei
cotidiene, depaseste limitarile speciei, izbutind sa imite opera lui Dumnezeu si astfel
,realizeazd acea dimensiune a visului, unde domneste absolutd libertate, unde
categoriile existentei sunt neglijate, iar destinul suprimat (Eliade 1991, p. 47-49).
Literatura, tocmai in calitate de ,,sinteza impura”, ,,insuficienta” de elemente sensi-
bile si inteligibile, asa cum o concepe Eliade in articolul din 1927, ascunde toate
aceste latente.

ABREVIERI BIBLIOGRAFICE

Cilinescu 1982 = G. Cilinescu, Istoria literaturii romdne de la origini pand in prezent. Editie si
prefatd de Al. Piru, Bucuresti, Editura Minerva, 1982.

Cilinescu M. 1978 = Matei Cilinescu, Imagination et sens. Attitudes esthétiques, in ,,Cahiers de
I’Herne”. Mircea Eliade, Paris, Editions de I’Herne, 1978, nr. 7-8, p. 364-374.

Dosarul 2000 = , Dosarul” Mircea Eliade, . Elogii si acuze (1928-1944). Cuvant inainte si
culegere de texte de Mircea Handoca, Bucuresti, Editura Curtea Veche, 2000.

Dosarul 2004 = , Dosarul” Mircea Eliade, |X. Infamie morald (1972-1977). Cuvant inainte si
culegere de texte de Mircea Handoca, Bucuresti, Editura Curtea Veche, 2004.

Eliade 1986 = Mircea Eliade, Briser le toit de la maison. La créativité et ses symboles, Paris,
Gallimard, 1986.

Eliade 1986b = Mircea Eliade, Notes sur le Journal d’Ernst Jiinger, in Eliade 1986, p. 249-250.

Eliade 1990 = Mircea Eliade, Profetism romanesc, vol. I, Bucuresti, Editura Roza vanturilor, 1990.

Eliade 1990a = Mircea Eliade, Tncercarea labirintului. Traducere si note de Doina Cornea, Cluj-
Napoca, Editura Dacia, 1990.

Eliade 1990b = Mircea Eliade, Insuficienta literaturii, in Eliade 1990, p. 43-47.

Eliade 1991 = Mircea Eliade, Solilocvii, Bucuresti, Editura Humanitas, 1991.

Eliade 1992 = Mircea Eliade, fmpotriva deznddejdii. Publicistica exilului. Editie ingrijiti de Mircea
Handoca. Prefata de Monica Spiridon, Bucuresti, Editura Humanitas, 1992.

Eliade 1992a = Mircea Eliade, Scrisul si misiunea literaturii, in Eliade 1992, p. 43-50.

Eliade 1993 = Mircea Eliade, Jurnal, I. 1941-1969; Il. 1970-1985. Editie ingrijita de Mircea
Handoca, Bucuresti, Editura Humanitas, 1993.

Eliade 1993a = Mircea Eliade, Insula lui Euthanasius, Bucuresti, Editura Humanitas, 1993.

Eliade 1993b = Mircea Eliade, Insula lui Euthanasius, in Eliade 1993a, p. 7-17.

Eliade 1994 = Mircea Eliade, Imagini si simboluri. Eseu despre simbolismul magico-religios. Prefata
de Georges Dumézil. Traducere de Alexandra Beldescu, Bucuresti, Editura Humanitas, 1994.
Eliade 1999 = Mircea Eliade, Europa, Asia, America... Corespondenta, |. A-H. Cuvant inainte si

ingrijirea editiei de Mircea Handoca, Bucuresti, Editura Humanitas, 1999.

Eliade 2001 = Mircea Eliade, 50 de conferinte radiofonice, 1932—1938, Bucuresti, Editura Huma-
nitas, 2001.

Eliade 2001a = Mircea Eliade, Contemplatia, in Eliade 2001, p. 137-141.

Eliade 2008 = Mircea Eliade, Tratat de istorie a religiilor. Cu o prefata de Georges Dumézil si un
Cuvant Tnainte al autorului. Traducere din franceza de Mariana Noica. Editia a IV-a, Bucuresti,
Editura Humanitas, 2008.

Eliade 2013 = Mircea Eliade, Nasteri mistice. Traducere de Mihaela Grigore Paraschivescu, Bucu-
resti, Editura Humanitas, 2013.

BDD-A22943 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



718 Magda Waéchter

lonescu 2000 = Eugen lonescu, Mircea Eliade si Santierul, in Dosarul 2000, p. 94-95.
Noica 2000 = Constantin Noica, Opera. Introducere in biografie, Th Dosarul 2000, p. 190-191.
Noica 2004 = Constantin Noica, Adevaratul ingeles al sacrului, In Dosarul 2004, p. 93-99.

MIRCEA ELIADE AND THE “INSSUFICIENCY” OF LITERATURE
(Abstract)

The paper above briefly analyses the evolution of Mircea Eliade’s opinions on literature and its
basic role in knowledge. Primarly considered as an impure synthesis of empiric and spiritual
elements, inferior to art, literature eventually becomes, mostly by the concept of imagination implied,
a privileged way to knowledge, similar to the old “theoria”, related to metaphysics and religion.

Cuvinte-cheie: Mircea Eliade, literaturd, arta, imaginatie, cunoastere.
Keywords: Mircea Eliade, literature, art, imagination, knowledge.

Institutul de Lingvistica si Istorie Literard
., Sextil Puscariu”
Cluj-Napoca, str. Emil Racovita, 21
magdawachter@yahoo.com

BDD-A22943 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)


http://www.tcpdf.org

