RODICA MARIAN

DIMENSIUNEA GNOSTIC-DUALISTA
SI INTERFERENTA ElI CU ABSOLUTUL
(UNIO OPPOSITORIUM) LA EMINESCU

Filonul de inspiratie gnostica la Eminescu, poate mai frecventat decat il recu-
noaste recent Nicoleta Popa Blanariu intr-un incitant studiu (2015, p. 154-177), mai
precis spus ,,revirimentul unui anume tip de imaginar si scenariu mitic, unul dualist-
gnostic in esenta”, cu o constructie mitica proprie si o serie de recognoscibile teme,
motive, imagini definitorii etc. se poate identifica Tn opera lui Eminescu®; de fapt
chiar autoarea citatd isi sprijina marturisit argumentele ,,aprofundand” un traseu
hermeneutic Tnceput de Lucian Blaga (1944)% Este vorba de determinanta stilistic-
abisala a categoriei sofianicului in Luceafdrul eminescian, text asupra caruia se
concentreaza prioritar si autoarea studiul citat, exploatand preferential argumentele
blagiene. Acum aproape doud decenii am fructificat i eu — pentru exegeza Lucea-
farului — substantialele sugestii din arealul gnostic cuprinse in conceptul sofianic
blagian, ca obiect al filosofiei culturii (Marian 2003, p. 81-90) si am publicat stu-
diul respectiv intr-o carte din 2003. Inainte de a confrunta cele doua analize, bazate
pe aceleasi fundamente si avand aceleasi intentii, cu scopul de a le releva rezistenta
ori veracitatea rezultatelor, este nevoie sd le comentez, macar in rezumat. Ceea ce
voi face pe parcursul acestui studiu si al unuia urmator (necesar in primul rand fi-
indca studiul meu din 2003 se oprea la statutul transfigurat al celor doi pamanteni,
tratdind numai tangential aspectele textuale care au atingere cu gnosticismul si
care-l privesc pe Luceafarul-Hyperion, implicit pe Demiurg, respectiv cel numit
,parinte” si ,,Doamne”).

Pe de alta parte, abordarea sub cupola complexului filon gnostic, impune, ca mi-
nima necesitate, definirea termenilor, respectiv a acceptiunilor unor concepte folo-
site in analiza, mai apoi sensurile acestora de care inteleg si ma distantez, intrucat
chiar conceptul si denumirea lui, respectiv gnoza, pe de o parte, si gnosticism, pe
de alta parte, este polisemic, contradictoriu, arborescent, cu distinctii istorice sau
domeniale (justificate mai mult ori mai putin). In esentd, se identifica, in lucrarile
de sinteza, o gnoza epistemologica, antica, istorica, filosofica, religios-mistica, psi-
hologica, esoterica, crestind, romantica, modernd, existentiala etc. Intrucat necesita-
tile analizei mele nu implicd tot arsenalul de distinctii filozofico-literare, ma voi re-
zuma la expunerea sintetica a unei posibile tipologii a ,,curentului” gnostic-dualist.

! Nicoleta Popa Blanariu i enumerd, in aceasta privintd, pe Lucian Blaga, Nicolae Balotd, loan
Petru Culianu, Rosa Del Conte, Lucia Cifor. Dupa stiinta mea, ar mai fi incé trei nume, printre altele
posibile: Alain Guillermou (1977), Rodica Marian (2003) si Carmen Negulei (1995).

2N. Popa Blanariu citeaza editia din 1969 a Trilogiei culturii.

Caietele Sextil Puscariu, II, 2015, Cluj-Napoca, p. 613-623

BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:58:49 UTC)



614 Rodica Marian

Dinamica prezentei sale in actualitate este marcata, in principal, de doua evenimen-
te cruciale: descoperirea in 1945 a manuscriselor de la Nag Hammadi (Pagels
2013) si conferinta pe tema doctrinelor si practicilor variate reunite sub eticheta
gnoza de la Messina din 1966, la finalul careia s-a adoptat un document propunéand
o definitie a gnosticismului, imediat contestata si a carei ineficienta s-a impus prin
diverse respingeri.

Christoph Markschies (2003, p. 16-17) propune o tipologie Th opt puncte pentru a
Caracteriza cunoasterea gnostica istoricd, care traverseaza cultura si literatura euro-
peand pand azi, ca o istorie a ideilor® pe care incerc si le rezum aici, parafrazand-o si
completand-o, in finalitatea unei descrieri ca axa orientativa de referintd a ipotezei de
,haratiune fondatoare gnosticd” (Popa Blanariu 2015, p. 165), implicind asadar
diegeza Luceafdrului. Mai intai, gnoza presupune un Dumnezeu suprem total distant
si plasat in afara lumii, ,,parintele” creator al Pleromei si al luminii Numenale, care
uneori este inteleasd numai ca lume a Spiritului pur, a entitatilor nemateriale, precum
presupune introducerea unui Dumnezeu creator, numit Demiurg in traditia platoni-
ciand, descris adesea ca fiind ignorant, uneori de-a dreptul rau (Culianu considera mi-
turile dualiste o ,,enigma” a istoriei religiilor, avand o vechime imemoriala, nu neapa-
rat gnostice, promovand doud principii opuse, care colaboreaza, dar se si confrunti;
Demiurgul trickster este ,sarlatan”, tot el aduce suferinta, moartea, grijile, fiind un
principiu creator secund, indispensabil totusi pentru colaborarea cu principiul bun).

Christoph Markschies asaza existenta Demiurgului — Creatorul secund — la
punctul patru al tipologiei gnozei, dar avanseaza la punctul trei ideea ca lumea si
materia sunt creatii rele si astfel constituie o alienare. Inaintea acestei caracteristici
este plasatd ideea gnostica a entitatilor de provenientda divind, mai apropiate de oa-
meni decat de Dumnezeul suprem, asa cum vom vedea ca este si varianta ortodoxa
a Sfintei Sofia (in unele variante aceasta ,,intelepciune cazutd” este mama Creato-
rului secund), ca existenta intermediara intre Dumnezeu si lume, in viziunea prelu-
atd de Lucian Blaga (1944, p. 237-238) de la unii ganditori rusi, contemporani lui,
varianta deosebit de importantd pentru intentiile demersului meu de fata (la care
voi reveni pe larg, fiindca este fundamentala pentru consecintele ei privind ambiva-
lenta personajului numit Luceafarul si Hyperion). Alta trasatura tipologica rele-
vantd a gandirii gnostice este aceea ca mitul gnostic se configureaza in jurul scan-

® Nicoleta Popa Blanariu (2015, p. 155-158) insistd pe convergenta in mito-filosofia romantica a
gnosticismului, a alchimiei, ca traditii spirituale, cu stiintele moderne ale psyché-ului in viziunea lui
Jung. Tn schimb, Lucia Cifor (2000, p. 52-55) prevaleazi in discutia teoretic si in definirea gnozei
istorice problematica perspectivei celor care considera gnoza drept religie: Hans Jonas (1963), mai ales
loan Petru Culianu (1995, p. 50-76) si cei care trateaza gnoza ca un curent religios sau spiritual, ,,doctri-
nd sincretica, compusa din elemente ale religiilor de mistere” (Eliade 1986, p. 359). Originile curentului
numit gnosticism sunt disputate, la o extrema fiind, dupd Mircea Eliade (1991, vol. Il, p. 473), teza
teologilor crestini pentru care gnosticismul era o erezie diabolica, iar la cealaltd extrema explicatia opusa
promovata in lucrarea fundamentala a lui Wilhelm Bousset, Hauptprobleme der Gnosis (G6ttingen,
1907), dupa care gnosticismul este un fenomen precrestin. Bousset analizeaza comparativ temele spe-
cific gnostice (dualismul, notiunea de Méantuitor, ascensiunea extatica a sufletului) si le gaseste originea
iraniana.

BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:58:49 UTC)



Dimensiunea gnostic-dualista la Eminescu 615

teii divine care silasluieste in sufletul individual, parte din cel universal (se impu-
ne, in opinia mea, trimiterea la atman-brahman (Marian 1999) din filosofia antica
indicd, coroborata si cu sugestiile lui Eliade privind ,,paradoxul lui Brahman” 1991
11, 394). Mitologia gnostic-dualisti* promoveaza distinctia dintre emanatiile princi-
piului suprem, ,,«Dumnezeul ascunsy», «necunoscuty» al luminii, de la care emana
[...] lumea perfectd si nemuritoare a eonilor’, totodata sferd din care a cazut si fa-
rama de divinitate, in genere Incarceratd in capcana trupurilor muritoare (creaturi
ale demiurgului, ca rival al Tatalui suprem) si lumea cea rea, materiala, in care scan-
teia divind, pneuma, zace in adormire. Salvarea, mantuirea nu poate fi obtinuta decat
prin intermediul unui salvator care coboard din sfera sa superioara’, unde se va
intoarce apoi. Salvarea fiintelor omenesti trece prin cunoasterea, revelarea acestei
scantei de dumnezeire dinduntrul fiintei omenesti’. (Pentru Christoph Markschies,
salvarea si revelarea sunt punctul sapte si opt al tipologiei.) In esentd, Mircea
Eliade (1991, vol. II, p. 340) retine

ideile fundamentale: dualismul spirit/materie, divin (transcendent)/antidivin; mitul
caderii sufletului (= spirit, particica divind), adica intruparea intr-un corp (asimilat cu o
inchisoare); si certitudinea eliberarii («mantuirea»), dobandita gratie gnozei” (1991 II,

p. 340).

# Originea iraniand a gnozei este nuantata in religia lui Zarathustra, care primeste revelatia direct
de la Ahura Mazda, revelatie condensata de Mircea Eliade (1991, vol. I, p. 306-307) in ideea: ,,omul
e liber sa aleagd intre bine si rau [...]. Pe scurt, Binele si Raul, sfantul §i demonul distructiv purced de
la Ahura Mazda [...] care, in atotstiinta sa, stia de la inceput care va fi alegerea Spiritului Distrugétor,
si totusi nu l-a impiedicat; ceea ce poate sa Insemne fie cd Dumnezeu transcende toate contradictiile,
fie ca existenta Raului constituie conditia prealabild a libertatii umane”.

5 Cel mai de seama maestru gnostic este, fard indoiald, Valentin [...]. Dupa Valentin, Tatal, Pri-
mul Principiu absolut si transparent, este invizibil si incomprehensibil. El s-a unit cu sotia sa, Gandi-
rea (Ennoia), si a zamislit cele cincisprezece perechi de eoni care, laolalta, constituie Pleroma. Ulti-
mul dintre eoni, Sophia, orbitd de dorinta de a-1 cunoaste pe Tatél, provoacd o crizd in urma careia isi
face aparitia Raul si Patimile. Azvarliti afard din Pleroma, Sophia si creatiile aberante pe care le prile-
juise produc o intelepciune inferioara. Sus, o noud pereche se creeaza, Hristos §i perechea sa femini-
nd, Sfantul Duh. In sfarsit, restaurati in desivarsirea sa initiald, Pleroma il zimisleste pe Mantuitor,
numit si lisus. Coborand in tardmurile de jos, Mantuitorul compune «materia invizibild» cu elemete
hylice (materiale), provenind de la Intelepciunea inferioard, si din elementele psihice el il creeazi pe
Demiurg, i.e. Dumnezeul Genezei. Acesta ignord existenta unei lumi superioare si se considera pe
sine unicul Dumnezeu. El creeaza lumea materiala si alcatuieste, insufletindu-le cu respiratia sa, doua
categorii de oameni, «hylicii» si «psihicii». Insi elementele spirituale provenind de la Sophia superi-
oara intra fara stirea lui in respiratia Demiurgului si dau nastere clasei «pneumaticilor». Spre a mantui
aceste particule Inchise in materie, Hristos coboard pe pamant i, fara sa se intrupeze in sensul adeva-
rat al cuvantului, da revelatia cunoagterii mantuitoare. Astfel, treziti prin gnoza, pneumaticii, §i numai
ei, se inalta catre Tatal” (Eliade 1991, vol. I, p. 347 — subl. mea, R.M.).

6 Anumite variante amplifica intr-un sens mai dramatic coborarea Fiului sau a Fiintei transcen-
dente: el este prins de Puterile Demonice si, decdzut prin scufundarea in materie, isi uita propria sa
identitate. Dumnezeu grabeste atunci un Trimis, care, «trezindu-l», il ajutd sd-si recastige constiinta
de sine. (Este mitul «Salvatorului salvaty, infatisat admirabil in Imnul Mdargaritarului”. Pentru gnos-
tic, singurul obiectiv demn de a fi urmadrit este eliberarea acestei particele divine si reurcarea ei catre
sferele celeste (Eliade 1991, vol. Il, p. 340-341).

7 Sfantul Augustin si apoi Eminescu citau des ideea ci existd in noi ceva mai profund decét noi
ingine.

BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:58:49 UTC)



616 Rodica Marian

Lucia Cifor (2000, p. 55) subliniaza sensul valentinian al cunoasterii revelate
(gnoza), ca singura cale de integrare in armonia si lumina pneumei, prin observatia,
cred foarte importanta, ca, spre deosebire de crestini, gnosticii sustin existenta unor
diferente fiintiale intre oameni, numai purtatorii de scanteie divina au acces la cu-
noastere si la mantuire, pe cand alte categorii (cei dominati de suflet ori de trup) nu
au acces la gnoza. Ar mai fi de observat, in aceastd ordine de idei, ca toti analistii
fenomenului complex al gnozei, respectiv ai acestui mod de gandire, polimorf, de
altfel, insista asupra tendintei de ingemanare a gnozei cu diferitele tipuri de dua-
lism (punctul opt la Christoph Markschies), antrenand opozitiile lor transante, care
explica raul din lume, pornind, la origine, din zoroastrismul persan, cu reprimarea
timpului si materiei din creatie rea, pana la exaltarea spiritualitatii, inclusiv preva-
larea lumii acosmice. Aici se potriveste addugirea ca, si in cazul rar al gnozei mo-
niste, problema Raului si a conditiei omului in lume se considera fundamentala,
precum in platonism ori neoplatonism, necesitatea reintegrarii in regatul divin a scan-
teii de transcendenta, adica temeiul crucial, este impulsul spre cucerirea intoarcerii la
adevarata naturd ori exaltarea aspiratiei spre acel absolut (prezent si la romantici)
care da sens existentei omenesti. Aceasta, fiindca statutul fenomenologic al lumii, al
cosmosului in gnoza este un concept fundamental negativ, ,,destitué de sens et déser-
té par la bonté, ou ’homme est en exil et la divinité absente” (Depraz 1996, p. 635).

Revenind, dupa aceste consideratii generale asupra gnozei, la studiul meu pri-
vind dimensiunea sofianica in Luceafarul, este util sd rezum rezultatele acestuia.
Demonstratia mea cuprinde multe argumente textuale din poemul eminescian si din
variantele sale, cu concluzii care se concentreazd pe determinanta sofianicd a
,transcendentei coboratoare in lume”, reveland in esenti efectele semantic-poetice
ale trecerii prin lume a ,,fiintei de luminad”, care nu lasa in urma-i numai o ,,dara”
luminoasa, cum spune C. Noica (1978, p. 101), ci transfigureaza insesi naturile
catalinice, luceferindu-le. Analiza mai confirma textual ceea ce Blaga numeste
Htorent de transfigurare transcendentd” ori ,,0 transcendentd coborata intr-un pri-
mitor receptacol”, Catalina descoperindu-si idealul de lumina datitoare de sens in
noptile ,,d-un farmec sfant”, chiar daca nu-1 pricepe, iar Catilin, cel din final, devi-
ne luceferit prin contaminare, implorand iubirea din sufletul luceferit al iubitei, cu-
prinsa in chiar lumina Luceafarului, si doud variante tulburatoare o dovedesc, adu-
cand marturia textuala directa a participarii salvatoare a Luceafarului insusi.

Avem aici trasatura stilistic-sofianica, de fapt semantic-textuald cea mai eloc-
venta: ,,Cu farmecul luminii lui / Gandirile strabate-mi / Revarsa linistile Iui | Pe
noaptea mea de patimi” (Eminescu 1999, p. 50), lumina lui si linistile lui nu sunt
variante intdmplatoare (pentru ceea ce devine farmecul luminii reci, respectiv
pentru liniste de veci din textul publicat antum), fiindca invocatia extatica a celui
numit anterior Catdlin catre proaspat cucerita sa iubitd dezambiguizeaza, fara
dubiu, prin unitatea poetica lui pe Insusi personajul cu nume emblematic, ,,cel
facator de lumina”, care se ,,prinsese” de sufletul Catilinei, ,,urméand-o ,,adanc in
vis”. Intre argumentele axiale ale studiului meu, inscris sub cupola ideaticd a gnos-
ticismului in versiune sofianicd, se impune sd accentuez acum propensiunea spre

BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:58:49 UTC)



Dimensiunea gnostic-dualista la Eminescu 617

absolut, atat de caracterizanta pentru romantism (ca si binecunoscuta lor imaginatie
vizionard, exacerbarea subiectivitatii si a sentimentelors), dar si gnosticilor, care-I
cautd pe Dumnezeu In autocunoastere, fiindca pentru ei in fiecare fiinta existd o
samanta divina, pe care un salvator, o fiintd de lumina ca intermediar divin intre
lumi, o poate revela prin cunoastere. Un astfel de mesager celest-spiritual este
Sofia, in expresia filosofului Blaga ,,ordinea si intelepciunea divina, care coboara
in vremelnicie, facandu-se vizibila si imprim&ndu-se materiei” (Blaga 1944,
p. 224). Diegetic si semantic, in poemul Luceafarul fata de imparat aspira la abso-
lutul® sentimentului de la inceputul textului, treaza si inainte de vise, vrea absoluta
implinire a dorului, si din inimd, si din suflet, mai apoi este divizata intre inima (in
vise) si suflet, dupa vise, pana la intensitatea maxima a sufletului ei cuprins in do-
rul de moarte de Luceafarul din cer, marturisit in aga-numita confesiune. La final,
ea dintre cei doi tineri, cheama lumina datitoare de sens asupra norocului, iar el,
fostul Catilin tinde spre absolutul iubirii, vrea sd vesniceasca norocul instabil din
iubirea dentai pana in visul din urmd. Insistenta si varietatea verbelor la imperativ
(strabate-mi, revarsd, ramai) din invocatia sa adoratoare impune o viitoare impli-
nire sub auspiciile mai nalte ale farmecului luminii Luceafarului, ca o noua che-
mare a absolutului.

Despre categoria sofianicului s-a amintit rareori in exegeza moderna emines-
ciand, totusi ea a fost uneori recunoscuta ca o componenta a sintezei realizate in
poetica lui Eminescu, depasind imaginea omului contrariilor, cum spune Dan
C. Mihdilescu, enumerand printre valentele sintonice ale energiei spirituale emines-
ciene: ,,capacitatea de absorbire a sofianicului si cea de esentializare a teluricului;
trairea integrala, angajand esenta fiintei” (Mihailescu, 1982, p. 10).

In privinta topirii influentelor intr-un tot organic care este poemul capodoperi
s-a vorbit foarte mult, totusi exista cateva posibile confluente, observate cu inteme-
iere de Blaga, de exemplu, exprimand cu o impresionanta intuitie cd Eminescu a

8 Vezi si convingatoarele corelatii si exemple ale fondului ideatic comun gnosticilor si romantici-
lor din studiul Nicoletei Popa Blanariu.

® Propensiunea eroinei poemului spre totalitatea uniunii si din inimd, si din suflet, atestati de por-
tretul ei semantic (Marian 1999, p. 256-285) este analoagd cu totalitatea realului pe care Mircea
Eliade o detecta in substanta cosmogonica primordiald ca absolut, concentratd ideatic in conceptul
scolastic al lui Nicolaus Cusanus, anume coincidentia oppositorium, care capati la istoricul religiilor
o0 perspectiva universald. Se precizeaza ca semnificatia dubli si nu dihotomici a contrariilor cores-
punde ,,unei nevoi fundamentale a fiintei omenesti, reintegrarea omului in Cosmos printr-o ab-
soluta unificare” (1942, p. 66), ceea ce n-ar fi posibil daca ratiunea de a fi a Absolutului n-ar fi co-
existenta contrariilor, un mixaj ce contravine de fapt logicii si experientei umane. Se cuvine sa remarc
aceeasi unitate de contrarii (unio oppositorium) in Fiinta Suprema hindusa, ca dualitate indisolubila.
Pentru Mircea Eliade coincidentia oppositorium este unul din simbolurile cele mai vechi si cel mai
raspandit al Absolutului, o trasaturd universald. ,,Fiinta suprema comportd o coincidentia opposi-
torium, intrucit ea cuprinde totalitatea realului” (Eliade, in Petru Ursache 2008, p. 50). Dar valabilita-
tea acestui mod de a gandi Absolutul este si mai complex motivata din perspectivd umana. Un comen-
tariu profund si avizat poate extrapola coincidenta intr-o dialectica a contrariilor, transgresare a con-
tradictiilor, care ar fi reconciliante i transcendente in natura lor de conditii ale existentei temporale,
aici pe pamant, dupa cum s-a aratat, precizandu-se ca acesta este al doilea sens al coincidentei contra-
riilor (Linscott Ricketts 2002, p. 160-161).

BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:58:49 UTC)



618 Rodica Marian

presimtit ,,0 secretd afinitate intre fondul dacic si modul spiritului indic” (Blaga,
1968, p. 20), inrudire de substrat asupra careia se opreste si Cicerone Poghirc
(1977, p. 50-54). O paradoxala parere in aceasta ordine de idei se dezvolta intr-0
mai recenta abordare pe filonul influentelor indice (Munteanu 1997, p. 105) in sen-
sul prevalarii substratului autohton si a imaginatiei originale a autorului. Precum o
atestd multe texte eminesciene, existd o anume tema recurentd a dublului, cu sub-
stanta nu numai obsesiv romantica, ci si Ingloband dualismul, credinta de fond ca
lumea este creatia raului, asa cum aparea inca de timpuriu 1n scrisul lui Eminescu
constiinta raului dominator gi/sau creator, reperabil, in opinia mea, si in poemul de
tinerete Mortua est!: ,,gandirile-rele sugrum cele bune” (se pot sustine exemple din
textele: Demonism, Sarmanul Dionis, Gemenii, Dumnezeu si om s.a.). In credintele
gnostice, fiecare fiinta are un geaman spiritual in lumea superioara, in mod analo-
gic cu ,,asa-zisul dualism cosmogonic al fratilor gemelari care si-au facut aparitia
din vdgduna gestantd a neantului ori a apelor primordiale. La romani, dualismul
cosmogonic este reprezentat de Dumnezeu si Satana, de Fartate si de Nefartate,
cum apare in varianta culeasa de Tudor Pamfile, comentatd si de Romulus
Vulcanescu 1n marea sa sinteza Mitologie romand. Data fiind schema princeps, cea
mesopotamiand, Eliade a combatut si, probabil, a desfiintat teza cum ca aceasta le-
genda s-ar datora bogomilismului bulgar. Ca si in cazul lui C. Brancusi, care si-a
insusit modele artistice din fondul autohton transmis romanilor direct din substratul
de cultura al paleo-agricultorilor comunei primitive, si legenda cosmogonica face
parte din acelasi tezaur, mult mai vechi decat instalarea bulgarilor in Europa. Larga
raspandire internationald a mitului o dovedeste” (Ursache 2008, p. 50).

Mircea Cartarescu (2011, p. 24) (ca si alti critici ai lirismului pur) crede ca mis-
tica eminesciana nu poate fi definitd pornind de la teoriile metafizice ori doctrinele
orientale receptate cu fascinatie de Eminescu, fiindca ele sunt deturnate conform
unor linii de forta ce nu pot fi descoperite, deoarece sistemul poetic al lui Eminescu
este 0 himerd, neasemuit de specifica universului sdu poetic, este de fapt adevarul
din inima. Nu sunt totusi zadarnice eforturile criticilor de destelenire a influentelor
filosofice, a credintelor ori a sistemelor de gandire asupra cérora se apleaca insis-
tent Eminescu, care ajung, desigur, sd rodeasca in alt fel in propriul sau sistem poe-
tic. Totusi, adevarul launtric (,,adevarul/numa-n inima-mi sa-1 caut”, ca himerica,
inversunata cautare ,,spre interior”, trasatura tipic romantica la Eminescu, trimite
involuntar la gnoza.

in demersul de fata as tine s ma cantonez, ca premisa, in perimetrul ofertant al
unei perspective mai mult orientative, respectiv pe un fond ideatic gnostic, ca mod de
a vedea lumea, plasat in cadrul unei generalitati maxime, la fel cum a fost romanti-
tatea definita de Irina Petras (2006, p. 38)™°. Rosa Del Conte se exprimi in acest sens:

19 Mai exact ar fi de folosit n ce-1 priveste pe Eminescu, in mod exemplar as zice, termenul in-
ventat si propus de Irina Petrag inca in 1989, anume romantitatea, ,,care sa denumeasca o dimensiu-
ne a spiritului uman dintotdeauna, dincolo si mai presus de romantism, ca delimitare. Romantitatea
avea de acoperit nelimitarea si ne-satul, insurectia spirituala [...], deschiderea catre tot”.

BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:58:49 UTC)



Dimensiunea gnostic-dualista la Eminescu 619

»Tocmai pentru ca este un tip de géndire filosofico-religioasa, ea [gnoza] poate sa
reapara sub orice cer, sa se reproduca constiintei omului din orice epoca. Suntem gnos-
tici prin constitutie si afinitati culturale, asa cum suntem sceptici sau epicurei, apolinici
sau dionisiaci: sau devenim gnostici, sub imboldul unor impulsuri istorico-sociale
externe sau al unor experiente subiective” (Conte 1990, p. 384).

De altfel, chiar printre specialisti, existd convingerea cad gnoza este o religie
universala (Giles Quispel, apud Eliade 1986, p. 474).

Coincidenta de substrat ideatic a ceea ce se poate numi scenariul si simbolistica
din poemul eminescian Luceafarul cu gnosticismul se poate sprijini pe faptul ca
elementele actantial-simbolice ale poemului eminescian se constituie Tn mod simi-
lar cu forme stravechi ale imaginarului religios, cu traditiile sale spirituale: sufis-
mul iranian, cabala, crestinismul primitiv, gnosticismul de filiera crestina, zurva-
nism, care traverseaza din Antichitatea greco-romana cultura si literatura europea-
na, inflorind in romantism (Goethe, Blake, Jakob Bohme, Byron, Shelley,
E. Swedenborg, Leopardi), apoi Tn modernism si chiar existentialism (Baudelaire,
Dostoievski, Camus, Beckett, Proust, Thomas Mann, Bulgakov), la noi Eminescu,
Blaga, Mircea Eliade, partial M. Sadoveanu, lon Barbu (in enumerarea din Popa
Blanariu 2015, p. 157). In acelasi timp, este de remarcat persistenta acestor credinte
si continuitatea lor in spatiul popular, precum bogumili si catharii provensali. In
literatura cultd acest filon de gandire mistica a fost numit de Harold Bloom (1996,
p. 10) ,,gnosticism purificat”, functionand ca o paradigma, citeaza si Nicoleta Popa
Blanariu, fiind ,,aproape o religie literara”.

»Personajul de lumind” cum 1l numeste Blaga, este varianta ,,fiintei de lumina”
din acel stravechi imaginar dualist-gnostic, revigorat uneori in istoria culturii, alte-
ori obnubilat sub alte fatete ori (re)intoarceri.

Traseul hermeneutic deschis de L. Blaga este continuat, in ordinea cunoscuta ori
acceptatd Tn demersul Nicoletei Popa Blanariu, de Nicolae Balota, loan Petru
Culianu, Rosa Del Conte, Lucia Cifor. In esentd, autoarea promoveaza, pe baza
unui aparat critic, literar, filozofic, istoric si religios (care include si bibliografia
»clasicizata” a problematicii dualismului si a raporturilor acestuia cu gnosticismul),
selectia unor elemente pertinente

,pentru o altfel de intelegere a lui Eminescu: in relatia lui, pe de o parte, cu un filon
stravechi al imaginarului mitic autohton — mai exact, cu un substrat dualist de o vechime
cel putin traco-scitica, identificat de Mircea Eliade (1995) in cultura populara romaneas-
ca [si In limba romana, in onomastica de pilda — nota mea, R.M.], si, pe de alta parte, in
relatia inevitabild cu imaginarul romantic european”.

Propunerea Nicoletei Popa Blanariu este aceea de a citi Luceafarul

,»ca 0 parabola a Fiintei care intrd in posesia unei cunoasteri (de felul acelui adevar
salvator, gnosis, al gnosticilor) despre esenta ei luminos-numenala, a carei amintire
staruie, ca o aspiratie arhetipald, in adancurile psyché-ului [...]. Tntr-un anume sens,
experienta onirica a Catalinei se compune din vise numinoase, revelatorii [subl. mea.,
R.M.], care-i dezvaluie un ‘adevar’ (in sensul gnostic si, deopotriva, “arhetipal’ la mo-
dul jungian) despre dimensiunea ei interioara, luminos-spirituala. Din aceastd perspecti-

BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:58:49 UTC)



620 Rodica Marian

va, Luceafarul e o parabola a fiintei care ia act de natura sa, cu toate atributele (de)li-
mitarii ei ontologice si ale libertatii interioare” (Popa Blanariu 2015, p. 154-155).

Este important sa observ insa ca, dupa cum am demonstrat cu multe ocazii i In ca-
teva studii, textul Luceafarului, in semanticitatea sa, nu confirma transfigurarea din
vise, ci tocmai de dupa vise, chiar o propensiune spre meditatie si visare
treaza, inainte de vise. Paradoxal, in vise Fata de imparat se dovedeste inflexibila
in afirmarea naturii ei pamantesti, ,,vorbind cu el in somn”, ,,in vis”, vrea doar sa-I
coboare, conditionandu-si iubirea de aceastd coborare, nicidecum sa-l urmeze in
»calea deschisa”, nici sd urce dorul sau spre ,,Luceafarul de sus”. Numai la sfarsit,
si mai ales in starea de gratie a confesiunii, Catdlina se dovedeste pe deplin
luceferita: ,,m-a prins un dor de moarte”. Orizontul ei interior este la cotele lui
maxime, integrand opozitiile trup/suflet intr-un fel de coincidentia oppositorium nu
n vis, ci paradoxal, cum spuneam, in trezie®’.

Ceea ce mi se pare cu totul remarcabil in aceastd propunere a Nicoletei Popa
Blanariu este faptul ca finalul poemului este vazut stenic; nu se mai regaseste aici
nimic din clasica condamnare a neintelegerii omenescului; in locul alegatiei vindi-
cative, in locul indiferentei ,,reci”, iluminat poate, in opinia mea, de lumina din
lumina (cum 1l defineste Parintele pe Hyperion intr-o variantda a poemului), ca
ipostaza a salvatorului intermediar dintre lumi:

,»In Luceafarul [...] cerul ramane, prin emisarul lui “sofianic’, in preajma si in comu-
Nicare cu omul, ‘luminandu-i’ rostul si ‘norocul’, asa cum ii cer Catalin si Catalina; lor

turii” (Popa Blanariu 2015, p. 167).

Este aici, cred, o parte intelesului global al poemului chiar daca nu sunt invocate
argumente textuale, asa cum am facut-o eu in cartile citate. Din punctul de vedere
al analizei mele semantic-poetice, concluzia luceferirii este adevarata ca ,,realitate”
textuala Tn ceea ce-i priveste pe ,,cei doi tineri singuri” si pe eroul numit Luceafarul
cu lumina lui (expresia din variante citata anterior), pe cand ipostaza Hyperion
(ceea ce a devenit Luceafarul) vede zddarnicia a tot ce inseamna pe pamant iubirea;
sunt variante, expresive semantic, pentru strofa finala care pot da seama revelator
de ambele simtaminte: Traind porumbi imperecheti / Viata voastra toata / Un
singur bine sa n-aveti / Sa nu muriti de-odata si, pe de altd parte, mai aproape de
forma finala: Trdind in cercul vostru stramt / lubirea va petrece | Ce eu n sufletul
meu simt / E nemurirea rece, ultimul vers si cu o alta varianta: E voluptatea mortii
(toate aceste variante sunt din versiunea notatd de Perpessicius cu litera C si care
poartd pe manuscris titlul: Legenda Luceafdrului; vezi Eminescu 1999, p. 51).
Intuieste ceva, oarecum apropiat de demonstratia mea, si Nicoleta Popa Blanariu,
vorbind, cu o pagind inainte de citatul invocat mai sus, de ,,catrenul deceptionat”
,,din finalul poemului” ca de ,,0 Glossa in miniatura”.

Fara a aminti ori fara a invoca semnificativele cazuri de eminescologi care au
reevaluat figura ndpastuitd in clasica exegezd eminesciand a Catélinei (C. Noica,

™ Vezi mai multe argumente in acest sens in Marian 1999 si 2003.

BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:58:49 UTC)



Dimensiunea gnostic-dualista la Eminescu 621

Marin Mincu, G. Munteanu, P. M. Gorcea, Rodica Marian s.a.), perspectiva pro-
pusid de Nicoleta Popa Blanariu are aerul ca porneste cu totul de la inceput, avand
intuitii care se pot verifica ori argumenta pe text. Studiul are meritul ca este susti-
nut de un esafodaj ideatico-filosofic pe filonul gnostic bine fundamentat si cu efec-
te exegetice (re)valorizatoare. Eroina poemului eminescian capata astfel un orizont
care-o scoate cu totul din putinatatea de intelegere si simtire la care fusese condam-
natd de consecintele tenacei raspandiri a ,platitudinii romantice” (Noica 1978,
p. 98) a ,,geniului neinteles”, devenit de multd vreme un concentrat model alegoric
foarte raspandit. In acelasi registru eseistic este tratat si Catalin:

LHPersonajele, “vocile’ lirice din Luceafdarul sunt distribuite tocmai n rolurile-cheie,

pe pozitiile actantiale simptomatice din aceastd naratiune fondatoare gnostica” (Popa
Blanariu 2015, p. 165).

Numai cad Nicoleta Popa Blanariu, in altd parte a demersului sau, pare sa prevaleze,
poate involuntar, vechea desconsiderare a naturii omenesti, in confruntarea ei cu
natura superioard a lui Hyperion. In contextul analizei fragmentului ,,in locul lui
menit din cer / Hyperion se-ntoarse”,

,-dupa intalnirea (Hyper)Eonului cu “Parintele’ Pleromei (unul distinct de Demiurgul
Creatiei si al creaturii muritoare) si Thaintea dublei revelatii pe care o are Luceafarul —
privind natura catilinicd si, prin comparatie, propria sa conditie (hyper)eonica. Secventa
respectiva aminteste [...] un motiv gnostic atestat in textele de la Nag Hammadi” (Popa
Blanariu 2015, p. 168).

Fiindca voi relua intregul complex de argumente si insdsi discutia privitoare la
ambivalenta Luceafarului-Hyperion, privit atat din perspectiva sofianica, cat si din
cea gnostic-jungiana propusa (de fapt comentata prioritar pe argumentele sofianice
relevate de Lucian Blaga) de Nicoleta Popa Blanariu, ma opresc aici numai la dife-
rentierea implicatd in exprimarea ,,dubla revelatie”, care contravine, in buna masu-
rd, premiselor gnostice adoptate. Argumentul care ar nuanta, mai bine zis ar anula
diferenta dintre fiintele pamantesti si entitatile ceresti este unul de profunda impor-
tanta, circumscriind tocmai fundamentul acestor stravechi credinte si, pana la urma,
explicand temeiul si forta rezistentei lor. Presupusa comparatie din enuntul de mai
sus n-ar trebui sa se transforme intr-o dubla revelatie, fiindca autoarea insasi subli-
niase, la inceputul studiului, ca ,,simbolistica” din Luceafdrul

,anuleaza separatia canonica dintre Dumnezeu si om, catd vreme cel din urma poate
descoperi in el insusi esenta numinos-luminoasa a celui dintdi, iar autocunoasterea
devine, in mod particular in gnosticism, totuna cu «o cunoastere a lui Dumnezeuy”.

Tn textele scripturilor gnostice de la Nag Hammadi se arati cu claritate:

,,Oricine ajunge la aceastd gnoza — la aceastd introspectie — este gata sd primeasca
sacramentul secret numit izbavire (apolytrosis, literal, «eliberare»)” (Pagels 2013, p. 80).

La fel credeau alchimistii secolului al XVI-lea, pentru care adevarul este o ,,ima-
gine a divinului care se afla in noi”. In demersul teoretic al Nicoletei Popa Blanariu

BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:58:49 UTC)



622 Rodica Marian

se remarca preluarea din literatura de specialitate (cu preferintd pentru comentariul
si editia lui E. Pagels) recuperarea dimensiunii gnostice si a extremei subiectivitati
in psihanaliza modernd, In versiunea lui Jung. Aceastd revalidare a experientei
sacrului merita comentatd in acest context, din motivul situarii ei, similare
gnosticilor antici §i alchimistilor medievali, in conceptia unui Dumnezeu interior,
ca o realitate psihica, imagine arhetipald a divinitatii imprimate in sufletul ome-
nesc. Este deci realitatea numenald, spirituald, posibil de cucerit prin introspectie,
fiindcd Sinele nu poate fi separat de Dumnezeu. Or, In conventia constructiei
textului Luceafarului, zborul Luceafarului spre inceputurile cosmicitatii sfarseste la
,»al nefiintei adapost”, unde i se reveld statutul eonic, conditia sa nepamanteana,
Asadar revelatia se produce inaintea si nu dupa intoarcerea la locul lui.

ABREVIERI BIBLIOGRAFICE

Balotd 1976 = Nicolae Balota, Eminescu und der Mythos, in ,,Synthesis”, 1976, nr. 3, p. 141-156.

Blaga 1944 = Lucian Blaga, Trilogia culturii. Orizont si stil. Spagiul mioritic. Geneza metaforei §i
sensul culturii, Bucuresti, Fundatia Regala pentru Literatura si Arta, 1944,

Blaga 1968 = Lucian Blaga, Mahatma Gandhi asa cum I-am cunoscut, in ,,Secolul XX, 1968, nr. 2.

Bloom 1996 = Harold Boom, Omens of Millenium, New York, Riverheard Books, 1996.

Cirtarescu 2011 = Mircea Cartarescu, Eminescu. Visul chimeric, Bucuresti, Editura Humanitas, 2011.

Cifor 2000 = Lucia Cifor, Poezie §i gnoza, Timigoara, Editura Augusta, 2000.

Conte 1990 = Rosa Del Conte, Eminescu sau despre Absolut, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1990.

Culianu 1995 = loan Petru Culianu, Gnozele dualiste ale Occidentului, Bucuresti, Editura Nemira,
1995.

Culianu 2002 = loan Petru Culianu, Gnozele dualiste ale Occidentului. Istorie si mituri, lasi, Editura
Polirom, 2002.

Culianu 2006 = loan Petru Culianu, Studii romdnesti, vol. |, Tasi, Editura Polirom, 2006.

Depraz 1966 = Natalie Depraz, Le statut phénoménologique du monde dans la gnose: du dualisme &
la non-dualité, in ,,Laval théologique et philosopgique”, 52, 1996, nr. 3, p. 625-647.

Eliade 1942 = Mircea Eliade, Mitul reintegrarii, Bucuresti, Editura Vremea, 1942.

Eliade 1986 = Mircea Eliade, Istoria credintelor si ideilor religioase, vol. 11, Bucuresti, Editura Stiin-
tifica si Enciclopedica, 1986.

Eliade 1991 = Mircea Eliade, Istoria credintelor si a ideilor religioase, vol. 1-1I1, Bucuresti, Editura
Stiintifica, 1991.

Eliade 1995 = Mircea Eliade, De la Zamolxis la Genghis-Han. Studii comparate despre religiile si
folclorul Daciei si Europei Orientale, Bucuresti, Editura Humanitas, 1995.

Eliade 2008 = Mircea Eliade, Mesterul Manole. Studii de etnologie si mitologie, Cluj-Napoca, Editura
Eikon, 2008.

Eminescu 1999 = Mihai Eminescu, Luceafarul. Text poetic integral — variante si textul definitiv. Editie
critica, introducere, note si comentarii de Rodica Marian, Cluj-Napoca, Editura Remus, 1999.

Guillermou 1977 = Alain Guillermou, Geneza interioara a poeziilor lui Eminescu, lasi, Editura
Junimea, 1977.

Jonas 2001 = Hans Jonas, The gnostic religion: the message of the alien God and the beginnings of
Christianity (1963), Boston, Beacon Press, 2001.

Jung 1994 = Carl Gustav Jung, Puterea sufletului. Antologie, Bucuresti, Editura Anima, 1994.

Linscott Ricketts 2002 = Mac Linscott Ricketts, Mircea Eliade si moartea lui Dumnezeu, In Dosarul
Eliade VI, Partea intai, Bucuresti, Curtea Veche, 2002.

BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:58:49 UTC)



Dimensiunea gnostic-dualista la Eminescu 623

Markschies 2003 = Christoph Markschies, Gnosis: an introduction, Londra—New York, Continuum
International Publishing Group, 2003.

Marian 1999 = Rodica Marian, Mentalitate indica si filosofie upanisadicd in textul integral al poe-
mului, Tn idem ,, Lumile” Luceafarului, Cluj-Napoca, Editura Remus, 1999, p. 380-428.

Marian 2003 = Rodica Marian, Conceptul blagian al ,sofianicului” la Eminescu, n idem
Hermeneutica sensului. Eminescu si Blaga, Cluj-Napoca, Editura Casa Cartii de Stiinta, 2003.
Mihdilescu 1982 = Dan C. Mihailescu, Perspective eminesciene, Bucuresti, Editura Cartea Roméneasca,

1982.

Negulei 1995 = Carmen Negulei, Variantele ,, Luceafdrului” si ,, Luceafarul ”. Imaginea universului,
n Studii si cercetari, Cluj-Napoca, Editura Alfa Press, 1995.

Noica 1978 = C. Noica, Sentimentul roméanesc al fiintei, Bucuresti, Editura Cartea Romaneasca, 1978.

Pagels 2013 = Elaine Pagels, Scripturile gnostice de la Nag Hammadi, Bucuresti, Editura Herald, 2013.

Pamfile 2006 = Tudor Pamfile, Mitologia poporului roméan, Bucuresti, Editura VVestala, 2006.

Petrag 2006 = Irina Petras, Teme si digresiuni. Scriitori clasici si moderni, Cluj-Napoca, Editura Casa
Cartii de Stiinta, 2006.

Popa Blanariu 2015 = Nicoleta Popa Blanariu, De la Weltschmerz la kakia valentiniand. Personaje
eminesciene in structura actangiald a miturilor dualist-gnostice, in ,,Studii eminescologice”, 17,
Cluj-Napoca, Editura Clusium, 2015.

Ursache 2008 = Petru Ursache, Hermeneutica totala [prefatd], in Mircea Eliade, Mesterul Manole.
Studii de etnologie si mitologie, Cluj-Napoca, Editura Eikon, 2008, p. 5-66.

THE GNOSTIC-DUALISTIC DIMENSION AND ITS RELATIONSHIP WITH
THE ABSOLUTE (UNIO OPPOSITORIUM) IN EMINESCU’S POETRY
(Abstract)

A number of writers and literary critics (Lucian Blaga, Nicolae Balota, Ioan Petru Culianu, Alain
Guillermou, Rosa Del Conte, Lucia Cifor, Carmen Negulei, Rodica Marian, Nicoleta Popa Blanariu)
have written about the impact that gnostic philosophy/ eligion and old dualist Romanian beliefs had
on Eminescu’s work. My own earlier work on the subject focused on indicating the semantic and
exegetic consequences of the orthodox form of gnosis — which Lucian Blaga called the stylistic-
sophianic dimension — in the complete text of Luceafarului. The most obvious consequence of this
textual analysis is the process of ,luceferire” of Catilin and Catalina, on whom transcendence
descends. The present article is mainly focused on the ambivalence Luceafarul-Hyperion, on
Hyperion’s evolution towards the revelation of his condition as of the same essence with that of the
increated divinity.

Cuvinte-cheie: lumen nature, noumenon, pleroma, dualism, gnosticism, Demiurg, absolutul ro-
mantic, &on, tatal preexistent si ascuns.

Keywords: lumen nature, noumenon, pleroma, dualism, gnosticism, Demiurge, romantic
absolute, &on, pre-existent and hidden Father.

Institutul de Lingvistica si Istorie Literara
., Sextil Puscariu”
Cluj-Napoca, str. Emil Racovita, 21
rodi.marian@gmail.com

BDD-A22933 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:58:49 UTC)


http://www.tcpdf.org

