
105 
 

LA SYLLEPSE, FIGURE DU FANTASTIQUE 
 

Anca MURAR1

 

Abstract 
In Corinna Bille’s fantastic novels, the figure of syllepsis enhances the concomitant expression of different 
categories in order to view a hybrid being whose reference is exclusively literal. Obviously syncretic, the 
syllepsis emphasizes the ambiguity of fantastic aesthetics and involves the reader in a process of co-
creation, making the unspeakable creatures tangible, creatures built up through the realization of a visual 
poiesis resorting to a semiotic perception.  

 
Keywords: syllepsis, fantastic, syncretic, otherness, co-creation.  
 

 

Si les premiers recueils de l’œuvre de Corinna Bille émanent notamment d’un 
fantastique « populaire », « réaliste », d’inspiration ramuzienne (Douleurs paysannes, Cent petites 
histoires cruelles et La fraise noire), à partir de La demoiselle sauvage (Le Salon ovale et Cent petites 
histoires d’amour), l’écriture de la nouvelliste suisse va au-delà du quotidien et du fait divers ; 
ses récits seront désormais nés d’un subtil mélange de fantastique et d’onirisme.  

Et Paul Gorceix atteste qu’avec les récits de la période fantastique, « la réalité des 
êtres, des animaux et des choses vacille et se métamorphose [...] pour devenir l’ébauche 
d’une existence au-delà du visible et de nos sens »2

En quête d’un art intégral qui puisse exprimer les moindres subtilités de l’âme, ainsi 
que leurs continuelles mutations, Corinna Bille donne à voir, à travers ses récits 
métamorphiques,  des créatures syncrétiques illustrant l’improbable fusion de traits 
humains, végétaux ou animaux et dévoilant le goût de l’hybridation de la nouvelliste suisse 
pour qui la consubstantialité des règnes est un toposde prédilection.Or, la monstration d’un 
assemblage composite, voire le caractère hybride est désormais une des spécificités 
reconnues de l’art fantastique dont la nature amphibologique suscite ce que la critique 
s’accorde à désigner en termes d’« inquiétante étrangeté »

. Tissés essentiellementautour de la 
thématique de l’altérité, ces récits saisissent le devenir syncrétique d’un être mû par une 
pulsion secrète qui finit par s’intégrerau troublant monde primordial, caractérisé par la 
confusion des règnes naturels. 

3

Au-delà de la démarche interprétative des indéterminations textuelles, l'impression 
d'étrangeté fondatrice de l'esthétique fantastique peut provenir en égale mesure de la mise 
sous les yeux de l'objet innommable qui se trouve soudainement éclairé dans le texte. Il en 
résulte un sentiment d'inquiétude liée à « une “apparition” dont il est impossible de soutenir 
la réalité de ce qui, dans cette “monstration”,  excède. »

. 

4

                                                           
1 Assistant Prof. PhD, “Petru Maior” University of Târgu-Mureş. 

 Nous partageons ainsi l’opinion de 

2 Paul Gorceix, Littérature francophone de Belgique et de Suisse, Paris, Ellipses, « Réseau », 2000,  p. 120.  
3Sigmund Freud, « L’inquiétante étrangeté », traduit de l’allemand par Marie Bonaparte et Mme E. Marty, dans 
Essais de psychanalyse appliquée, Paris, Gallimard, 1933, p. 6.  
4 Roger Bozzetto, Fantastique et mythologies modernes, Publications de L'Université de Provence, « Regards sur 
le fantastique », 2007, p. 121.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:31:16 UTC)
BDD-A22824 © 2015 Universitatea Petru Maior



106 
 

Roger Caillois qui voit l'inquiétant et  le scandale du fantastique métamorphique comme 
une conséquence du possible passage d'un règne à un autre, voire de l'idée d'un syncrétisme 
possible entre les différentes espèces. Ce type de fantastique surgit alors « du conflit entre 
l'exigence impérieuse d'une forme parfaite et stable et l'idée même de métamorphose, la 
menace de l'inadmissible transformation qui brouille et confond les espèces entre elles, les 
êtres et les éléments, les cités et les astres. »5

Au niveau figural du récit fantastique, la coexistence des espèces est réalisée à l’aide de 
la syllepse, ce « trope mixte »

 

6 (Fontanier) qui naît à la croisée de deux isotopies différentes : 
celle  de  l’humain  et  celle des règnes  végétal  ou  animal.  La  syllepse  est  la  figure  qui   
« sélectionne sur le plan de l’expression les traits graphiques communs à deux motifs, faisant 
abstraction par la suite, des traits qui, sur le plan du contenu, rendent incompatibles les 
deux univers de référence »7

En ce sens, la nouvelle billienne « Fille ou fougère », rend compte de la ressemblance 
et même de la confusion de la femme avec le végétal et montre un être hybride, mi-femme, 
mi-plante, une créature diaphane que la nature elle-même paraît avoir engendrée : 

 
[Ç]a sentait l'écorce saignante, la fleur séchée sur tige, l'humus humide, la feuille 
morte. Et je vis un groupe de fougères. J'en avais déjà vu le long des sentiers, en 
contrebas, mais ici elles étaient aérées, plus belles, plus grandes, étendant leurs arcs en 
abondance.  

. En résulte une symbiose temporaire entre les isotopies 
humaines, végétales et animales, aboutissant à la reprise des principes constitutifs des règnes 
végétal et animal, scellant la transmutation de l’humain.  

Et ce ne fut plus des fougères, ce fut quelque chose de très inattendu, de 
gracieusement impudique. Une jeune fille nue. Une peau blanche aux reflets verts, 
des micelles dans ses cheveux roux.8

L’émergence de la transformation transparaît premièrement derrière les éléments 
du décor, du fond, qui met en présence des traits végétaux et humains : « [Ç]a sentait 
l'écorce saignante, la fleur séchée sur tige, l'humus humide, la feuille morte. » Et, c’est à 
travers la syllepse que les deux motifs de l’image : la fille et la fougère arrivent à cohabiter 
dans un relatif équilibre. Si la fougère peut être lue comme fille, c’est en raison « du 
remodelage sémiotique du rapport de la figure au fond [...], pour deux configurations 
cohérentes en elles-mêmes mais incompatibles entre elles et dont la mise en présence de 
l’une implique momentanément [...] l’absence de l’autre »

 
 

9

                                                           
5 Roger Caillois, « Au cœur du fantastique », dans Œuvres, Édition établie et présentée par Dominique 
Rabourdin, Paris, Gallimard, 2008 [1938], p. 886-887.   
6 Pierre Fontanier, Les Figures du discours, Paris, Flammarion, 1968, p. 105. 

. Bien que le groupe de fougères 
représenté dans le premier fragment de la citation s’efface pour laisser sa place à la 
figuration « inattendue » de la jeune fille nue, l’isotopie végétale est actualisée grâce « aux 

7 Odile Le Guern, « De la mise en image d'une métamorphose à la métamorphose d'une image », dans Le sens de 
la métamorphose, sous la direction de Marion Colas-Blaise et Anne Beyaert-Geslin, Presses Universitaires de 
Limoges, 2009, p. 136.  
8Corinna Bille, Nouvelles et Petites Histoires, Lausanne, L’Âge d’Homme, 2006, 193-194. 
9 Odile Le Guern, « De la mise en image d'une métamorphose à la métamorphose d'une image », op. cit., p. 134-
135. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:31:16 UTC)
BDD-A22824 © 2015 Universitatea Petru Maior



107 
 

reflets verts » et aux « micelles » qui attestent la parenté de la créature avec le monde 
végétal, soit la coexistence des composantes appartenant à deux règnes différents. La 
femme hybride émergeant des fougères naît à l’instant même de son détachement du 
fouillis végétal, comme pour établir une parenté avec cette créature métissée, peinte par 
Catherine Alexandre qui se libère du décor pour se réveiller à une vie symbiotique.  

Les instances que la syllepse met en présence ne sont ni confondues ni discernables 
les unes des autres, mais se donnant à voir comme un ensemble syncrétique attestant 
l’impensable fusion des règnes. La plupart des créatures élémentaires billiennes sont des 
déités féminines hybrides, semblables à cette Gardienne des sources de Léonor Fini, à la  
«peau blanche aux reflets verts, des micelles dans ses cheveux roux »10, jaillissant 
soudainement des fougères la cachant « à mi-corps, ne découvrant que son buste aux 
seins ronds et rougis. »11

Dépourvue de toute épaisseur matérielle, cette « fille fougère » n’a qu’un référent 
textuel construit par et à travers une perception sémiotique unifiant synthétiquement « au 
sein d’une même vision et d’une [appréhension] “particulière” du réel, […] des catégories 
généralement opposées »

 

12, en vue de dépasser les antinomies et de proposer une 
compréhension renouvelée du monde.Arraché à sa fonction de représentation, le récit 
fantastique est investi du « pouvoir de dire ce que nous ne pourrons jamais connaître 
directement »13

Le lecteur qui se place au cœur de ce monde fantastique est submergé par l’intensité 
du sentiment de se trouver à proximité immédiate de l’altérité, mis dans la situation de 
saisir le monde indépendamment à ses sentiments. Cette créature hybride, dépourvue de 
référentialité qui surgit « tout à coup » devant ses yeux procède à un renversement du 
regard « en le livrant [...] à ce qui l’ignore et le nie »

 et figure un ordre transcendant par l'intermédiaire de la lettre. Quant à la 
monstration de l’image composite fille-fougère, celle-ci atteste de l’irraisonnable 
coexistence des éléments antagonistes tout en certifiant la possibilité de passer d’une 
forme humaine à une configuration végétale ou animale, soit la présentation du même à 
travers une suite d’images hétéroclites. Aussi la syllepse s’affirme-t-elle comme une des 
plus productives figures de l’« inquiétante étrangeté ». 

14. L’« inquiétante étrangeté » du 
fantastique est donc à lier à une double insuffisance : absence de la chose à la vue, à 
l’entendement d’un côté, manque d’un rapport à cet objet déconcertant d’autre côté. 
L’implication du lecteur dans l'élaboration de la création est alors  double : d'un côté, il 
développe « ce que l'auteur sous-entend, suggère, ne montre pas »15

                                                           
10Corinna Bille, op. cit., p. 194. 
11Ibid. 

 et, de l'autre côté, il 
signifie l'enveloppe imprécise qui voile l'action et cache les êtres menaçants. D’autant plus 
que le fantastique ne se réduit pas à une élaboration discursive ou imaginale, mais il se 

12 Denis Benoît, « Du fantastique réel au réalisme magique », dans Textyles, no 21, Bruxelles, Éditions Le Cri, 
2002, p. 8. 
13 Irène Bessière, Le récit fantastique. La poétique de l'incertain, Paris, Larousse, 1974, p. 121-122. 
14Ibid. 
15 Jacques Van Herp, Fantastique et mythologie moderne, Recto Verso, « Idées et autres », 1978, p. 15.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:31:16 UTC)
BDD-A22824 © 2015 Universitatea Petru Maior



108 
 

définit comme « “attaque” particulière de notre sensibilité »16. Et, lorsque le lecteur de 
fantastique a peur, il « suscite une présence-auprès-du-corps »17, tout en rendant « tangibles 
»18

Fille de la lune et de la végétation, le personnage du récit « Fille ou fougère ? », cette 
manifestation de l’élémentaire, laisse entrevoir l’ambivalence de son essence qui fascine et 
terrifie en même temps : « Je regardais cette peau de lait qui avait une transparence de 
pierre de lune. Le noir de la forêt autour d’elle était un écrin. »

 les choses exposées dans le récit. 

19 Entité hermétique, se 
dérobant toujours à la connaissance (« Cette fois je me suis approché d’elle, mais quand je 
la voyais de face et que j’allais la toucher elle  disparaissait. »20

Il s’ensuit que le sentiment du fantastique est donné par cette imbrication insaisissable 
de perceptif et de cognitif, mettant « en cause non seulement notre rapport au monde, mais 
notre rapport à nous-mêmes »

), elle domine les éléments et 
sème au cœur des hommes le goût amer d’« un manque terrible ».  

21, et nous poussant à l'accomplissement à travers la 
décantation affective opérée par le mot qui acquiert un statut ontologique et porte 
dorénavant le témoignage de l'authentification du soi. La fiction fantastique se distingue par 
le fait de se soustraire aux catégorisations linguistiques et se définit comme la simple mise 
sous les yeux d'un objet sans antécédent visuel dont la facticité est pourtant donnée comme 
perceptible et « comme ce qui échappe à tout déchiffrement au moment de la perception »22 
: « La littérature fantastique est la présentation du statut de tout objet de la réalité, de 
l'imagination, sous le signe de la perception, du double agissement que celle-ci  implique. 
Par quoi, la présentation, dans le récit fantastique, n'est exclusive de rien. »23

Figure syncrétique par excellence, la syllepse accentue l’ambiguïté constitutive de 
l'esthétique fantastique, en raison de cette hétérogénéité toujours mouvante qu’elle évoque 
et que nos sens sont incapables de percevoir. Par conséquent, pour suppléer à ce manque, 
le fantastiqueur assignera au langage la mission d'inventer un ordre supra-rationnel qui 
puisse resignifier le monde et les êtres. L’inquiétude caractéristique du fantastique découle 
alors de cette impression d’incohérence qui s’installe au cœur du lecteur, vu que le texte 
met sous ses yeux l’image de l’inconcevable union des contraires, alliance rendue possible 
grâce à la syllepse qui opère le dés-éloignement des catégories humaine et végétale. Une 
possible explication de cette évocation de figures interchangeables en permanente 
alternance est donc à chercher au-delà du discours rationnel incapable d'harmoniser les 
dissonances du réel. 

 

                                                           
16Alain Chareyre-Méjan, « L’athéisme mystique de l’image. Éléments pour une esthétique du fantastique », dans 
E-rea, [en ligne], no5.2/2007, disponible sur : http://erea.revues.org/157, [consulté le 15 juillet 2013]. 
17Ibid. 
18Ibid., l’auteur souligne.  
19Corinna Bille, op. cit., p. 194. 
20Ibid. 
21 Menegaldo, Gilles, « Le sentiment du fantastique à l’écran », dans La Licorne [en ligne], no 37, 2005, 
disponible sur : http://licorne.edel.univ-poitiers.fr/document1678.php, [consulté le 22/01/2010].  
22 Jean Bessière, Poétique du fantastique, sous la direction de Xavier Richet, préface de Jean Bessière, Paris, 
L’Harmattan, préface de Jean Bessière, 2004, p. 14. 
23Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:31:16 UTC)
BDD-A22824 © 2015 Universitatea Petru Maior



109 
 

Une nouvelle approche du fantastique peut être ainsi envisagée et Jean Bessière 
nous propose de reconsidérer les récits métamorphiques à la lumière d'une pensée de la 
perception qui concrétise une poiesis visuelle et non expliquée de l'objet fantastique dont 
les principaux moyens sont « le fantastique visuel des objets fabriqués, l'échange de la 
référence à l'artifice et de la référence à la nature, l'objectivation de l'invisible »24, soit 
l’inexprimable créature hybride homme-plante ou homme-animal. Et, loin de se limiter à 
certifier cette poiesis, le récit fantastique se comporte lui-même comme poiesis en raison de 
son dessein de réunir « toutes les présentations visuelles suivant une fidélité à leur facticité 
- ce caractère que l'on dit usuellement par la notation de l'irruption du fantastique. »25

Benoît, Denis, « Du fantastique réel au réalisme magique », dans Textyles, no 21, Bruxelles, 
Éditions Le Cri, 2002. 

 
 

Bibliographie :  
 
Bille, Corinna, Nouvelles et Petites Histoires, Lausanne, L’Âge d’Homme, 2006. 

Bessière, Irène, Le récit fantastique. La poétique de l'incertain, Paris, Larousse, 1974. 
Bessière, Jean, Poétique du fantastique, sous la direction de Xavier Richet, préface de Jean 
Bessière, Paris, L’Harmattan, préface de Jean Bessière, 2004. 
Bozzetto, Roger, Fantastique et mythologies modernes, Publications de L'Université de 
Provence, « Regards sur le fantastique », 2007. 
Caillois, Roger, « Au cœur du fantastique », dans Œuvres, Édition établie et présentée par 
Dominique Rabourdin, Paris, Gallimard, 2008 [1938]. 
Chareyre-Méjan, Alain, « L’athéisme mystique de l’image. Éléments pour une esthétique 
du fantastique », dans E-rea, [en ligne], no5.2/2007, disponible sur: 
http://erea.revues.org/157, [consulté le 15 juillet 2013]. 
Fontanier, Pierre, Les Figures du discours, Paris, Flammarion, 1968. 
Freud, Sigmund, « L’inquiétante étrangeté », traduit de l’allemand par Marie Bonaparte et 
Mme E. Marty, dans Essais de psychanalyse appliquée, Paris, Gallimard, 1933. 
Gorceix, Paul, Littérature francophone de Belgique et de Suisse, Paris, Ellipses, « Réseau », 2000. 
Le Guern, Odile,  « De la mise en image d'une métamorphose à la métamorphose d'une 
image », dans Le sens de la métamorphose, sous la direction de Marion Colas-Blaise et Anne 
Beyaert-Geslin, Presses Universitaires de Limoges, 2009.  
Menegaldo, Gilles, « Le sentiment du fantastique à l’écran », dans La Licorne [en ligne], no 
37, 2005, disponible sur: http://licorne.edel.univ-poitiers.fr/document1678.php, 
[consulté le 22/01/2010]. 
Van Herp, Jacques, Fantastique et mythologie moderne, Recto Verso, « Idées et autres », 1978.  

                                                           
24Ibid., p. 14.    
25Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:31:16 UTC)
BDD-A22824 © 2015 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

