
 
 
 
 
 

EMINESCU, BENJAMIN FONDANE, PAUL CELAN : 
YVES BONNEFOY ET LES POÈTES ROUMAINS 

 
GISÈLE VANHESE 1 

 

Università della Calabria, Arcavacata di Rende (CS), Italie 
 
 

 
EMINESCU, BENJAMIN FONDANE, PAUL CELAN: 

YVES BONNEFOY AND ROMANIAN POETS 
 
 

Abstract 
 
 

Although many critics have underscored the connections between the work of Yves 
Bonnefoy and Italy or Greece, none have analyzed the possible of a connection – however slim – with 
Romania. Our essay examines the relations, often overlooked, between the French poet and 
certain Romanian poets, taking a cue from unpublished interviews. In the first part, we underline 
the existence of a spiritual and poetic community between Yves Bonnefoy, Lermontov and Mihai 
Eminescu. In the second part, we pinpoint the various moments in which the existential and 
artistic paths of Yves Bonnefoy and of Paul Celan come together, revealing an unknown 
interpretation on the part of the French author of Celan’s poem Mandorla. In the third part, we try 
to identify the hidden relations between the work of Yves Bonnefoy and that of Benjamin 

                                                 
1  Gisèle Vanhese est professeur de Littérature roumaine et de Littérature comparée à la 

Faculté de Lettres et Philosophie de l’Université de la Calabre, Arcavacata Rende (CS), 
Italie (Dipartimento di Studi Umanistici), où elle a enseigné aussi la Littérature française. 
Ses recherches se sont orientées essentiellement dans deux directions: d’un côté, la poésie 
roumaine et française de l’époque romantique et contemporaine et, de l’autre, l’analyse 
des structures anthropologiques de l’imaginaire, des mythes et de leur rhétorique 
profonde. Elle est l’auteur des livres La neige écarlate dans la poésie d’Yves Bonnefoy, 
Paul Celan, Alain Tasso, Salvatore Quasimodo et Lance Henson (Beyrouth, Éd. Dar An 
Nahar, 2003), Par le brasier des mots. Sur la poésie de Jad Hatem (Paris, L’Harmattan, 2009), 
«Luceafărul» de Mihai Eminescu. Portrait d’un dieu obscur (Dijon, Presses de l’Université de 
Bourgogne, Coll. Ecritures, 2011), « Luceafărul » de Mihai Eminescu. Portretul unei zeităţi 
întunecate (Iaşi, Timpul, 2014). Elle a édité, auprès des Presses Universitaires de 
l’Université de Calabre, les volumes collectifs L’ora senza crepuscolo. Sulla poesia di 
Petru Creţia (2006), Eminescu plutonico. Poetica del fantastico (2007), Deux migrants de 
l’écriture. Panaït Istrati et Felicia Mihali (2008) et, avec Monique Jutrin, Une poétique 
du gouffre. Sur « Baudelaire et l’expérience du gouffre » de Benjamin Fondane (Soveria 
Mannelli, Ed. Rubbettino, 2003). Elle a publié de nombreux essais sur Mihai Eminescu, 
Lucian Blaga, Paul Celan, Anatol E. Baconsky, Mircea Eliade, Benjamin Fondane, Dimitrie 
Bolintineanu, Yves Bonnefoy, Gérard de Nerval, Aloysius Bertrand, Gaston Bachelard, 
Georges Schehadé, Nadia Tuéni, Jad Hatem, Panaït Istrati; e-mail: gvanhese@unical.it. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



GISÈLE VANHESE 94 

Fondane, particularly in Baudelaire et l’expérience du gouffre, in order to demonstrate the degree 
to which the French writer may be included in Fondane’s critical and philosophical posterity. 

Keywords: Yves Bonnefoy, Mihai Eminescu, Paul Celan, Benjamin Fondane, Léon Chestov, 
Lermontov, Poetry, Poetics, Intertextuality, Influence. 

 
 

La poésie d’Yves Bonnefoy2 n’a cessé d’être aimantée par la quête d’un 
vrai lieu : « Par l’idée même de lieu […], j’ai toujours été tout à fait requis, et je 
le demeure » (E., p. 352) reconnaît-il. Si plusieurs critiques ont mis en lumière 
les relations entre son œuvre et l’Italie ou la Grèce, aucun ne s’est encore 
interrogé sur la possibilité d’un lien – même ténu – avec la Roumanie. Je 
prendrai comme point de départ pour ma réflexion un lointain souvenir, lorsque 
jeune chercheur à Pise, j’avais déjà posé la question au poète. En 1986, Yves 
Bonnefoy était venu à l’Université de Pise pour un cycle de conférences et 
j’avais pu bénéficier de ses précieux entretiens lors d’une promenade à Pise 
ainsi que dans une ville proche, Lucca. Malgré le temps qui a passé, notre 
conversation est restée vive en moi vu l’admiration que j’éprouvais, et que 
j’éprouve, pour son œuvre. Dès ce moment-là, j’avais commencé à écrire sur sa 
poésie en tant que spécialiste de littérature française, ce qui allait orienter mon 
destin académique pour plusieurs décennies, mais en même temps – toujours à 
la même époque – j’avais découvert l’œuvre d’Eminescu dont la magie n’allait 
plus cesser, jusqu’à aujourd’hui, de m’enchanter. 

À la question « Connaissez-vous Eminescu et qu’en pensez vous ? », Yves 
Bonnefoy m’avait répondu par l’affirmative. Oui, il connaissait Eminescu, qui était 
sans aucun doute un grand poète, mais il pensait qu’il lui avait manqué un bon 
traducteur et que le moment pour le traduire était désormais irrémédiablement 
passé. Avec grand déplaisir, j’entendis tomber ce jugement, clair et sans appel, 
dont il a parfois donné d’autres preuves : pour lui, Eminescu n’était plus 
susceptible de passionner le public en France. Je lui demandai ensuite quels 
avaient été ses rapports avec Paul Celan qu’il avait bien connu. Ici sa réponse 
fut beaucoup plus détaillée et mérite que je m’y arrête plus longuement. 

 
 
1. Eminescu, Lermontov et « L’imperfection est la cime » d’Yves Bonnefoy 
 
Mais avant de développer la deuxième partie de cet entretien, je voudrais 

revenir sur sa première partie bien plus brève, mais dense de précieux signifiés 
que j’allais découvrir par après. En effet, en 1990 paraît, dans Entretiens sur la 

                                                 
2  Y. Bonnefoy : Poèmes, Paris, Mercure de France, 1978 (P.), L’Improbable et autres 

essais, Paris, Mercure de France, 1980 (I.), Le Nuage rouge. Essais sur la poétique, Paris, 
Mercure de France, 1977 (N.), Entretiens sur la poésie (1972-1990), Paris, Mercure de 
France, 1990 (E.), Ce qui alarma Paul Celan, Paris, Éditions Galilée, 2007 (C. P. C.) . 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



EMINESCU, BENJAMIN FONDANE, PAUL CELAN : YVES BONNEFOY ET LES POÈTES ROUMAINS 95 

poésie (1972-1990), l’essai Boris de Schloezer, qui était en fait le texte d’une 
conférence prononcée en 1979 au centre Georges-Pompidou, à l’occasion de 
l’exposition qui fut consacrée à l’écrivain russe. Il s’agit d’un essai capital pour 
la réflexion poétique et ontologique d’Yves Bonnefoy en ce qui concerne 
l’enjeu de ce qu’il allait appeller plus tard la « vérité de parole » et la « vérité 
d’existence ». Dès le début, Bonnefoy fonde sa méditation sur la traduction 
réalisée par son ami Boris de Schloezer du livre de Léon Chestov, Le Pouvoir 
des clefs. Il s’agit d’une traduction parue à Paris en 1928 et que Bonnefoy avait 
trouvée « sans doute au début de 1945 » dans une librairie d’occasions. 

Or que retient-il avant tout de ce volume ? Il reprend, en guise 
d’ouverture à son essai, des vers du Démon de Lermontov que Chestov avait 
lui-même cités dans son livre : 

 
„En écoutant les propos qui viennent d’être tenus, je pensais à quelques vers de 
Lermontov que cite Léon Chestov dans son Pouvoir des clefs, traduit par Boris de 
Schloezer dès les années 20.” (E., p. 122). 
 
Bonnefoy s’arrête sur le choc ressenti à la lecture de ces vers : « je me souviens 

que ce fut dès cette minute, première d’une longue fréquentation, que j’eus sous 
mes yeux les vers que j’ai évoqués : et que je vais vous redire » (E., p. 122). 
Voici ces vers reportés par Bonnefoy avec son commentaire : 

  
„Le démon parle du haut de ce que Boris de Schloezer eût nommé son « moi mythique », 
mais il vient aussi d’entrevoir la lueur qui baigne, là près de lui, la créature mortelle. Et le 
voici qui déclare à celle qu’il croit aimer, dans cette langue admirablement simple de la 
traduction de Boris : 
 
Dès l’instant où je t’ai vue 
J’ai ressenti soudain une haine secrète 
Pour mon immortalité et ma puissance. 
J’ai envié alors, involontairement, 
La joie imparfaite de la terre. 
J’ai souffert de ne pas vivre comme toi 
Et j’ai eu peur de vivre loin de toi.” (E., pp. 122-123). 
 
On reconnaîtra dans la « créature mortelle » aimée par le Démon, 

Tamara, et on notera surtout combien les uniques vers de Lermontov, repris par 
Chestov d’abord et – ensuite – par Bonnefoy, sont proches de Luceafărul 
d’Eminescu. Si je ne veux pas aujourd’hui aborder la problématique de 
l’influence du Démon de Lermontov sur Luceafărul, qui a été déjà étudiée entre 
autres par Elena Loghinovsky (1979), je voudrais montrer combien il est 
dommage que Bonnefoy n’ait pas connu le chef-d’œuvre roumain au moment 
où il élaborait une grande partie de sa réflexion philosophique. En effet, il a 
révélé que ces vers de Lermontov ont été l’origine fondamentale de son 
questionnement éthique et esthétique : 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



GISÈLE VANHESE 96 

„Ce sont là des mots, et une pensée, dont la beauté est frappante, n’est-ce pas, et ils me 
furent d’un grand secours dans la cristallisation de quelques intuitions ou valeurs qui 
tendait alors à se faire en moi, sous le signe de ce qui me semble la poésie.” (E., p. 123). 
 
Quelles sont ces intuitions et ces valeurs dont les vers de Lermontov 

furent porteurs et que les vers d’Eminescu auraient pu confirmer et approfondir ? 
Yves Bonnefoy y lisait le conflit, qui traverse et traversera toute son œuvre, 
entre deux postulations fondamentales. D’un côté l’Idéal : fascination pour ce 
qui échappe à la mort et ce que Bonnefoy nomme, dans son essai, le « moi 
mythique ». De l’autre, la finitude, l’acquiescement à la douleur et à la 
condition humaine. Revenant sur les vers de Lermontov, il observe : « le moi 
mythique sera cet échec à être, cet exil, qui voue à la solitude et à la tristesse le 
héros du poème de Lermontov » (E., p. 126). Combien cette remarque de Bonnefoy 
rejoint la constatation désabusée d’Eminescu : le génie « sur terre n’est capable 
ni de rendre heureux quelqu’un, ni d’être heureux lui-même. Il ne connaît pas la 
mort, mais il ne connaît pas non plus le bonheur » („pe pământ, nu e capabil a ferici 
pe cineva, nici capabil de a fi fericit. El n-are moarte, dar n-are nici noroc”)3. 
Les vers de Lermontov ont confirmé en quelque sorte Bonnefoy dans son 
Atemwende, pour reprendre une expression célanienne : « c’est à “l’existence 
mortelle” qu’est ici attribuée la “valeur” ; c’est la mort qui porte la vie, loin de 
la ruiner [;] c’est ce néant qui doue de son sens notre finitude » (Bonnefoy 
1981: 58, apud Née 2003: 77-78). Patrick Née en arrive même à rapprocher 
l’enseignement de ces vers, que répercutent aussi ceux de Luceafărul 
d’Eminescu, du poème constituant en quelque sorte l’art poétique bonnefoyen, 
L’imperfection est la cime : « On songe à “l’imperfection [qui] est la cime” – et 
à ce renversement, chez Yves Bonnefoy, de l’Un au tout du multiple qu’il 
embrasse sans, comme chez Plotin, vouloir l’élever d’hypostase en hypostase, 
en une procession strictement verticalisée » (Née 2003: 78). 

 
L’imperfection est la cime 
 
„Il y avait qu’il fallait détruire et détruire et détruire, 
Il y avait que le salut n’est qu’à ce prix. 
 
Ruiner la face nue qui monte dans le marbre, 
Marteler toute forme, toute beauté. 
 
Aimer la perfection parce qu’elle est le seuil, 
Mais la nier sitôt connue, l’oublier morte, 
 
L’imperfection est la cime.” (P., p. 117) 
 
 

                                                 
3  Cité par G. Călinescu (1970), p. 103. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



EMINESCU, BENJAMIN FONDANE, PAUL CELAN : YVES BONNEFOY ET LES POÈTES ROUMAINS 97 

2. Paul Celan : dans le secret d’une rencontre 
 
Si l’on peut parler uniquement d’affinités spirituelles obliques et indirectes 

entre Yves Bonnefoy et Eminescu, il en va tout autrement pour Paul Celan. En 1972, 
Yves Bonnefoy lui rend hommage dans le numéro de la revue de Belles-Lettres qui 
lui est consacré, deux après son suicide à Paris. L’essai, repris dans Le Nuage rouge 
paru en 1977, est à la fois une méditation sur le langage et l’exil, une réflexion sur 
l’œuvre célanienne, enfin un émouvant témoignage sur la vie de l’auteur roumain4. 
Yves Bonnefoy y révèle les moments biographiques où leurs pas se sont croisés, 
après avoir tracé un inoubliable portrait tout en ombre et lumière : 

 
„Son sourire, bien qu’il dérobât souvent les afflux de la mémoire blessée, était la tendresse 
même. Son geste, surtout dans les premières années après Vienne, – au temps de la chambre 
rue des Écoles, des restaurants universitaires, de la machine à écrire archaïque au péristyle 
de temple grec, du dénuement – avait de la nonchalance, et sa tête un beau mouvement 
vers l’épaule comme pour accompagner longuement, le long des rues d’été après de vives 
conversations nocturnes, l’ami que l’on quitte pour un jour.” (N., pp. 307-308). 
 
Yves Bonnefoy rappelle en particulier un événement crucial : la rencontre 

de Paul Celan avec Yvan Goll – appelé ici « l’homme âgé » – que Bonnefoy lui 
avait présenté. Or on sait combien cette rencontre va peser tragiquement sur la 
vie de Celan sous le nom de « l’affaire Goll »: 

 
„Car, c’était avec moi qu’il avait rencontré l’homme âgé, exilé lui aussi, malade, que pour 
ma part je ne devais plus revoir, mais que lui, Paul, n’avait plus cessé d’assister de son 
affection et de ses soins, mais pour voir tout cela plus tard utilisé contre lui. 
L’indifférence, ce premier jour, ou la distraction, l’eût sauvé.” (N., p. 307). 
 
Sans doute Bonnefoy a-t-il été sensible à cette rencontre destinale – dont il 

avait été, sans le savoir, le promoteur – et, je crois, à ses conséquences désastreuses 
pour Celan. En effet, on sait qu’à la mort d’Yvan Goll, la veuve Claire Goll 
accusera injustement le jeune poète de plagiat et montera, en Allemagne, une cabale 
contre lui pour le discréditer. Et peut-être est-ce pour atténuer ce sentiment de 
culpabilité, qui le poursuivait, que Bonnefoy a publié un petit livre insolite, dans le 
panorama des Lettres françaises, et qui a comme titre Ce qui alarma Paul Celan. Il 
paraît en 2007, donc trente ans après son essai sur le poète roumain, en une sorte de 
fidélité par-delà la mort. Fidélité dont Bonnefoy a le secret. En effet, il a eu la 
délicatesse de m’envoyer ce livre, à Rome, avec une dédicace qui commence avec 
ces mots : « pour Gisèle Vanhese qui sait elle aussi Ce qui alarma Paul Celan », en 
montrant clairement qu’il se souvenait de notre entretien de Pise et du fait que ma 
thèse de PhD, à l’Université La Sapienza de Rome, avait été consacrée justement à 
l’œuvre de Paul Celan et la Roumanie.  

                                                 
4  J.E. Jackson (2003: 413; 419) affirme que cet essai fut à l’origine de la rupture de Bonnefoy 

avec André du Bouchet. Il note aussi que Celan avait commencé à traduire des poèmes de Du 
mouvement et de l’immobilité de Douve comme en témoignent les archives littéraires de Marbach. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



GISÈLE VANHESE 98 

Ce livre, précédé d’une Prière d’insérer, est non seulement une défense 
de Celan contre l’accusation de plagiat, mais aussi une réflexion profonde sur la 
rapport unique que Celan avait avec la poésie et donc avec le langage. Bonnefoy 
insiste à nouveau sur la solitude de Celan et le caractère exilique de son œuvre, 
y compris l’exil de son enfance roumaine : 

 
„Moments, aussi bien, où il se taisait, avec un sourire, ceux à qui il parlait étant tout de 
même de ses proches par leur sentiment de la poésie. Mais c’est vrai, que savaient-ils, 
même ceux-là, de ce qu’il était vraiment ? Ils ne connaissaient pas les lieux de son 
enfance. Auraient-ils lu ses poèmes, ils n’en auraient pas déchiffré les richesses 
métonymiques.” (C.P.C., pp. 31-32). 
 
Or ce sont justement ces « richesses métonymiques » roumaines que 

j’avais tenté de dévoiler dans ma thèse. Par ailleurs, Bonnefoy n’avait-il pas 
commencé son premier essai de 1972 par ces mots : « Ses mots ne recouvraient 
pas son expérience. D’une part, ils ne ressemblaient pas à la couleur du ciel, aux 
visages, à quelques voix qu’il avait aimés dans l’enfance » (N., p. 303) ? 
Immédiatement après, il évoque la tragédie de la Shoah qui a marqué la vie de 
Celan : « Et d’une autre façon à la fois plus intérieure à l’esprit et cruellement 
immédiate, encore moins ces mots pouvaient-ils dire l’horreur qu’il avait 
vécue » (N., p. 303). Bonnefoy est resté particulièrement frappé par une visite 
qu’il fit, avec Celan, à Boris de Schloezer à Paris : 

 
„Je le revois une nuit, comme nous sortions de chez Boris de Schloezer, dont je lui avais 
parlé souvent et qu’il avait désiré connaître. Avait-il été comme détendu par un échange 
où se reformaient les impondérables d’une culture qui avait été, en somme, presque la 
sienne – les confins de la pensée russe, plus de passion qu’ici dans la recherche d’esprit, 
plus de sympathie pourtant, et d’accueil –, en tout cas, dans la rue, soudain, il éclata en 
sanglots au souvenir d’une diffamation dont il avait été la victime, plusieurs années 
auparavant, et dont je pensais que le temps avait effacé la blessure.” (N., p. 307). 
 
Même si Bonnefoy revient, en 2007, sur cet épisode douloureux dans Ce qui 

alarma Paul Celan (pp. 14-15) pour le lier à nouveau au sentiment d’injustice 
provoqué par la diffamation, je ne puis m’empêcher de penser que ces larmes, 
ce fleuve de larmes qui ira bientôt rejoindre celui où Celan se jettera un jour 
d’avril 1970, étaient aussi celles pour l’enfance et la terre natale perdues à jamais et 
qu’il ne pouvait désormais plus que recréer à travers l’écriture mémorielle de 
ses poèmes. On sait par ailleurs, comme l’ont révélé ses lettres à Petre Solomon, 
combien le souvenir du pays natal hantait le poète5. Plus profondément encore, 
Bonnefoy lie le sentiment d’exil célanien au fait qu’il soit juif : 

 
                                                 

5  P. Solomon, Paul Celan. Dimensiunea românească, Bucarest, Ed. Kriterion, 1987. Une 
traduction de ce volume a été publiée en français sans les addenda qui l’accompagnaient 
(Paul Celan. L’adolescence d’un adieu, s. l., Éd. Climats, 1990). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



EMINESCU, BENJAMIN FONDANE, PAUL CELAN : YVES BONNEFOY ET LES POÈTES ROUMAINS 99 

„Et sans doute la forme la plus durement ressentie de son exil a-t-elle été que, juif, c’est-à-
dire habité par une parole instauratrice de l’autre, s’élançant du moi vers le toi, il lui ait 
fallu vivre dans l’impersonnalité foncière des langues occidentales, qui ne pensent 
l’incarnation qu’en termes de paradoxe et à partir d’un livre emprunté.” (N., p. 307). 
 
Parlant de son combat avec la langue allemande, avec les mots allemands, 

Bonnefoy remarque : 
 
„Paul Celan les forçait sans doute, par la violence de son écrit de plus en plus tendu, 
elliptique, bref, mais à l’amande de la parole – dans la mandorle qu’il a sondée, ayant vu 
une fresque presque effacée, où Dieu manquait à son trône – la présence de l’homme à 
soi, ce qu’on peut dire le Verbe, n’en était que plus clairement inachevable aux yeux, en 
tout cas, de son cœur.” (N., pp. 303-304). 
 
Dans cette phrase très dense de références à la théologie négative sur 

l’absence de Dieu lors de la Shoah et que Die Niemandsrose exprime dans toute 
sa profondeur tragique, Bonnefoy se réfère – je crois – au poème célanien 
Mandorle appartenant à ce recueil. Or, alors que nous passions devant l’une des 
églises de Lucca – l’église San Frediano à présent restaurée – lors de notre 
promenade en 1986, Yves Bonnefoy s’arrêta et me montra le fronton où se 
trouvait un Christ de gloire dans une mandorle et dont on apercevait encore des 
fragments de fresque couleur bleu azuré. Bonnefoy était persuadé, à juste titre, 
que l’image énigmatique du poème célanien provenait de la vision de cette 
fresque. Il en voyait la preuve, me dit-il, dans la carte postale que Celan lui avait 
envoyée dans les années 50 ou 60. Carte postale qui était en noir et blanc. Et c’était 
à présent que Bonnefoy pouvait lui-même contempler la couleur azurée de la 
fresque byzantine sur la façade de l’église San Frediano, azur qui éclate dans le 
dernier vers du poème. Pour Bonnefoy, Celan reprenait le heurt de la Todesfuge 
entre les cheveux d’or de Margarete et les cheveux de cendre de la Sulamite. Ici 
Celan, après avoir rappelé implicitement la Todesfuge (« Boucle de juif, tu ne feras 
pas de gris »), opposait l’œil en amande juif, que lui rappelait la forme de la mandorle, 
à l’œil bleu du bourreau allemand qui coïncidait au bleu du manteau du Dieu – 
« presque effacé » – dans la mandorle de la fresque, le Dieu absent durant la Shoah : 

 
Mandorla 
 
„In der Mandel – was steht in der Mandel ? 
Das Nichts. 
Es steht das Nichts in der Mandel. 
Da steht es und steht. 
 
Im Nichts – wer steht da ? Der König. 
Da steht der König, der König. 
Da steht er und steht. 
 
Judenlocke, wirst nicht grau. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



GISÈLE VANHESE 100 

Und dein Aug – wohin steht dein Auge ? 
Dein Aug steht der Mandel entgegen. 
Dein Aug, dem Nichts stehts entgegen. 
Es steht zum König. 
So steht es und steht. 
 
Menschenlocke, wirst nicht grau. 
Leere Mandel, königsblau”6. 
 
 
Mandorle 
 
„Dans l’amande – qu’est-ce qui se tient dans l’amande ? 
Le Rien. 
le Rien se tient dans l’amande. 
Il s’y tient, s’y tient. 
 
Dans le Rien – qui se tient là ? Le Roi. 
Là se tient le Roi, le Roi. 
Il s’y tient, s’y tient. 
 
Boucle de Juif, tu ne feras pas de gris.  
 
Et ton œil – vers quoi se tient ton œil ? 
Ton œil se tient face à l’amande. 
Ton œil face au Rien se tient. 
Soutient le Roi. 
Aussi il se tient, se tient. 
 
Boucle d’homme, tu ne feras pas de gris. 
Amande vide, bleu roi”. 
 
L’essai se termine par l’évocation des années avant leur rencontre à Paris. 

En effet, Bonnefoy avait vécu à Tours durant sa jeunesse et Celan, venant de sa 
Bucovine natale, y avait passé une année pour se préparer aux études de 
Médecine : « Et nous avions même formé le projet d’aller pour une journée à 
Tours où, juste avant 1940, il avait commencé à étudier la médecine à quelques 
pas de la rue où je fréquentais le lycée » (N., p. 309). La fin de ce projet, c’est 
Bonnefoy lui-même qui me l’a racontée avec, dans la voix, comme le remord 
d’avoir renvoyé le voyage à Tours et ne pas y être allé malgré la pluie. Croyait-
il que le destin de Paul Celan aurait pu en être changé ? 

 
„Paul n’était jamais revenu à Tours, et son visage s’éclaira quand l’intention eut pris 
forme. […] Quinze jours plus tard, cependant, à la veille du petit voyage prévu, il pleuvait 
à torrents, et nous décidâmes au téléphone de remettre au mois suivant le départ. Après 
quoi il y eut son dernier séjour en Allemagne, et ç’aura donc été dans cette impression, 

                                                 
6  P. Celan, Die Niemandsrose. La rose de personne, Traduction de M. Broda, Paris, Le 

Nouveau Commerce, 1979, pp. 72-73.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



EMINESCU, BENJAMIN FONDANE, PAUL CELAN : YVES BONNEFOY ET LES POÈTES ROUMAINS 101 

tout de même bien fallacieuse de paix, que je le vis la dernière fois. Le laissant de nuit, à ce 
coin d’un boulevard rebâti, sinistre, sans me douter qu’il n’y aurait pas de suite.” (N., p. 309). 
  
 
3. Benjamin Fondane : un dialogue à contre-jour 
 
Il me reste à cerner le rapport – combien souterrain et, comme je le 

qualifierai avec un terme bonnefoyen, combien « à contre-jour » – entre Yves 
Bonnefoy et un autre auteur roumain, Benjamin Fondane7. Nous ne possédons, 
jusqu’à aujourd’hui, que peu de témoignages directs de ce lien. Il s’agit d’une 
lettre de Bonnefoy à Ricardo Nirenberg, datée de février 1987 : 

 
„Fondane, à mon arrivée à Paris, en 1944, avait été une de mes premières lectures, parce 
qu’on trouvait facilement le Faux Traité d’esthétique, par exemple. Et j’ignorais alors que 
le destin de l’auteur achevait de se jouer. Plus tard, ses amis devinrent mes amis : Boris de 
Schloezer et Cioran. Ils me parlèrent de lui. J’avais aussi rencontré l’œuvre de Chestov 
dès 1945, j’avais été fasciné, à mon tour.” (Nirenberg 2003: 99). 
 
En octobre 2000, Yves Bonnefoy adresse un billet à Monique Jutrin à 

l’occasion du colloque Chestov-Fondane, l’expérience du tragique auquel, malgré 
l’invitation, il n’avait pu assister : « En matière de connivence, je me suis toujours 
senti très proche de Chestov, de Fondane, et leurs amis » (Salazar-Ferrer/Jutrin 

2000/2001: 88). Signalons encore que dans sa Cronologia (2010), Bonnefoy ne 
cite pas le nom de Fondane alors que, pour l’année 1945, il mentionne avoir fait 
la connaissance du peintre Victor Brauner et, pour 1947, avoir lu « les livres 
publiés par les Surréalistes roumains, en particulier Trost et Gherasim Luca ; il 
est frappé par les “cubomanies” de Luca » (Bonnefoy 2010: LXXIX; LXXXI).  

En fait, plusieurs critiques ont décelé une influence fondanienne sur le 
poète français. C’est ainsi qu’Arnaud Bikard a montré comment Yves Bonnefoy 
s’inscrit directement dans la postérité critique et philosophique de Fondane, en 
particulier dans ses études sur Baudelaire et Rimbaud :  

 
„On entend nettement l’influence du Faux Traité d’esthétique et de Baudelaire et 
l’expérience du gouffre, lorsque Bonnefoy affirme, au terme d’une étude où il trace le 
bilan du devenir de la poésie contemporaine (incarnée par Valéry ou Claudel), à laquelle 
il souhaite opposer l’héritage de Baudelaire : « La poésie a voulu longtemps habiter dans 
la maison de l’Idée, mais comme il est dit, elle s’en est enfuie en jetant des cris de 
douleur. ».” (Bikard 2005: 112)8. 

                                                 
7  B. Fondane, Faux Traité d’esthétique, Paris, Édition, Denoël, 1938 (F.) ; La Conscience 

malheureuse, Paris, Éditions Plasma, 1979 (C.) ; Rencontres avec Léon Chestov, Paris, 
Éditions Plasma, 1982 (R.) ; Le Lundi existentiel, Monaco, Éditions du Rocher, 1990 (L.) ; 
Baudelaire et l’expérience du gouffre, Bruxelles, Éditions Complexe, 1994 (B.), Le Mal 
des fantômes, Lagrasse, Verdier, 2006 (M.).  

8  Le critique analyse uniquement la postérité philosophique et critique de Fondane.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



GISÈLE VANHESE 102 

J’ajouterai que cette affirmation de Bonnefoy – « La poésie a voulu 
longtemps habiter dans la maison de l’Idée, mais comme il est dit, elle s’en est 
enfuie en jetant des cris de douleur » – a attiré mon attention par l’usage 
insolite de l’italique. Il s’agit en fait de la reprise d’un fragment d’une phrase de 
Nerval : « L’inspiration est entrée en moi comme une Muse aux paroles dorées ; 
elle s’en est échappée comme une Pythie, en jetant des cris de douleur ». Or 
c’est justement la même citation nervalienne que Fondane place en exergue au 
seuil de son Baudelaire et l’expérience du gouffre, pour la reprendre ensuite au 
chapitre 3 (B., p. 34). Que Bonnefoy se réfère à cette réflexion nervalienne, dans 
un essai qui n’est pas consacré à l’auteur des Chimères mais bien à Baudelaire, 
indique clairement la matrice fondanienne de son raisonnement. Et plus que de 
se référer à Nerval, l’italique coïncide ici avec une citation occulte de Fondane. 

Située dans L’acte et le lieu de la poésie (I., p. 130), qui avait d’abord 
paru dans Les Lettres nouvelles en 19599, la citation conclut la méditation de 
Bonnefoy sur la poésie moderne (« la poésie moderne est loin de sa demeure », 
I., p. 130) et en particulier sur l’enjeu que proposait l’œuvre de Baudelaire. 
Notons que, dès le début de l’essai, surgit le terme « gouffre » (I., p. 105) dont 
le sens a clairement une matrice fondanienne : 

 
„Je pense en premier lieu à un grand refus. Quand nous avons à « prendre sur nous », comme 
on dit de quelqu’un que le malheur frappe ; quand nous avons à défier l’absence d’un être, le 
temps qui nous a dupé, le gouffre qui se creuse au cœur même de la présence.” (I., p. 105). 
  
On peut penser que l’influence de Chestov, qui s’est exercée à la fois sur 

Fondane et sur Bonnefoy, a permis ces nombreuses « connivences » entre eux. 
Bonnefoy a dédié au philosophe russe L’Obstination de Chestov, préface à la 
réédition d’Athènes et Jérusalem en 1967, repris en 1980 dans L’Improbable et 
autres essais, qui dévoile combien l’influence chestovienne est décisive pour 
comprendre le « pari » bonnefoyen éthique et poétique10. Quant à Fondane, il 
rencontre Chestov à Paris en 1924 alors qu’il a déjà publié en roumain, en 1923, 
des articles sur Les Révélations de la mort (R., p. 41) avant son départ pour la 
France. C’est le début d’une profonde amitié qui ne sera interrompue que par la 
mort de Chestov en 1938 ; Fondane lui dédie plusieurs essais en français11 et 
deux chapitres de La Conscience malheureuse : Chestov, Kierkegaard et le 
Serpent et Léon Chestov, témoin à charge (C., pp. 229-257 et pp. 259-289). Il 
faut noter immédiatement que Bonnefoy commence son essai sur Chestov en 
niant le pouvoir de la Loi divine: 
                                                 

9  Y. Bonnefoy, « L’acte et le lieu de la poésie », conférence du Collège de Philosophie, Les 
Lettres nouvelles, n. série, n. 1 et n. 2, 4 et 11 mars 1959. 

10  En 1976, Yves Bonnefoy reviendra sur l’influence de Chestov sur sa formation dans Entretien 
avec John E. Jackson (repris dans Entretiens sur la poésie (1972-1990), pp. 77-78) et en 
1990 dans « Quelques livres qui ont compté » (E., p. 342).  

11  Voir la liste reprise par G. Piron (2010: 115).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



EMINESCU, BENJAMIN FONDANE, PAUL CELAN : YVES BONNEFOY ET LES POÈTES ROUMAINS 103 

„Cette parole [celle de Chestov] n’est que le flanc d’un Sinaï de douleurs, d’indignations, 
d’incompréhension radicale de la conduite des autres hommes, qu’un homme seul, obstiné, 
s’efforce en vain de gravir. Pourquoi, et si follement ? Pour rendre à Dieu sa loi, dont il pense 
ou veut croire que l’humanité n’a que faire. Pour sauver Dieu de la loi.” (I., pp. 271-272). 
 
C’est ce même cri qui retentissait déjà au début du Lundi existentiel et le 

dimanche de l’histoire de Fondane, paru dans L’Existence en 1945 : « C’est la Loi 
qui a été faite pour l’homme et non pas l’homme pour la Loi » (L., p. 12). Observons 
encore que l’écrivain roumain introduit, dans le même texte, le terme « finitude » 
avec le sens qu’il gardera, bien plus tard, chez Bonnefoy : l’existant est « comme un 
être meurtri, déchiré, dans le besoin, comme un être fini aussi et dont la loi est la 
finitude » (L., p. 24). Signalons encore que passage de Hegel, cité par Fondane, est 
celui-là même que Bonnefoy placera en exergue (mais dans une traduction diverse) à 
son premier recueil de poèmes, Du mouvement et de l’immobilité de Douve (P., p. 21) : 

 
„Mais la vie de l’Esprit n’est pas la vie qui recule d’horreur devant la mort et se garde pure 
de la destruction, mais celle qui la supporte et se maintient dans la mort même.” (L., p. 26). 
 
Il est par ailleurs intéressant de suivre le chemin intertextuel de la citation 

de Lermontov issue du Pouvoir des clefs de Chestov et qui aboutit dans l’essai 
de Bonnefoy sur ce dernier. Nous en retrouvons en effet un écho bien proche 
dans un poème de Fondane appartenant au Mal des fantômes. Il y évoque « les 
conquérants » au statut ambivalent, à la fois les aventuriers qui ont pris le large 
mais aussi les fourbisseurs d’empires meurtriers (M., p. 96). Les conquérants 
ont pu jouir des petites et grandes joies de la terre – nous dit-il – alors que les 
« Bâtards de l’éphémère » n’ont jamais trouvé que la misère de vivre au temps 
de la détresse. C’est alors que surgit cette exclamation :  

 
„... on donnerait parfois l’éternité 
pour une de ces heures de la terre, 
 
vécue selon la terre, dût le fruit 
fondre aussitôt que neige dans la bouche 
inassouvie.” (M., p. 97). 
 
Je crois que, plus qu’une influence de Lermontov, on peut penser ici à 

une reprise de la strophe de Luceafărul où l’Astre demande au Démiurge de le 
délier de « l’éternité » pour lui « donner » « une heure d’amour » : 

 
„Reia-mi al nemuririi nimb 
Şi focul din privire, 
Şi pentru toate dă-mi în schimb 
O oră de iubire ... 12. 

                                                 
12 M. Eminescu, Poezii, Bucureşti 1975, p. 141. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



GISÈLE VANHESE 104 

Reprends mon nimbe d’immortalité 
Et le feu de mon regard, 
Et pour tout cela donne-moi en échange 
Une heure d’amour ...”.  
 
Fondane offre ici une variation personnelle et originale du choix de 

Luceafărul et j’en décèlerai encore un indice dans l’irruption du terme 
« éternité » que le déroulement du poème français, tout entier centré sur 
l’existentiel, justifiait assez mal. Par ailleurs, malgré cette référence, tout porte 
Fondane à refuser la conclusion de Luceafărul qui choisit définitivement 
l’immortalité du génie contre la finitude terrestre, bref l’Éternité contre 
l’Existence. Au contraire, pour Fondane la vie n’a de prix que parce que 
périssable : « Ô choses vraies, vraies, mais périssables ! vraies / justement parce 
que périssables ! » (M., p. 240). Et donc l’éternité peut être, chez lui, troquée 
pour une heure aussi fugace que la neige. Neige qui condense dans son 
symbolisme à la fois la précarité et la beauté, souvent associée à la Féminité 
innocente et pure. Et que cette heure soit une heure d’amour, comme chez 
Eminescu, est révélé par le surgissement sensuel du « fruit » et de la « bouche 
inassouvie » qui renvoient obliquement à un baiser. C’est dans le choix de 
l’existence contre l’éternité que Fondane et Bonnefoy se rejoignent. 

On peut aussi déceler, dans la poétique et la poésie de Fondane, le même 
mouvement vers la substantialisation du réel bien avant Les Tombeaux de 
Ravenne et Du mouvement et de l’immobilité de Douve où Bonnefoy écrit : « Il 
faut à la parole même une matière » (P., p. 52). Bien plus, les deux poètes vont 
mener une lutte similaire contre « la voie à la fois enchanteresse et maléfique du 
concept » (Richard 1981: 254), voie diurne qui est « une apostasie sans fin de ce 
qui est » (I., p. 19), et emprunter la voie nocturne dans la quête de 
« l’irréfragable présence » (I., p. 19) bonnefoyenne ou de la « participation » 
(F., p. 17) fondanienne13. Comme l’affirme Jean-Pierre Richard, qui doit 
beaucoup lui-même au Faux Traité d’esthétique et au Baudelaire de Fondane :  

 
„Au soleil du concept se substituera la nuit de l’existence, à l’ordre trop lisse et trop bien 
articulé de l’abstraction succéderont le désordre, la fugitivité, le déchirement hagard, mais 
fulgurant, des intuitions. Dans les architectures éternelles le temps se glissera, introduisant 
en elles, comme par une fissure, les vérités concrètes de l’instant, de la souffrance ou de la 
nostalgie.” (Richard 1981: 257). 
 
Surtout la « participation », clé de voûte de la poétique fondanienne, est 

bien proche de ce que Bonnefoy nommera la « présence ». Avec « Il n’y a pas 

                                                 
13  M. Jutrin (2011: 15) observe que, dans son article « Levy-Bruhl et la métaphysique de la 

connaissance » (Revue philosophique, juillet-août 1940, p. 42), Fondane affirme que 
« l’expérience mystique des primitifs, ou pensée de participation, est celle-là même que 
Chestov appelle “la seconde dimension de la pensée” ».  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



EMINESCU, BENJAMIN FONDANE, PAUL CELAN : YVES BONNEFOY ET LES POÈTES ROUMAINS 105 

assez de réel pour ma soif » (M., p. 21), Fondane anticipe ainsi les termes même 
du pari bonnefoyen. En effet, dans le Baudelaire et l’expérience du gouffre, il 
constate que « nous refusons la vertu de poésie à tout ce qui tente d’exprimer le 
périssable, le trivial, le corrompu » (B., p. 280) et que, selon la tradition 
poétique, il ne faudrait « choisir parmi les attributs que le poli, le chatoyant, 
l’éclatant ; parmi les prédicats, que le durable, l’éternel, le fidèle » (B., p. 281). 
Par une conversion capitale dans la poésie française, chez Fondane (comme, 
avant lui, chez Baudelaire), le poème va accueillir ce que récuse l’esthétique 
pour révéler que « l’impuissance est en nous, et l’infirmité et le désespoir, et la 
laideur, et le hasard, et l’injustice » (F., p. 60), en une « inviscération » (Hatem 
2002: 157) de l’existentiel dans le poétique. Fondane n’affirme-t-il pas que le 
poète « rend éternelles [...] les choses fuyantes, mais en tant que fuyantes 
justement ; il n’enlève pas l’historique à l’éternel, il prête l’éternité à 
l’historique » (F., p. 13), l’auteur préférant « la lézarde au poli, la fêlure à 
l’impeccabilité » (B., p. 401). Nous sommes proche ici du cri d’Yves Bonnefoy 
déjà cité : « L’imperfection est la cime » (P., p. 117).  

Fondane ajoute que « ce qui touche particulièrement le poète c’est 
précisément le jaunissement de la feuille, la tombée du fruit mûr, l’instant de la 
décomposition » (F., p. 13). Cette soif de réel se réfère, chez lui, non seulement 
à la passion de vivre la vie dans toute sa plénitude, mais aussi à l’enjeu même 
de la modernité artistique. Comme il l’observe dans son Faux Traité 
d’esthétique, face à un monde dévitalisé et devenu transparent, le « désidératum 
angoissant de l’artiste moderne » est : « de la réalité, encore de la réalité, 
toujours de la réalité ! » (F., p. 83). De son côté, Yves Bonnefoy célèbre, dans 
sa méditation désirante, un « réalisme qui aggrave au lieu de résoudre, qui 
désigne l’obscur » (I., p. 9) en une coïncidence troublante avec l’élan fondanien 
vers la finitude. 

Si la quête bonnefoyenne « ouvre à l’avenir de la poésie l’accès à une 
parole qui, délivrée de la fascination de l’idéalité, assume la finitude et la mort » 
(Finck 1995: 36), il faut bien constater que la poétique de Fondane a inauguré 
cette nouvelle perspective plusieurs décennies avant l’auteur du Mouvement et 
de l’immobilité de Douve. Olivier Salazar-Ferrer remarque de son côté que « la 
poétique d’Yves Bonnefoy, en réclamant la destruction de l’image-leurre au 
sein d’une image seconde, plus pauvre […], est assez proche de la poétique 
fondanienne » (Salazar-Ferrer 2004: 19).  

Nous avons constaté qu’à plusieurs reprises Yves Bonnefoy a croisé, 
dans son parcours existentiel et artistique, des auteurs roumains, comme Paul 
Celan et Benjamin Fondane, qui l’ont sans aucun doute marqué à plus d’un titre. 
C’est à travers mon « angle d’inclinaison »14 personnel, selon l’expression 

                                                 
14  P. Celan, Der Meridian. Le Méridien, traduit par A. du Bouchet, in P. Celan, Strette, 

Paris, Mercure de France, 1971, p. 191. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



GISÈLE VANHESE 106 

célanienne, que j’ai envisagé aujourd’hui les rapports entre un poète français, 
Yves Bonnefoy, et d’autres poètes appartenant à un pays qui m’est 
particulièrement cher – la Roumanie –, attachement dont Bonnefoy lui-même a 
été le témoin et qu’il a reconnu au fil de notre correspondance. Enfin, son amitié 
m’a fait le grand honneur et la grande surprise de m’insérer dans un petit récit 
aux allures fantastiques appartenant à son livre Dans un Débris de miroir15 où 
dans la Prière d’insérer, il écrit : « À travers les années il m’a été offert de 
parler, brièvement, de personnes qui me sont chères. Fut-ce là image fidèle ? 
Nullement, par trop de non-dits, et du fait de la subjectivité de l’approche ». À 
travers sa réflexion, ce qui apparaît ce n’est pas l’image réfléchie par des 
« miroirs plans où ce qui est ne se redouble d’ailleurs que de la vaine 
exhaustivité de l’apparence extérieure », mais bien plutôt des petits morceaux 
de miroir, trouvés dans l’herbe, reflétant « un peu de vie partagée, c’est-à-dire 
un peu d’absolu ».  

 
 
 

BIBLIOGRAPHIE 
 
 
Bikard, A., 2005, « Postérité critique de Fondane : Blanchot, Bataille, Bonnefoy », in Cahiers 

Benjamin Fondane, n. 8, pp. 107-114. 
Bonnefoy, Y., 1959, « L’acte et le lieu de la poésie », conférence du Collège de Philosophie, Les 

Lettres nouvelles, n. série, n. 1 et n. 2, 4 et 11 mars 1959. 
Bonnefoy, Y., 1981, « Yves Bonnefoy / Boris de Schloezer », in Cahiers pour un temps, Centre 

Georges Pompidou/Pandora Éditions, p. 58. 
Bonnefoy, Y., 2010, « Cronologia », in Y. Bonnefoy, L’opera poetica, a cura e con un saggio 

introduttivo di F. Scotto. Traduzioni poetiche di D. Grange Fiori e F. Scotto, « I Meridiani », 
Milano, Mondadori Ed., pp. LXIX-CXXXII. 

Călinescu, G., 1970, Opera lui Eminescu (2), in Opere, XIII, Bucarest, Minerva. 
Finck, M., 1995, « Poétique de la voix rauque », in M. Finck (ed.), Yves Bonnefoy. Poésie, 

peinture, musique, Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg, pp. 33-42. 
Hatem, J., 2002, Soleil de nuit. Rilke, Fondane, Stétié, Tuéni, Paris, IDLIVRE. 
Jackson, J.E., 2003, « Bonnefoy et Celan », in M. Finck, D. Lançon et M. Staiber (eds.), Yves Bonnefoy 

et l’Europe du XXe siècle, Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg, pp. 413-422. 
Jutrin, M., 2011, « Les écrits philosophiques de Benjamin Fondane durant les années de guerre. 

Un état des lieux », in Cahiers Benjamin Fondane, n. 14, 2011, pp. 11-15. 
Loghinovski, E., 1979, De la demon la luceafăr, Bucureşti, Minerva. 
Née, P., 2003, « Lectures de formation d’une athéologie négative », in Europe, Yves Bonnefoy, 

n. 890-891, 2003, pp. 71-97. 
Nirenberg, R., 2003, « Entretien avec Cioran (20 mai 1988) », in Cahiers Benjamin Fondane, n. 6, 

2003, pp. 98-105. 
Piron, G., 2010, « Le rôle de Fondane dans la diffusion de la pensée de Chestov en france », in 

Cahiers Benjamin Fondane, n. 13, 2010, pp. 101-115. 
Richard, J.-P., 1981, Onze études sur la poésie moderne, Paris, Éditions du Seuil. 

                                                 
15  Y. Bonnefoy, Diana Fiori, in Dans un Débris de miroir, Paris, Éditions Galilée, 2006, pp. 49-55.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



EMINESCU, BENJAMIN FONDANE, PAUL CELAN : YVES BONNEFOY ET LES POÈTES ROUMAINS 107 

Salazar-Ferrer, O., 2004, « Le poème désaccordé de Benjamin Fondane », in Cahiers Benjamin 
Fondane, n. 7, pp. 18-26. 

Salazar-Ferrer, O., Jutrin, M., 2000/2001, « Colloque Chestov-Fondane, l’expérience du tragique », 
in Cahiers Benjamin Fondane, n. 4, 2000/2001, p. 88. 

Solomon, P., 1987, Paul Celan. Dimensiunea românească, Bucureşti, Kriterion. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:30:05 UTC)
BDD-A22810 © 2015 Editura Universității din Bucureşti

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

