
 
 
 
 
 

„PÂNĂ CÂND AI SĂ FII NECIOPLIT?” 
DESPRE METAFORE CONCEPTUALE ÎN SFERA IM/POLITE ŢII 1 

 
MIHAELA-VIORICA CONSTANTINESCU 2 

 

Facultatea de Litere, Universitatea din București 
 
 

 
« JUSQU’A QUAND SERAS-TU GROSSIER ? » 

SUR LES METAPHORES CONCEPTUELLES DANS LA SPHERE DE L’IM/POLITESSE 
 
 

Résumé 
 
 

Notre article propose une approche pragmatique de la relation im/politesse-métaphores 
conceptuelles. L’im/politesse sera analysée dans la perspective de la pragmatique historique, notre 
démarche favorisant la manière dont les participants aux interactions évaluent et conceptualisent 
l’im/politesse. Les modalités d’évaluer ou les réflexions sur l’im/politesse peuvent relever des 
scenarios métaphoriques à de différents degrés de conventionalité. L’analyse est fondée sur un 
corpus littéraire (prose, dramaturgie, mémoires, correspondance) appartenant à la génération 
quarante-huitarde. Les expressions métaphoriques retrouvées dans le corpus relèvent la métaphore 
de l’individu comme objet sur lequel on doit travailler afin de devenir apte pour la socialisation. 

Mots-clés: politesse, impolitesse, métaphore conceptuelle, réflexivité métadiscursive, 
réflexivité métacognitive. 

 
 
1. Introducere  
 
Acest articol vizează o abordare pragmatică a relaţiei dintre im/politeţe şi 

metaforele conceptuale. Im/politeţea va fi analizată din perspectiva pragmaticii 
istorice, cu accent asupra modului în care vorbitorii evaluează şi conceptualizează 

                                                 
1  Această lucrare a fost realizată în cadrul proiectului “Cultura română şi modele culturale 

europene: cercetare, sincronizare, durabilitate”, cofinanţat de Uniunea Europeană şi Guvernul 
României din Fondul Social European prin Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea 
Resurselor Umane 2007-2013, contractul de finanţare nr. POSDRU/159/1.5/S/136077. 

2  Mihaela-Viorica Constantinescu este lector doctor la Facultatea de Litere a Universităţii 
din Bucureşti, Departamentul de Lingvistică. Autor a numeroase studii, având ca domenii de interes 
Pragmatica, Stilistica, Retorica şi Argumentarea etc. Autor al volumului Umorul politic românesc 
în perioada comunistă. Perspective lingvistice, Editura Universităţii din Bucureşti, 2012. 
În perioada iunie 2014-octombrie 2015 cercetător bursier postdoctorat al Academiei Române 
cu proiectul „Principatele române între Orient şi Occident: dinamica modelelor culturale 
ale politeţii şi impoliteţii în secolul al XIX-lea”; e-mail: constantinescumv@gmail.com.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:37 UTC)
BDD-A22804 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



MIHAELA-VIORICA CONSTANTINESCU 24 

im/politeţea (pentru această abordare vezi definiţia im/politeţii1 la Eelen 2001). În 
unele situaţii, modalitatea de evaluare sau reflecţiile asupra unor comportamente 
care relevă im/politeţea ilustrează scenarii metaforice cu grade diferite de 
convenţionalizare. Metafora este percepută, în teoriile cognitive, ca un fenomen 
conceptual şi numai secundar ca fenomen lingvistic. Corespondenţele dintre 
două domenii sunt numite metafore conceptuale, acestea fiind seturi de 
suprapuneri între domeniul sursă (de obicei, concret) şi domeniul ţintă (de 
obicei, abstract) (Kövecses 2006, Semino 2008).  

Analiza de faţă se bazează pe un corpus literar, reprezentat de proză, teatru şi 
memorialistică aparţinând scriitorilor paşoptişti (exemplele utilizate sunt extrase 
din dramaturgie – C. Caragiali, V. Alecsandri; proză – M. Kogălniceanu, Al. 
Cantacuzin; memorialistică – G. Sion; prefaţă – I. Heliade Rădulescu).  

Normele politeţii sunt variabile în timp şi spaţiu, nu numai inter-, ci şi 
intracultural: politeţea fiind parte a practicilor sociale, schimbările normelor 
sociale antrenează schimbări ale „momentelor evaluative” ale politeţii (Kádár/ 
Haugh 2013, Kádár 2013) – în cazul corpusului nostru, literatura reflectă 
schimbările sociale şi de mentalitate produse în societatea românească în urma 
orientării societăţii româneşti către modelul occidental (vezi Djuvara 2013, 
Vintil ă-Ghiţulescu 2013). Aspectele metaforice pe care le avem în vedere 
ilustrează reflexivitatea metadiscursivă (cum se consideră că ar trebui să se 
poarte vorbitorii) şi metacognitivă (prezentarea unor stări cognitive fixate, de 
tipul aşteptărilor, atitudinilor) (Kádár/Haugh 2013), ilustrând graduala 
conştientizare (awareness) metapragmatică (Verschueren 1999, 2000, 2012).  

 
 
2. Metafora conceptuală 
 
În teoriile cognitive, metafora este considerată un fenomen conceptual, al 

gândirii, şi doar secundar un fenomen lingvistic: expresiile lingvistice 
metaforice sunt cele care oferă posibilitatea de manifestare explicită a 
mecanismului cognitiv (Kövecses 2006: 122). Locutorii percep unele 
similarităţi între două cadre/domenii, iar aceste similariţăti conduc la o 
interacţiune conceptuală care produce metafora (Kövecses 2006: 115). 
Corespondenţele dintre două domenii (unul ţintă şi altul sursă) sunt numite 
metafore conceptuale (Kövecses 2006: 116). Domeniul sursă este, de obicei, 
mai concret, în timp ce domeniul ţintă este, de obicei, abstract (Kövecses 2006: 
117). Unele suprapuneri între elemente aparţinând domeniului sursă şi elemente 
ale domeniului ţintă depăşesc corespondenţele obişnuite, declanşând astfel 
diverse implicaţii logice (entailments): cunoştinţele despre domeniul sursă pot fi 
extinse şi asupra ţintei, deşi doar anumite aspecte ale domeniilor participă la 
suprapunere (Kövecses 2006: 123-124). Teoreticienii metaforei conceptuale 
accentuează ideea conform căreia domeniul ţintă corespunde unor experienţe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:37 UTC)
BDD-A22804 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



„PÂNĂ CÂND AI SĂ FII NECIOPLIT?” 
DESPRE METAFORE CONCEPTUALE ÎN SFERA IM/POLITEŢII 

25 

complexe, abstracte, mai puţin familiare, cu limite neclare (de exemplu: timp, 
emoţie, viaţă, moarte), în timp ce domeniul sursă este selectat din cadrul 
experienţelor simple, familiare, concrete, chiar fizice, clar delimitate (de 
exemplu, mişcare, experienţe corporale, obiecte), deşi nu toate metaforele pot fi 
legate de experienţe concrete, ci doar de anumite similarităţi percepute de către 
utilizatori (Semino 2008: 6-7).  

Pornind de la bine cunoscuta teorie a metaforei conceptuale (Lakoff/ 
Johnson 1980), E. Semino propune o manieră proprie de analiză (pe care o 
adoptăm ca model pentru acest articol), constatând importanţa caracteristicilor 
formale ale expresiilor metaforice, a tiparelor textuale şi intertextuale. Semino 
propune o subdiviziune a unei metafore conceptuale – scenariul metaforic (ce 
include reprezentări mentale ale unor situaţii particulare, cadrul, participanţii, 
scopurile şi acţiunile asociate cu acestea), ca instrument de analiză suficient de 
suplu încât să fie aplicat unor categorii diverse de texte (Semino 2008: 10).  

E. Semino consideră că e utilă distingerea în interiorul expresiilor 
metaforice între trepte diferite de convenţionalizare – de exemplu, se consideră 
că o expresie este convenţională dacă sensul său metaforic este deja inclus în 
definiţia de dicţionar, „metaforicitatea” fiind deci graduală (Semino 2008: 19). 
Sunt propuse modalităţi de observare a modului în care metafora este articulată 
în cadrul textului (patterning), acestea incluzând elemente diverse; unele au un 
grad de complexitate progresivă (repetiţie, recurenţă, grupare, metaforă filată), 
altele relevă combinaţii distonante, relaţii intertextuale, opoziţii între 
interpretarea literală şi cea metaforică, mijloace metalingvistice de încadrare 
(Semino 2008: 22-30). Alegerea unei metafore îşi pune amprenta asupra 
structurii (framing) textului, asupra aspectelor aduse în prim-plan sau plasate în 
fundal (foregrounded/backgrounded), facilitează realizarea inferenţelor, 
asocierile emoţionale şi evaluative, acceptarea unor posibile acţiuni viitoare 
(Semino 2008: 91). 

Modalitatea recurentă de a vorbi despre sau de a conceptualiza un aspect 
al realităţii, devenită normă, devine foarte greu de schimbat sau criticat. Astfel, 
metaforele conceptuale convenţionale pot fi văzute ca parte a convingerilor 
împărtăşite de un grup social, o marcă a ideologiei acelui grup (Semino 2008: 33). 
După van Dijk (1998: 8), ideologia reprezintă fundamentul reprezentărilor 
sociale, la rândul lor alcătuite din combinarea unor convingeri (scenarii, cadre, 
atitudini, opinii) împărtăşite la nivel social (van Dijk 1998: 46). O ideologie se 
formează prin combinarea unor reprezentări mentale ale unor aspecte din 
realitate; în realizarea reprezentărilor intervine mecanismul metaforic.  

Metafora poate să facă accesibile publicului probleme abstracte, complexe, 
neintegrate în rutina cotidiană, dar, în acelaşi timp, este legată de scopuri retorice 
diverse: conturarea unui anumit tip de ethos (de exemplu, prin anumite efecte 
umoristice pe care le poate avea metafora), exploatarea vagului şi a ambiguităţii, 
creativitate apreciată printr-o eventuală citare etc. (Semino 2008: 85). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:37 UTC)
BDD-A22804 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



MIHAELA-VIORICA CONSTANTINESCU 26 

3. Metafora conceptuală şi im/politeţea  
 
Aşa cum e amintit mai sus, metaforele sau scenariile metaforice fac 

accesibilă o idee puţin familiară prin punerea în relaţie cu un obiect cunoscut: 
pentru im/politeţe, se pare că asocierea se face între tipul de comportament şi 
ceea ce implică acesta (coordonata abstractă a „civilităţii”) şi un obiect 
(ne)prelucrat – ca urmare, omul este reificat, unele atribute ale obiectului fiind 
transferate persoanei.  

Înainte de a prezenta elementele metaforice de conceptualizare a im/politeţii 
identificate în corpusul românesc paşoptist, trebuie făcută o precizare: „politeţe” 
este atât un termen teoretic, cât şi un element de conceptualizare de către 
indivizii obişnuiţi a unui tip de comportament, venind – în plan european – în 
continuarea unor concepte precum curtenie, civilitate, suprapunându-se uneori 
ca semnificaţie cu civilizaţie (Elias 1982, Ricci 2009).  

France (1992: 2) consideră „politeţea” un set de valori care definesc 
societatea şi cultura din Europa modernă (nu doar manierele politicoase, ci şi un 
tip de civilizaţie), urmând accepţiunea din secolul al XVIII-lea al termenului. 
France (1992) atrage atenţia asupra seriilor din engleză şi franceză desemnând 
sfera „politeţii” şi asupra implicaţiilor etimologice ale celor două serii, una de 
origine latină, cealaltă greacă. Adjectivul politicos în franceză (poli) provine din 
verbul polir, având ca influenţă sensul lat. politus (având atât un sens concret, 
cât și unul abstract în latina clasică). Verbul polir (< lat. polire), atestat încă din 
secolul al XII-lea, are atât un sens concret (‘a face fin, strălucitor prin frecare’), 
cât şi unul abstract (‘a iniţia în societate’, din secolul al XVI-lea, vezi Robert). 
Derivatul lui polir, poli însemna la finalul secolului al XII-lea ‘elegant’, apoi 
‘cultivat’ (secolul al XVI-lea), ‘cizelat, civilizat’ (secolul al XVII-lea), pentru ca 
sensul modern (începând cu secolul al XVII-lea) să fie ‘ale cărui comportament 
şi limbaj sunt conforme regulilor politeţii’. Politesse pare să fie adaptarea it. 
pulitézza, derivat din pulito, echivalentul italian al lui poli. Sensul învechit al lui 
politesse este ‘delicateţe, bun gust’, pentru ca sensul modern să apară în a doua 
jumătate a secolului al XVII-lea (France 1992, Picard 2010). În engleză, prima atestare 
a lui polite (politicos) datează de la începutul secolului al XVI-lea, cu sensul de 
‘elegant, cultivat’, având de la început un sens abstract (Watts 2011: 112-113). 

Dacă această serie se revendică dintr-un etimon latinesc, cealaltă serie are 
ca sursă grecescul polis (oraş): fr. police (‘guvernare’, ‘organizare’) este pus în legătură 
atât cu lat. politia, cât şi cu gr. politeia. Substantivul are un derivat, verbul 
policer, cu sensul din secolul al XV-lea ‘a guverna’, dar sensul proeminent este 
cel din secolul al XVIII-lea, ‘a civiliza, a îmblânzi moravurile prin instituţii, 
prin cultură’ (vezi Robert). Adjectivul participial policé are însă încă din secolul 
al XVII-lea sensul ‘cu moravuri îmblânzite’ (France 1992; vezi Robert).  

În gândirea franceză de secol XVII există o cvasi-sinonimie între politesse 
(politeţe) şi honnêteté (onestitate, les honnêtes gens). O altă cvasi-sinonimie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:37 UTC)
BDD-A22804 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



„PÂNĂ CÂND AI SĂ FII NECIOPLIT?” 
DESPRE METAFORE CONCEPTUALE ÎN SFERA IM/POLITEŢII 

27 

implică politeţea şi civilizaţia (fr. civilisation, sec. XVIII, < civiliser, sec. XVI), 
implicând progresul unei societăţi (France 1992: 57). Insă, dacă în secolul al 
XVI-lea, civilitate (fr. civilité, sec. XIV, < lat. civilitas) lua locul lui curtenie 
(courtoisie) ca termen cheie, în secolul următor este doar un prim pas pe o scală 
ce culminează cu politeţea: civilitatea se poate învăţa, nu depinde de statutul 
individului, pe când politeţea e apanajul aristocraţiei (France 1992: 58). 

În secolul al XVI-lea termenul civilitate (puţin mai târziu şi politeţe) a 
început să aibă şi sensul de ‘civilizaţie’ (cuvântul fr. civilisation/engl. civilization 
este atestat în franceză şi engleză la jumătatea secolului la XVIII-lea), opoziţia 
dintre ‘civil’ şi ‘barbar’, devenind proeminentă ca urmare a descoperirii Lumii 
Noi şi a locuitorilor săi „sălbatici” (Gillingham 2002: 269). În secolul al XVI-lea, 
aşa cum apare la Castiglione, civilitatea e o valoare etică şi estetică, semn al 
educaţiei urbane, al gustului şi al nobleţii (Ricci 2009: 155). Elias (1982: 39) 
observă că politeţe şi civilitate, înaintea apariţiei conceptului civilizaţie, acopereau 
practic aceeaşi funcţie ca acesta, relevând în acelaşi timp imaginea de sine a 
aristocraţiei în opoziţie cu cei consideraţi inferiori şi codul comportamental 
specific acestei aristocraţii, ca mijloc de diferenţiere.  

Sensul lui polir implică plăcerea estetică: trecerea de la ceva neprelucrat 
la ceva delicat la atingere şi plăcut la vedere prin procesul prelucrării (France 
1992: 55, Watts 2011: 113). Watts consideră că atât polir, cât şi poli relevă o 
metaforă conceptuală (cu sursa în scrierile gânditorilor italieni din secolulul al 
XVI-lea, primul dintre aceştia fiind B. Castiglione): proprietatea unui obiect 
este transferată unui comportament uman. Suprafaţa lustruită, obţinută intenţionat 
şi implicând o activitate constantă, oferă experienţa estetică a plăcerii (Watts 
2011: 113). Transferând această prelucrare concretă în sfera umană, abstractă a 
comportamentului (non)verbal se implică un lung proces conştient de pregătire 
pentru relaţii sociale armonioase (France 1992). Adjectivele lat. politus şi fr. 
poli cunosc de timpuriu atât sensul concret, legat de obiectul prelucrat, cât şi 
sensul abstract, transpus unui anumit tip de comportament valorizat, relevând 
deci o metaforă conceptuală convenţionalizată (dar convenţionalizarea e mult 
mai timpurie decât susţine Watts (2011), din moment ce adjectivul lat. politus 
distingea deja cele două sensuri).  

 
 
4. Scenarii metaforice cu grade diferite de convenţionalizare 
 
În română regăsim, de asemenea, două serii ale „politeţii” în sens larg, 

incluzând şi ideea de civilizaţie, una mai veche, de sursă grecească, cealaltă mai 
nouă, latino-romanică. Filiera grecească are ca etimon îndepărtat gr. polis: 
substantivele politefsală/politevseală au sensul ‘civilizaţie’, în timp ce sensul 
‘civilizare’ este redat prin polire, politefsire, politicire sau politisire; verbele a 
politici (cu sensul mai vechi ‘a conduce, a guverna’ – cf. fr. policer) şi a polei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:37 UTC)
BDD-A22804 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



MIHAELA-VIORICA CONSTANTINESCU 28 

au sensul de ‘a civiliza’. Adjectivele cu sensul ‘civilizat’ sunt politicit, politefsit/ 
politevsit, polit, poliit, poleit; aceeaşi idee este redată şi prin adjectivul cetăţenit 
(Ursu/Ursu 2004, 2006). Înaintea împrumutării substantivului politeţe, sensul 
‘politeţe, comportare civilizată’ este redat prin politică sau prin polítie (care are 
şi acest sens abstract). Adjectivele politicesc (‘civilizat, politicos’) şi politicos 
(‘civilizat’) completează sfera. Aceste elemente lexicale sunt folosite începând cu 
a doua jumătate a secolului al XVIII-lea, dar după jumătatea secolului al XIX-lea 
devin din ce în ce mai rare. Elementul rezistent al seriei este adjectivul politicos. 

În română, politeţe este un împrumut din franceză de la începutul 
secolului al XIX-lea; civilitate este un împrumut tot de la începutul secolului al 
XIX-lea, uneori glosat, în presă, prin mai vechiul împrumut grecesc politefsire 
(Ursu/Ursu 2004, 2006). A civiliza şi civilizare (cu forma mai veche ţivilisire/ 
civilisire, glosat uneori prin ‘poleire’ sau ‘purtare cetăţenească’) sunt împrumuturi 
neologice din aceeaşi perioadă, alături de adjectivul civilizat (glosat în presă 
prin politefsit; politisit; politicit, Ursu/Ursu 2004, 2006).  

Exemplele literare româneşti relevă scenariul metaforic de tip convenţional, 
comun în gândirea europeană în ceea ce priveşte politeţea, omul văzut ca obiect 
care se prelucrează:  

 
(1) „Hârzobeanu: Trebuie ca să mărturisim, prinţesă, că dacă obiceiurile soţietăţii s-au mai 

poliit, dacă bontonul s-au întrodus la noi, meritul e al dumnevoastră.” (VA T2, 358-359) 
 
Expresia metaforică se bazează pe verbul a polii (a polei): ar putea fi 

vorba despre un joc de cuvinte implicând similaritatea dintre adaptarea verbului 
fr. polir ‘a iniţia în societate’ şi pronunţarea regională a verbului a polei (vechi 
împrumut din slavă, vezi DLR), cu sensul abstract de ‘a civiliza’ (atestat la 
sfârşitul secolului al XVIII-lea – începutul secolului al XIX-lea), poate un calc 
semantic sub influenţa seriei din neogreacă menţionată mai sus. Exemplul pune 
în evidenţă un rezultat cu un impact mai larg, la nivelul unei elite sociale, 
agentul responsabil (prinţesa) fiind precizat explicit. Procesul nu este încă 
finalizat – „obiceiurile soţietăţii s-au mai poliit”, necesitând o anumită perioadă 
de timp şi disponibilitatea „obiectului”, în acest caz „obiceiurile soţietăţii” 
(printr-un transfer metonimic de la cauză la efect, de la cei care practică 
obiceiurile la obiceiuri în sine).  

Şi verbul a subţia poate să apară într-un scenariu metaforic de tip 
convenţional în care se observă repetiţia:  

 
(2) „Voieşti să subţiezi pe rumâni şi să-i faci delicaţi prin Θ cel vestit de atâta vreme prin 

cărţile rumâneşti? Pentru aceasta învaţă că limba şi oamenii nu se subţiază prin 
pelticimea limbii: ei au trebuinţă de idei, de cunoştinţi şi de experienţă ca să se 
subţieze.” (IHR, 299-300). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:37 UTC)
BDD-A22804 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



„PÂNĂ CÂND AI SĂ FII NECIOPLIT?” 
DESPRE METAFORE CONCEPTUALE ÎN SFERA IM/POLITEŢII 

29 

Exemplele din acest fragment ilustrează scenariul metaforic al individului 
perceput ca obiect asupra căruia se poate interveni; intervenţia presupune 
pregătirea pentru societatea modernă, civilizată. Educaţia (hiperonim implicit) 
este instrumentul prin care se obţine „subţierea” (idealul noii practici sociale), 
educaţia fiind marcată hiponimic prin seria „idei”, „cunoştinţi”, „experienţă”. 
Jocul dintre agentivitate – a subţia – şi pasivitate (rolul de pacient) – a se 
subţia, implică două instanţe: o elită educată ca agent [subînţeles] al schimbării, 
respectiv un pacient care trimite la o comunitate întreagă („rumâni”, „oamenii”). 
În secolul al XIX-lea, politeţea şi civilizaţia nu mai sunt doar atribute 
individuale, ci ale unor colectivităţi (Jordheim/Pernau et al. 2015). 

Adjectivul participial necioplit reprezintă expresia metaforică antonimică 
a subţierii ; se poate observa din nou o reificare a individului, conceput ca obiect 
asupra căruia trebuie exercitată o acţiune de „şlefuire”, individul (în stare „brută”) 
nefiind adaptat pentru socializare:  

 
(3) „Cocoana Măndica: (...) Bine, nu ştii că astăzi avem soare, nu ştii că am poftit la petrecere? 

Ce-mi stai ca o momâie? Până când ai să fii necioplit? Când o să te văz şi eu mai de 
modă, mai delicat, totdaună ca un urs sălbatec, mojicos, grosolan!...” (PND, 185) 

 
(4) „Poronca părinţilor le aruncă în braţele unor modârlani neciopliţi, dar preţioşi pentru 

că-s plini de bani...” (K OI, 54) 
 
(5) „Aşa de ambii veri se putea zice că unul era moldovanul civilizat şi celălalt moldovanul 

necioplit, get-beget coada vacei.” (K OI, 98). 
 
Lipsa de deschidere către viaţa socială reprezintă un reproş adresat de 

obicei de către femei bărbaţilor (vezi, de exemplu, replica adresată de cocoana 
Măndica soţului în exemplul 3). Lipsa de educaţie este asociată cu un 
comportament inadecvat noilor cerinţe sociale: în exemplele (3-5) se constituie 
izotopii în care comportamentul evaluat negativ apare în pereche cu lipsa de 
educaţie şi originea modestă (mojicie, mojic, grosolan, grosolănie, modârlan) 
sau cu lipsa de deschidere faţă de noile reguli ale societăţii, care implică 
obligativitatea socializării; se pot observa seriile antonimice civilizat-necioplit, 
necioplit-de modă, delicat. De asemenea, metaforic (exemplul 3), persoana 
inadaptată noilor standarde se asociază cu un animal lipsit de „delicateţe” – ursul, 
frust („sălbatec”). 

În alte izotopii, „necioplirea” este implicit asociată cu nefrecventarea 
lumii urbane şi cu o societate mai tradiţională, puţin receptivă la nou: 

 
(6) „Iorgu: Miros de curechi murat, pentru plăcerea nasului!... Scârţiituri şi răcnete ţigăneşti, 

pentru plăcerea urechilor!... şi priveliştea unor persoane urâte, ruginite şi necioplite, 
pentru plăcerea ochilor!... (...) Dar societatea ta cea plină de graţii?... Vai ş-amar!... 
Ce-o să mă fac?... îmi vine să ieu câmpii, să fug în lume... departe de casa părintească; 
departe de provincialii aceşti fără de sentimente şi fără ideile veacului meu.” (VA T2, 29). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:37 UTC)
BDD-A22804 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



MIHAELA-VIORICA CONSTANTINESCU 30 

Tânărul Iorgu este educat în străinătate (în „graţiile” societăţii din 
Sadagura), fiind deschis noii mentalităţi („ideile veacului meu”); membrii 
familiei şi persoanele apropiate care îl întâmpină la revenirea în Moldova şi 
alături de care ar trebui să trăiască sunt consideraţi „provinciali” anacronici. În 
replica lui Iorgu se pot remarca două izotopii bazate pe opoziţia vechi-nou: noul 
are toate calităţile (societate, graţii, sentimente, idei [progresiste]), în timp ce 
vechiul este un antimodel, atât estetic („persoane urâte”), cât şi ca atitudine 
psiho-cognitivă („[persoane] ruginite” „provincialii aceşti fără de sentimente şi 
fără ideile veacului meu”). Se creează implicit o opoziţie între lumea rurală, a 
provinciei, şi cea urbană, care are atributele comportamentului modern, 
„şlefuit”. Cu alte cuvinte, opoziţia antică dintre urbanitas şi rusticitas se 
prelungeşte în modernitate, oraşul fiind cadrul favorabil educării în spiritul 
noilor practici sociale (vezi şi Ricci 2009). 

În cheie umoristică, imaginea „civilizării” provincialului apare într-o 
fiziologie a lui Kogălniceanu: 

 
(7) „Aşa ţinutaşul, fie din Ţara de Sus, fie din Ţara de Jos, care a fost în Iaşi de 

douăsprezece ori şi în fieştecare oară a şezut câte douăsprezece săptămâni, nu se poate 
socoti de provincial. În atâta petrecere în clima capitaliei el şi-a pierdut caracterul 
primitiv, prostia de ţinutaş. Adunarea noastră l-a cioplit; pâcla noastră i-a schimbat 
vopseaua; colbul nostru l-a inălbit; tina noastră i-a văcsuit ciubotele. Trăsurile 
iaşenilor sau l-au călcat pe picioare şi aşa l-au mântuit de bătături, sau l-au stropit din 
creştet până în talpe. El a fost la teatru, la cel franţuzesc, la cel nemţesc sau la cel 
românesc, nu-i nimică. (...) Prin toate aceste întâmplări el păstrează undeva pecetea 
capitaliei; el nu-i încă iaşan, dar nu mai este provincial; prin urmare, cum s-ar zice, 
nu-i nici copou, nici ogar.” (K OI, 68-69). 

 
Exemplul relevă un scenariu metaforic al civilizării în care societatea 

capitalei este un agent activ, iar provincialul un „obiect” – pacient – al acţiunii 
acestei societăţi: frecventând locuitorii capitalei şi luând contact cu noutăţile 
vieţii moderne, provincialul devine cioplit (are un comportament adecvat noilor 
cerinţe sociale); caracterul provincial nu se pierde definitiv, cel de locuitor al capitalei 
(modelul) nu este achiziţionat complet, persoana fiind într-o fază de tranziţie.  

Procesul civilizării (care include şi dimensiunea politeţii) nu este însă 
ireversibil: provincialul se poate civiliza prin frecventarea capitalei, dar un 
locuitor al capitalei îşi poate pierde calităţile prin abandonarea cadrului de 
referinţă al modernităţii – oraşul-capitală: 

 
(8) „Aseminea şi născuţii în capitalie, mutaţi pe urmă în ţinut, nu se pot numi provinciali, 

ci provincializaţi [în italic în original], o numire care cât pentru mine o urăsc mai mult 
decât toate poreclele din lume şi pre care, pe sfântul meu, n-aş vroi a o avea. Mai bine 
aş prefera să car apă pe la jidani, să fac cărbuni, să lucrez la drumuri publice, să fiu 
pus preste arături, decât să fiu numit provincializat: fui, ce scârnav nume!” (K OI, 70). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:37 UTC)
BDD-A22804 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



„PÂNĂ CÂND AI SĂ FII NECIOPLIT?” 
DESPRE METAFORE CONCEPTUALE ÎN SFERA IM/POLITEŢII 

31 

Cadrul civilizării este unul dinamic, al socializării şi al achiziţiilor lumii 
moderne (teatru, operă, jocuri de societate, baluri etc.), atributele sale dispărând, 
pentru locuitorii capitalei (prin vocea naratorului), prin mutarea în orice alt loc 
din principat (exemplul relevă o percepută rezistenţă a provinciei la modernizare 
sau perceperea unor ritmuri diferite între centru şi periferie). 

În alte situaţii, adjectivul necioplit este asociat glasului unei persoane 
(atributul unei slugi), în opoziţie cu glasul piţigăiat al unui aristocrat:  

  
(9) „Nicolae: (...) Vezi-mă pe mine: când sunt sluga ta, ar jura cine mă vede că m-am 

hrănit toată viaţa cu mămăligă: umblet neîngrijit, căutătură leneşe, mişcarea mâinilor 
greoaie, glasul necioplit. Toate astea îmi sunt nişte scuturi puternice împrotiva oricării 
căutături cercetătoare. Când iar sunt boier: capul ţeapăn, mijlocul mlădios, umblet 
înfipt sau legănat, mâinile în necontenită mişcare, ochii micşoraţi, vorbă fără şir, fără 
temei, glasul piţigăiat.” (PND, 271). 

 
Nu numai elementele nonverbale (gesturi, atitudini) pot fi supuse prelucrării, 

ci şi cele paraverbale: tonalitatea vocii ar putea implica o acţiune de subţiere 
(„pi ţigăiat”), având ca finalitate iluzia apartenenţei la sfera modernă a civilizării.  

Există însă şi situaţii în care necioplire nu apare însoţit de alte elemente 
care să formeze o izotopie, dar utilizarea aceasta implică o atitudine uşor de 
reperat de receptor, atitudinea fiind inadecvată aşteptărilor şi tipului de relaţie 
între cei implicaţi:  

 
(10) „Ieşind noi, se apropiase postelnicelul de părintele meu şi începu cu cea mai mare 

necioplire a-l ţinè de rău, pentru răspunsul care îl făcuse logofătului.” (PRR, 120). 
 
Un alt adjectiv similar cu necioplit şi opus lui subţire în scenarii metaforice 

convenţionale este gros (adjectivul nu se referă doar la dimensiuni fizice, ci şi la 
atribute care ţin de prezenţa/lipsa civilizării – vezi DA). Fragmentul de mai jos 
face parte din prefaţa la gramatica lui Heliade Rădulescu, în care acesta 
imaginează un dialog cu un antagonist partizan al vechii ortografii: 

 
(11) „Vai de mine, ce grosime şi ce mojâcie!!! Ia te uită că ăştia şi pe delicatul şi plinul 

de dulceaţă Θ l-au scos! Nu zău, ăştia sunt rumâni groşi, bădărani de la ţară, nu vor 
să aibă cât de puţină evghenie pă dânşii” (IHR, 295). 

 
Gros şi derivatele sale (de exemplu, grosime) sunt asociate cu elemente 

conotate negativ: trimit la o educaţie inadecvată (sau lipsa de educaţie) şi la o 
origine socială joasă (grosime asociat cu mojicie – vezi DLR, români groşi, 
bădărani, în opoziţie cu evghenie ‘civilitate, nobleţe’ – vezi DA).  

Un alt derivat al lui gros indică sfera civilizării: 
 
(12) „Astfel făcui cunoștință cu câțiva dintre fruntașii Iașilor, precum Nicolaki Rosnovanu, 

Al. Sturza Miclaușeanu și frații săi, frații Rosetti de la Bohotin, Catargieștii, Bălșeștii, 
la mesele cărora eram adesea invitat și tractat cu atențiunile cele mai nobile și mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:37 UTC)
BDD-A22804 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



MIHAELA-VIORICA CONSTANTINESCU 32 

generoase, atât din partea bărbaților, cât și a cocoanelor, cari câteodată mă arătau ca 
model către tinerii lor copii. Relațiunile acestea îmi făcură mult bine. Mai întâi mă mai 
degroșiră: mă desfăcui de gesturile și apucăturile mitocănești sau provinciale, și mă 
conformai manierelor bunei societăți. Pe lângă aceste, aflai ocasiune a mă familiariza 
mai mult sau mai puțin cu limba franceză, pe care până acuma abia o înțelegeam din 
citire. În familiile aristocratice această limbă fiind obligatorie pe atuncea...” (S, 406). 

 
A de-groși reprezintă pentru narator eliminarea comportamentului provincial 

și aproprierea codului comportamental considerat adecvat („manierele bunei 
societăţi”). Transformarea exterioară şi interioară este realizată mimetic, prin 
frecventarea unei elite sociale, în două etape: în etapa iniţială rolul agentiv al 
relaţiilor cu lumea aristocratică este predominant (relaţiile interpersonale ca agent 
al schimbării în cadrul unei comunităţi discursive – Jucker/Kopackyk 2013); 
ulterior, rolul activ, conştient aparţine „recipientului” care imită modelul ales. 
De remarcat faptul că transformarea nu a atins încă punctul final: „mă mai 
degroşiră”, naratorul asumându-şi, din modestie, rolul celui care mai are încă 
nevoie de educaţie pentru a fi cu adevărat adaptat practicii sociale moderne. Ca 
şi în alte exemple, lumea capitalei este prezentată ca fiind cea care impune o 
schimbare, care se oferă ca model, „provincial” fiind conotat negativ (mai ales 
prin vecinătatea lui „mitocănesc”). 

 
 
5. Observaţii finale  
 
Elementele lexicale prezentate mai sus au în definiţiile de dicţionar sensul 

abstract care le conectează sferei im/politeţii. Este vorba de o metaforizare 
convenţionalizată, similară celei a echivalentelor latino-romanice politus sau 
poli: izotopiile nu sunt întotdeauna obligatorii, iar asocierile constante cu elemente 
negative legate de educaţie sau de originea socială sunt o dovadă a caracterului 
convenţional. Dacă s-ar putea emite o ipoteză a gradului de convenţionalizare, 
atunci subţire (pe care nu l-am regăsit în corpus, apare doar a (se) subţia) şi 
gros par mai convenţionale, sensurile abstracte conectate im/politeţii fiind mai 
vechi, cu atestări de secol XVII; celelalte elemente au sensuri abstracte asociate 
im/politeţii de sfârşit de secol XVIII şi început de secol XIX.  

În cadrul acestui scenariu metaforic se pot remarca predicate „reificatoare” 
pentru individul supus acţiunii: verbele a ciopli, a subţia, a degroşi, a polei, adjectivul 
participial necioplit, acestea având o pondere mai mare decât elementele nominale 
(necioplire, grosime) sau adjectivul calificativ gros (adjectivele şi substantivele 
relevă stadiul final al procesului sau, din contră, un stadiu iniţial în afara 
oricărei intenţii de a se supune procesului civilizator). Se poate remarca şi faptul 
că uneori procesul este prezentat ca parţial, încă în desfăşurare, nefiind atins de 
fiecare dată stadiul final.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:37 UTC)
BDD-A22804 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



„PÂNĂ CÂND AI SĂ FII NECIOPLIT?” 
DESPRE METAFORE CONCEPTUALE ÎN SFERA IM/POLITEŢII 

33 

Un element important al izotopiilor este rolul educaţiei în obţinerea 
politeţii/civiliz ării, nu atât sistematic, prin intermediul şcolii, cât mimetic, 
selectând un model urban şi social (aristocraţia cultivată reprezintă agentul 
principal al civilizării, iar cei care îl imită fac acest lucru conştient – cazul lui 
Sion, sau inconştient, nefiind încă adaptaţi noului cadru social – provincialul din 
exemplul lui Kogălniceanu). Celălalt element important este originea socială: 
un statut inferior (vezi, de exemplu, mojic, mojicie) este asociat automat cu lipsa 
atributelor politeţii/civiliz ării, similar cu plasarea la periferie, distanţa faţă de 
centrul civilizator (mitocan, provincial).  

Politeţea/civilizarea reprezintă un ideal estetic şi în societatea românească. 
Modalitatea recurentă de a conceptualiza politeţea/civilizaţia în spaţiul european 
este o normă observabilă şi în spaţiul românesc. Metaforele conceptuale convenţionale 
relevă deci convingerile împărtăşite, reprezentări mentale similare, dar şi ideologia 
unor grupuri sociale dominante, care antrenează cadrul social mai amplu la 
nivel european.  

 
 
 

BIBLIOGRAFIE  
 
 
Busse, U., A. Hubler (eds.) 2012, Investigations into the Meta-Communicative Lexicon of English. 

A Contribution to Historical Pragmatics, Amsterdam/Philadelphia, John Benjamins. 
Djuvara, N., 2013, Între Orient şi Occident. Ţările române la începutul epocii moderne (1800-1848), 

ediţia a II-a, Bucureşti, Humanitas. 
Eelen, G., 2001, A Critique of Politeness Theories, Manchester, St Jerome Publishing.  
Elias, N., 1982, The History of Manners. The Civilizing Process, vol. I, translated by Edmund 

Jephcott, New York, Panteon Books. 
France, P., 1992, Politeness and Its Discontents: Problems in French Classical Culture, Cambridge, 

Cambridge University Press. 
Gillingham, J., 2002, “From Civilitas to Civility: Codes of Manners in Medieval and Early Modern 

England”, in Transactions of the Royal Historical Society 12, pp. 267-289. 
Jordheim, H., M. Pernau et al., 2015, Civilizing Emotions. Concepts in Asia and Europe, 1870-1920, 

Oxford, Oxford University Press. 
Jucker, A.H., J. Kopackyk, 2013, “Communities of Practice as a Locus of Language Change”, in 

J. Kopaczyk, A.H. Jucker (eds.) 2013: 1-16. 
Kádár, Dániel Z., 2013, “Historical Politeness”, in Handbook of Pragmatics Online, https://benj 

amins.com/online/hop/ (consultat în ianuarie 2015).  
Kádár, D.Z., M. Haugh, 2013, Understanding Politeness, Cambridge, Cambridge University Press. 
Kopaczyk, J., A.H. Jucker (eds.), 2013, Communities of Practice in the History of English, 

Amsterdam/Philadelphia, John Benjamins. 
Kövecses, Z., 2006, Language, Mind and Culture: a Practical Introduction, Oxford, Oxford 

University Press. 
Lakoff, G., M. Johnson, 1980, Metaphors We Live by, Chicago, University of Chicago Press. 
Picard, D., 2010, Politesse, savoir-vivre et relations sociales (Que sais-je?), a patra ediţie, 

revăzută, Paris, Presses Universitaires de France.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:37 UTC)
BDD-A22804 © 2015 Editura Universității din Bucureşti



MIHAELA-VIORICA CONSTANTINESCU 34 

Ricci, M.T., 2009, Du cortegiano au discreto: l’homme accompli chez Castiglione et Gracián. 
Pour une contribution à l’histoire de l’honnête homme, Paris, Honoré Champion. 

Semino, E., 2008, Metaphor in Discourse, Cambridge, Cambridge University Press. 
Ursu, N.A., D. Ursu, 2004, Împrumutul lexical în procesul modernizării limbii române literare 

(1760-1860), Iaşi, Cronica.  
Ursu, N.A., D. Ursu, 2006, Împrumutul lexical în procesul modernizării limbii române literare, 

vol. II „Repertoriu de cuvinte şi forme”, Iaşi, Cronica. 
van Dijk, T., 1998, Ideology. A Multidisciplinary Approach, London, Sage. 
Verschueren, J., 1999, Understanding Pragmatics, London, Arnold. 
Verschueren, J., 2000, “Notes on the Role of Metapragmatic Awareness in Language Use”, in 

Pragmatics 10:4, pp. 439-456. 
Verschueren, J., 2012, “The Metapragmatics of Civilized Belligerence” in U. Busse, A. Hubler 

(eds.) 2012: 111-128.  
Vintil ă-Ghiţulescu, C., 2013, Evgheniţi, ciocoi, mojici. Despre obrazele primei modernităţi 

româneşti 1750-1860, Bucureşti, Humanitas. 
Watts, R.J., 2011, “A Socio-Cognitive Approach to Historical Politeness”, in Understanding 

Historical (Im)Politeness, Special Issue of Journal of Historical Pragmatics 12:1/2 
(2011), pp. 104-132. 

 
 

Corpus 
 
IHR – Ion Heliade Rădulescu, Opere, vol. I, ediţie îngrijită, prefaţă, note şi bibliografie de Mircea 

Anghelescu, Bucureşti, Univers Enciclopedic, 2002. 
K OI – Kogălniceanu, Mihail, Opere, vol. I („Beletristica, studii literare, culturale şi sociale”), 

text stabilit, studiu introductiv, note şi comentarii de Dan Simonescu, Editura Academiei 
RSR, 1974. 

PND – Primii noştri dramaturgi, ediţie îngrijită şi glosar de Al. Niculescu; antologie, studiu 
introductiv şi note biobibliografice de Fl. Tornea, colecţia Scriitori români. Bucureşti, 
Editura de Stat pentru Literatură şi Artă, 1960.  

PRR – Pionierii romanului românesc, antologie, text stabilit, note şi prefaţă de Şt. Cazimir. 
Bucureşti, Editura pentru literatură, 1962. 

S – G. Sion, Suvenire contimpurane, ediţie integrală (Biblioteca memoria. Jurnale, autobiografii, 
amintiri), Iaşi, Polirom, 2014.  

VA T2 – V. Alecsandri, Opere, vol. VI Teatru. Text ales şi stabilit, note şi comentarii de G. 
Rădulescu-Dulgheru. Bucureşti, Editura Minerva, 1979. 

 
 

Sigle 
  
DA – Dicţionarul limbii române, Bucureşti, Librariile Socec & Comp. şi C. Sfetea, 1913 ş.u. 
DLR – Dicţionarul limbii române (serie nouă), Bucureşti, Editura Academiei, 1965 ş.u. 
Robert – Le Grand Robert de la langue française : dictionnaire alphabétique et analogique de la 

langue française, Paul Robert, 2e éd., nouvelle éd. aug., dirigée par Alain Rey, tom. 1-6, 
Paris, 2001. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:37 UTC)
BDD-A22804 © 2015 Editura Universității din Bucureşti

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

