
„Philologica Jassyensia”, An XI, Nr. 2 (22), 2015, p. 173–200 

 

 

 
Il poema Viiaţa lumii di Miron Costin,  

specchio e voce di un’epoca buia (I) 
 

Adriana SENATORE
*
 

 

 
Key-words: Miron Costin, Moldavian chronicles of the 17

th
 Century, poem 

“The Life of the World”, literary influences, Romanian versification, Ottoman 

dominance under the Balkans, Romanian patriotism 

 

 
Felice sintesi dei valori permanenti della cultura classica e delle esigenze 

spirituali di un secolo inquieto, avvinto dalle lusinghe barocche, il poema Viiaţa lumii 

[‘La vita del mondo’] di Miron Costin (1633–1691) racchiude nei versi incerti e talora 

claudicanti una sofferta riflessione su temi esistenziali che, da un canto, rinvia alla 

lezione di Omero, Erodoto, Virgilio, Orazio, Ovidio, Seneca e, dall’altro, si apre alla 

parola della Bibbia e della Patristica. Per il genere l’opera rappresenta una novità quasi 

assoluta nel panorama letterario romeno, essendo la sua scrittura poetica preceduta 

solamente dai tentativi del metropolita Varlaam, che alcuni decenni prima aveva 

frammisto alla Cazania [‘Omelia’] tre brevi composizioni (in tutto ventotto versi), 

prive di armonia e ritmo, e ne aveva poi introdotte altre, già meno rudimentali, in 

Paraclisul Nǎscǎtoarei de Dumnezeu [‘Supplica alla Madre di Dioֹ’]; (Testi romeni 

antichi 1970: XLVII; Piru 1970: I, 102); per il contenuto d’idee e pensieri si lega 

invece, a filo doppio, alle meditazioni sui nodi irrisolti della condizione umana che 

dall’evo antico, attraverso i secoli di mezzo, giungevano fino ai giorni dell’autore e 

avevano già trovato timida espressione agli albori della lettere romene.  

 Di conseguenza, appare per molti aspetti una forzatura considerare la fatica di 

Costin un germoglio esclusivo, sia pure attardato, della visione della vita e dei valori 

riaffermati dall’Umanesimo, perché l’apertura verso il mondo classico gli deriva 

anche, e forse anzitutto, da un’altra e ben individuabile fonte, l’istruzione impartita 

all’epoca della Controriforma dalla Compagnia di Gesù, che plasmava gli in-

tellettuali e formava i ceti dirigenti della Chiesa e dello Stato, dalla Spagna alla 

Polonia e, più in generale, in quasi tutto il continente europeo (e oltre, nelle lontane 

Americhe e in Asia). In effetti, la Ratio studiorum dei gesuiti recuperava in pieno la 

cultura antica, a fini, tuttavia, meramente pragmatici: gli allievi si applicano per 

raggiungere una puntuale conoscenza degli avvenimenti storico-politici; sono 

guidati da un metodo che assicuri l’equilibrio personale e, insieme, la capacità di 

agire con efficacia nel mondo e sul mondo; acquisiscono i fondamenti dell’elo-

                                                 
*
 Università degli Studi di Bari “Aldo Moro”, Italia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 174 

quenza che li rendano, nell’impiego della parola, combattivi e, ove necessario, 

inflessibili soldati di Cristo.  

Durante gli anni di studio in Polonia, nel collegio gesuitico di Bar, dove l’i-

deale di cultura era costituito dalla retorica latina, che si nutriva e corroborava con 

l’apprendimento di teorie filosofiche, grammaticali e poetiche (Sasu 1976: 77), il 

giovane boiardo moldavo si era accostato ai principi del pensiero umanistico, riflessi 

attraverso lo specchio distorcente della mentalità barocca, e ne aveva assimilato 

taluni punti essenziali, primo tra tutti, l’inesausta sete di sapere che lo stimolerà al-

l’elogio della pagina scritta e a un appassionato panegirico della funzione educatrice 

del libro. E però, smarrito dinanzi alla crudezza dei tempi, non ne aveva condiviso il 

fiducioso ottimismo sul posto e la funzione dell’uomo nell’universo e si era ripie-

gato su sé stesso, riscoprendo nell’intimo della coscienza, come tanti altri contempo-

ranei, l’immanenza di una superiore entità sovrannaturale, unico punto fermo nella 

lancinante consapevolezza dell’instabilità e fugacità dell’esistente. D’altronde, la 

stessa letteratura polacca, alla quale il giovane studente si era abbeverato per 

ampliare l’orizzonte culturale, viveva nella seconda metà del XVII secolo una crisi 

profonda: le suggestioni dell’epoca rinascimentale non si erano eclissate, ma era 

divenuto sempre più impellente il richiamo delle Sacre Scritture, quantunque i 

modelli estetici ispiratori fossero ancora quelli dell’antichità classica, accolti per il 

tramite di poeti e scrittori italiani.  

Il tardivo esordio di Costin, che ha legato a caratteri indelebili il proprio nome 

alla ricca produzione cronachistica del Seicento moldavo, avviene giusto con i versi 

di Viiaţa lumii, frutto di una diffusa temperie spirituale, quella barocca, i cui river-

beri si sentivano prepotenti nei paesi di maggiore acculturazione. Riservandoci di 

ritornare nel seguito sui motivi approfonditi e discussi nel poemetto, anticipiamo qui 

un breve commento delle sue note introduttive, pensate come un manifesto di azione 

culturale rivolto agli immediati destinatari, i lettori, e a quanti in futuro avessero 

espresso l’intenzione di cimentarsi nell’agone letterario senza limitazioni di generi, 

fiduciosi nelle potenzialità di uno strumento linguistico ancora non sedimentato, 

ancora privo di una strutturazione coerente, è vero, ma già idoneo, in mani esperte, a 

raggiungere la dignità dell’espressione artistica. 

Le finalità di un sognatore come Costin, che scommette sulla nascita e lo 

sviluppo delle lettere nazionali, si scontrano tuttavia con la dura realtà, con le 

insormontabili difficoltà dell’ora presente che precludono o, almeno, frenano ogni 

tentativo in tale direzione. L’epoca in cui è vissuto il colto cronista è segnata da una 

serie ininterrotta di conflitti che interessano l’Europa orientale e, in modo parti-

colare, l’Ucraina, la Valacchia e la Moldavia, obbligate a opporsi sul campo di bat-

taglia e nell’arena diplomatica alle pretese espansionistiche delle grandi potenze ‒ 

l’impero d’Austria, che riprendeva l’avanzata verso la Penisola balcanica e l’Oriente 

europeo; la Moscovia, che proseguiva la marcia vittoriosa verso Occidente; la 

Polonia, che, nonostante le prime avvisaglie dell’incipiente declino, ambiva, da un 

canto, a espandersi verso est e, dall’altro, a raggiungere il corso del Danubio; 

l’Impero ottomano, che non aveva ancora affievolito lo slancio di conquista e si 

accingeva a sferrare l’attacco risolutivo alla Cristianità.  

In quegli anni difficili la Moldavia, pedina irrinunciabile nel gioco delle 

opposte politiche egemoniche, subì reiterate invasioni e devastanti saccheggi. In ag-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

175 

 

giunta, la nomina dei voivodi, soggetta, come negli altri Stati tributari, all’ap-

provazione della Sublime Porta, era concessa a prezzo d’ingenti regalie che in 

ultima analisi ricadevano sulle spalle dell’immiserita popolazione. Né era raro che i 

principi pagassero con il trono o con la testa un contrasto con il sultano: tanto 

accadde a Miron Barnovski, di cui era braccio destro il padre del cronista, l’etmano 

Ioan Costin, rinchiuso con tutto il seguito nelle prigioni di Istanbul e scampato, per 

ragioni rimaste misteriose, alla stessa orribile fine. Non solo. Nella prima metà del 

Seicento i polacchi s’ingerirono di frequente negli affari interni del debole vicino e 

ne manovrarono le elezioni dei voivodi, sfruttando il sostegno di una fazione 

favorevole, capeggiata dagli esponenti delle casate dei Movilă e dei Costineşti, 

quella del nostro Autore
1
. 

Negli anni Cinquanta del secolo, quando le genti ucraine guidate da Bohdan 

Chmelnycenko intensificarono la lotta di liberazione dal dominio polacco, la Molda-

via finì per trovarsi ancora una volta al centro dello scontro. Nel 1650 i cosacchi, 

forti dell’appoggio dei tatari, la invadono e mettono a ferro e fuoco la stessa Iaşi. 

Annota Costin: “Şi au arsŭ atuncea tot oraşul. Unde şi unde au rămas cîte o 

dugheniţă. Curtea cea domnească, casele boierilor şi tot oraşul într-o mică de ceas 

cenuşe au stătutŭ […]” (Costin 1965: I, 123), talché il voivoda Vasile Lupu è 

costretto ad abbandonare l’alleanza con la Polonia e a passare dalla loro parte. La 

situazione peggiora nel corso della guerra turco-polacca, quando la Sublime Porta 

assicura un concreto aiuto ai cosacchi che, condotti dal nuovo etmano Petro 

Dorošenko, avevano ripreso la lotta per l’indipendenza. Nel periodo che va dal 1672 

al 1676 le truppe ottomane, loro alleate, attraversano ben cinque volte il territorio 

moldavo per raggiungere i fronti di guerra in Polonia e in Ucraina e poi, fino al 

1681, ripercorrono ancora e ancora quel cammino, dirette questa volta contro i 

cosacchi, che, stretta ora alleanza con la Russia, lottavano per sottrarsi all’ingom-

brante abbraccio turco. Quando nel 1683, nell’ultimo conato di conquista dell’Oc-

cidente, gli ottomani progettano l’attacco finale alla capitale dell’Impero asburgico, 

coinvolgono i recalcitranti sovrani dei due Principati balcanici e li trascinano in una 

rovinosa sconfitta. 

Gli eserciti uniti della Santa Lega, che avevano conseguito la grande vittoria, 

non arrestarono l’offensiva: la Moldavia divenne di nuovo terreno di scontri e 

razzie. E però le truppe cristiane, al comando del valoroso generale Giovanni 

Sobieski, l’eroe della vittoria di Vienna, furono fermate, tanto che i polacchi si 

decisero per un conflitto di posizione, fortificandosi in alcuni centri moldavi del 

nord-est, mentre sugli altri fronti l’avanzata delle armate cristiane conduceva nel 

1686 alla liberazione di Buda e, dopo la vittoria di Móhacz dell’anno seguente, alla 

conquista di Belgrado (1688), altro caposaldo del dominio turco nei Balcani. Dopo 

la rotta di Szlánkemen (1691) e la morte sul campo di battaglia dello stesso gran 

visir Zādek Mustafà Köprülü, parve per qualche tempo che gli eserciti turchi 

                                                 
1 L’antica casata dei Costineşti è ritenuta di origini serbe da Dimitrie Cantemir (Cantemir 1973: 

280), ma Octav-George Lecca, citando anche un passo di Hronicul românilor şi a mai multor neamuri 

[‘Cronaca dei romeni e di molti altri popoli’] di Gheorghe Şincai, non accetta questa tesi e ritiene che 

l’attributo di ‘Sârbi’ le derivi piuttosto dall’omonimo villaggio, una delle sue proprietà latifondiarie in 

terra moldava (Lecca 2000: 239). Va comunque osservato che rinvia al mondo slavo l’onomastica di 

taluni membri della famiglia ‒ i nomi stessi di Miron o di Velicico, per esempio. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 176 

riprendessero l’iniziativa, ma la disfatta di Senta, sulle rive del Tibisco, condusse 

agli accordi di Carlowitz (1699), prodromo eloquente della decadenza politica e 

militare dell’Impero ottomano. 

Non erano tuttavia le sole contingenze estere ad aggravare le condizioni 

economiche e sociali dei Principati romeni, già appesantite dalle crescenti 

imposizioni della Porta, che alla metà del secolo toccarono livelli insostenibili. La 

sete di potere dei magnati più ambiziosi attizzava sul piano interno disordini e 

conflitti, che non soltanto rendevano sempre più precaria la vita della popolazione, 

ma sollecitavano e accrescevano al contempo le mire egemoniche e gli appetiti 

espansionistici delle grandi potenze, offrendo comodi pretesti per interventi armati. 

Nel periodo che va dal 1601 al 1688 si susseguì sul trono dei due Stati balcanici una 

sfilza di sovrani, venticinque in Valacchia e addirittura quarantadue in Moldavia 

(Castellan 2011: 75–76), spesso coinvolti in sanguinosi rivolgimenti, assieme ai loro 

grandi elettori − di volta in volta, i Movilă, i Balica, i Costineşti, gli Ureche, i Ruset 

(Rosetti o Cupăreşti), i Cantemir, che il potere centrale non riusciva più a contrastare 

e contenere. Sulla base dei ricordi personali
2
, delle ricerche effettuate sul campo

3
 e 

delle testimonianze dei contemporanei più anziani che li avevano patiti o ne erano 

stati testimoni oculari
4
, Costin rievoca quei tempi orribili in Letopiseţul Ţărîi 

Moldovei de la Aaron-Vodǎ încoace, de unde este pǎrǎsit de Urechi vornicul 

[‘Cronaca della Moldavia dai tempi di Aron Voda in qua, da dove è tralasciata dal 

governatore Ureche’]
5
, riprendendo appunto la narrazione dal 1595, l’anno in cui 

Grigore Ureche l’aveva conclusa in Letopiseţul Ţării Moldovei [‘Cronaca della 

Moldavia’]. 
In quel tempestoso frangente s’inquadra e incastra la vicenda umana di 

Costin, ora prospera, ora incerta, infine tragica, vissuta tutta a cavallo di due Stati, il 

                                                 
2 Proprio la partecipazione diretta agli eventi gli permette, osserva il cronista stesso, di narrarli più 

agevolmente e, aggiungiamo noi, con maggiore cognizione di causa: “Aşea şi noao, iubite cetitoriule, 

cu multǔ mai lesne a ne scrie de acéste vrémi, în care mai la toate ne-am prilejit singuri […]” (Costin 

1965: I, 135). 
3 Non per niente, con un’espressione volutamente anacronistica ma calzante, Nicolae Manolescu lo 

definiva “primul nostru reporter de rǎzboi” (Manolescu 2008: 60). 
4 Allievo dei gesuiti, che attribuivano una funzione preminente al senso della vista rispetto a quello 

dell’udito, peculiare della religiosità luterana, tutta incentrata sull’ascolto delle pagine bibliche e sulla 

predicazione del pastore, Costin privilegia, nella ricerca della verità storica, la testimonianza di quanti 

avessero partecipato agli eventi o seguito de visu lo svolgersi delle vicende. E le ragioni di tale 

preferenza sono esposte e argomentate in un passo del Letopiseţul Ţǎrîi Moldovei […]: 

Den cinci simţiri ce are omul, anume vedérea, audzul, mirosul, gustul şi pipăitul, mai 

adevăratǔ de toate simţiri ieste vedérea. Că pren audzǔ, cîte aude omul, nu să poate aşedza deplin 

gîndul, este aşea ce să aude, au nu este, căci nu toate sintu adevărate căte vin pren audzul nostru. 

Aşea şi mirosul, de multe ori înşală, fiindǔ multe mirodenii dentîiŭ gréle, iară apoi mare şi iscusit 

miros facŭ. Gustul încă este aşea, că multe ne parŭ că sintǔ dulci, apoi simţimŭ amărăciune şi 

împotrivă, multe amare că sintŭ ne parŭ şi sintŭ dulci. Pipăitul, iară şi multe pipăim în chip de une 

şi sîntŭ altele, şi nu le putém a le cunoaşte cu singur pipăitul, fără vedére. Iară vedérea singură den 

toate aşadză în-adevăr gîndul nostru, şi ce să véde cu ochii nu încape să hie îndoială în cunoştinţă 

(Costin 1965: I, 135). 

5 Osserva in proposito Eugen Negrici: “Perioada asupra cǎreia se apleacǎ Miron Costin este 

suprasaturatǎ de evenimente teribile, de prǎbuşitoare seisme politice, de personaje istorice fascinante, 

însoţite de cortegii de rǎzboaie şi orori” (Negrici 1972: 155). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

177 

 

principato di Moldavia e il regno di Polonia
6
. Miron era ancora un bimbo in fasce 

quando la sua famiglia fu costretta ad abbandonare la patria e a rifugiarsi oltre 
confine, allo scopo di sfuggire all’ira e alla vendetta di Abbās pascià, che aveva 
subodorato un inganno nei pretesti addotti dal voivoda moldavo Moise Movilă e dal 
suo etmano Ioan Costin per sottrarsi a una spedizione militare in territorio polacco. 
In ricompensa dei servigi resi la Dieta del vicino paese nel 1638 conferisce all’il-
lustre immigrato e ai suoi figli maschi l’indigenato, ossia la piena cittadinanza, e un 
titolo nobiliare trasmissibile. 

Nella terra che l’aveva accolto con tanta generosità, Miron frequenta il collegio 
di Bar, la cittadella che la regina Bona Sforza aveva voluto sulle rive del fiume Rov, 
dandole un nome che richiamava la sua patria d’adozione, Bari; più tardi, a causa di 
una delle tante scorrerie cosacche, istituto e allievi furono per alquanto tempo (1648–
1650) trasferiti entro le mura del possente castello di Cameniţa, l’attuale centro 
ucraino di Kamjanec-Podil’s’ki; alla morte del padre (1650) gli incombe l’onere di 
occuparsi delle cospicue proprietà immobiliari e fondiarie del casato; l’anno dopo, nei 
ranghi dell’esercito polacco di Casimiro V, prende parte al vittorioso scontro campale 
di Beresteczko contro tatari e cosacchi. Nel decennio successivo, grazie alle 
sperimentate capacità belliche, è chiamato a partecipare alle incursioni di rapina 
condotte dalle truppe moldave in Valacchia, in Transilvania e nel Banato. Ha così 
l’occasione di conoscere più da presso i connazionali delle altre formazioni statali e si 
convince ancor più dell’unità etnica e culturale delle genti romene e delle loro 
scaturigini latine di cui parlavano apertamente gli storici letti e utilizzati per la 
redazione delle cronache

7
. L’approfondita preparazione e le ampie conoscenze 

linguistiche (oltre alla lingua materna, sapeva il polacco, il russo, l’ucraino, lo slavo 
ecclesiastico, il greco, il latino, né gli erano estranei i fondamenti del turco e dell’un-
gherese) gli consentono di svolgere delicati incarichi diplomatici per conto dei sovrani 
che a ritmo serrato si avvicendavano al potere: è inviato, tra l’altro, nel Principato di 
Valacchia, alla Sublime Porta e in Polonia, prima al quartier generale di Giovanni 
Sobieski e poi presso la sua corte, quando il condottiero della lotta antiturca ascese al 
trono

8
. 

                                                 
6 Le notizie sulla famiglia dello scrittore sono tratte dal già menzionato studio di Lecca sulle casate 

aristocratiche di Romania (Lecca 2000: 239–244); i dati biografici sono, invece, desunti dagli studi di 

Petre P. Panaitescu (Panaitescu 1965: IX–XVII), di Alexandru Piru (Piru 1970, I: 130–133), di Nicolae 

Cartojan (Cartojan 1980: 282-289) e, soprattutto, dalle cronache dello stesso Costin, da quelle del figlio 

Nicolae (Letopiseţul Ţării Moldovei de la zidirea lumii [‘Cronaca della Moldavia dalla creazione del 

mondo’]) e di un altro autore, Ion Neculce, che in Letopiseţul Ţării Moldovei de la Dabija-Vodǎ pânǎ 

la a doua domnie a lui Constantin Mavrocordat [‘Cronaca della Moldavia dai tempi del voivoda 

Dabija fino al secondo principato di Constantin Mavrocordat’] cita numerose volte il suo predecessore 

nell’ambito storiografico e nella carica di governatore della Moldavia Superiore, elogiandolo tra l’altro 

per una schietta e ardita risposta al sultano (Neculce 2001: 46). 
7 In primo luogo, Paweɫ Piasecki, autore del Chronicon gestorum in Europa singularium, stampato 

varie volte nel corso del Seicento; Marcin Paszkowski, che tradusse in polacco la Sarmatiæ Europeæ 

descriptio del veronese Alessandro Guagnini, vissuto a lungo in Polonia e morto a Cracovia nel 1649; 

Samuel Twardowski, non uno storico, bensì un facitore di celebri poemi eroico-cavallereschi, di cui 

avremo ancora modo di parlare, e il sassone di Transilvania Lorenz Toppeltin di Mediaş / Medgyes che 

nell’opera Origines et occasus Transsylvanorum, uscita a Lione nel 1667, aveva sostenuto con passione 

e densità di prove la discendenza latina del popolo romeno (Panaitescu 1965: 284–285). 
8 Esaurienti notizie sull’attività diplomatica del cronista moldavo in Dan Zamfirescu (Zamfirescu 

1981: 114–118) e in Dumitru Velciu (Velciu 1995: 22–29).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 178 

Il matrimonio con Ileana Movilǎ, nipote del principe Simion Movilă, apporta 

nuova linfa alla posizione sociale e patrimoniale di Costin, che principia e percorre 

uno straordinario cursus honorum. In pochi anni dalle cariche di sulger, dignitario 

incaricato degli approvvigionamenti della corte e dell’esercito, di mare paharnic, cioè 

gran coppiere, e di pȃrcălab di Hotin, ossia comandante militare della città, perviene 

alle più alte dignità statali: mare comis, prefetto di corte, mare dvornic, governatore, 

prima della Ţara de Sus [Moldavia Superiore], poi della Ţara de Jos [Moldavia 

Inferiore], le due ripartizioni in cui si suddivideva all’epoca il Principato, e, infine, 

mare logofăt, gran cancelliere, il più immediato e stretto collaboratore del voivoda
9
.  

Nel 1683 partecipa all’assedio di Vienna con le truppe moldave, coinvolte for-

zosamente, come quelle valacche, nell’estremo tentativo ottomano di conquista della 

capitale asburgica, ma cade prigioniero dei polacchi assieme al suo principe, 

Gheorghe Duca: questi è privato del trono, mentre a lui, che poteva contare sulla sti-

ma e l’amicizia di Giovanni III Sobieski, è garantita per un certo tempo una 

confortevole permanenza nel castello reale di caccia di Daszow, dove porta a 

termine la stesura di Historya polskimi rytmami o Wołoskiey ziemi i Moltańskiey 

[‘Storia in versi polacchi della Moldavia e della Muntenia’], opera nota con il titolo 

di Poema polonǎ [‘Poema polacco’], che dedica al generoso sovrano. Sempre in 

quella lingua slava redasse più tardi la Chronika ziem Mołdawskich y Multańskich 

[‘Cronaca della Moldavia e della Muntenia’], la cosiddetta Cronica polonǎ 

[‘Cronaca polacca’], indirizzata a un amico, con ogni probabilità, Marek Matczyński, 

influente dignitario alla corte di Varsavia
10

. 

Le strofe di Poema polonă hanno assicurato a Costin un posto, ancorché 

minore, nella storia della cultura letteraria della Rzeczpospolita: già nel 1820 fu 

incluso nel dizionario dei poeti pubblicato da Hieronym Juszyński, che definiva il 

genere dell’opera “wiersz heroiczny” [verso eroico] (Juszyński 1820: I, 206) e l’inse-

riva nell’ampia fioritura barocca dei poemi eroico-cavallereschi polacchi, segnati tutti 

da reminiscenze tassiane o, meglio, tasso-kochanowskiane (Marinelli 1996: 155), 

come quelli di Samuel Twardowski (Wojna chocinska [‘La guerra di Hotin’] e Wojna 

domova z kazaki i tatary [‘La guerra patria con i cosacchi e i tatari’]); nei primi 

decenni del Novecento due storici della letteratura polacca, Aleksander Brückner 

(Brückner 1908: 317) e Gabrjel Korbut (Korbut 1929: 570) non tralasciarono nelle ri-

spettive trattazioni una breve ma lusinghiera menzione della sua creazione epica. 

Con la redazione di Poema polonă Costin si prefigge anzitutto di argomentare 

le nobili origini delle genti romene, discendenti dagli antichi conquistatori della 

Dacia, e di esporne le vicende storiche, in forma succinta ma potenziata dal ritmo 

coinvolgente della poesia. Fonti primarie della narrazione sono, per l’epoca antica, 

Origines et occasus Transsylvanorum di Toppeltin, che Costin cita spesso a 

memoria, i dieci libri dell’opera De rebus gestis Alexandri Magni dello storico latino 

Quinto Curzio Rufo, la grande Storia romana del greco Dione Cassio Cocceiano, 

che, sull’esempio di Toppeltin, denomina Vita Traiani, il Breviarium ab urbe 

                                                 
9 In aggiunta a quelle dello stesso Costin (cfr. infra), utili per conoscere compiti e prerogative dei 

più alti funzionari dello Stato moldavo sono le informazioni di Lecca (Lecca 2000: 18–23) e, 

soprattutto, di Velciu (Velciu 1995: 17–18). 
10 Pienamente condivisibili appaiono le ragioni che indussero Petre P. Panaitescu a identificare in 

Matczyński il dedicatario dell’opera (Panaitescu 1965: I, 302–303). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

179 

 

condita di Eutropio, erroneamente chiamato Vita Adriani, e una raccolta greca di 

storia romana nella quale i dati fantasiosi e inaffidabili, come la campagna militare 

condotta da Traiano oltre il Don e nelle terre di Battriana, Egitto e Persia, 

prevalevano su quelli reali (Panaitescu 1965: I, 309).  

In appendice al poema (Costin 1965: I, 267–269) sono aggiunti brevi cenni 

sull’organizzazione della Chiesa ortodossa moldava, retta dal metropolita di Suceava 

e suddivisa in tre eparchie (Roman, Rădăuţi, Huşi), e di quella cattolica, che contava 

la sola diocesi di Bacău. Il discorso si volge poi alla struttura politica e amministra-

tiva della Moldavia, con l’indicazione di titoli e funzioni dei dignitari che parteci-

pano ai lavori del consiglio segreto e di quelli che ne sono esclusi. Infine, sono elen-

cate le province, comprese quelle occupate dall’invasore turco. Tutte queste notizie 

delineano per il sovrano polacco un quadro della situazione interna della Moldavia, 

funzionale a un suo auspicato intervento militare che ponesse fine alla lunga soggezione 

alla Sublime Porta e le restituisse sul piano internazionale la dignità perduta.  

Nella dedica lo scrittore accenna, per una retorica espressione di modestia, a 

presunte lacune dello strumento linguistico, smentite tuttavia dalla raffinatezza e 

dall’eleganza formale del testo: 

Wstydam się Muzy mojej Sarmackiéj przed Najjaśniejszym i niezwyciężonym 

majestatem Waszéj Króljewskjéj Mości Pana mego miłościwego, nie z tego, żeby ona 

nie miała zdołać największym materjom i najsubtelniejszym genijuszom, ale z mego 

w języku tym niedostatku (Rogalski 1861: I, 759)
11

, 

e poco oltre, sicuramente per ingraziarsi Giovanni Sobieski, antepone il polacco, 

distinto da un ricco bagaglio lessicale, allo stesso latino, punteggiato, a suo giudizio, 

da un numero esorbitante di prestiti greci, mentre la lingua degli antichi slavi 

disponeva di termini autoctoni, molti dei quali passati in polacco. Così, osserva 

Costin, se i romani impiegavano i grecismi philosophia e theologia, gli antenati degli 

slavi dicevano lubomudrie e bogoslovie, mentre i connazionali del sovrano potevano 

ricorrere a voci corradicali, lubomudrość e bogosłowstwo (Costin 1965: I, 241)
12

.  

Le due opere di Costin (ma il discorso può valere anche per le sue cronache e, 

in certa misura, per Viiaţa lumii) appaiono frutto di un peculiare momento storico, 

segnato dalle proficue relazioni politiche, religiose e letterarie della Moldavia con la 

Polonia (e, attraverso questa, con l’Occidente cattolico), che accostarono gli 

intellettuali locali ai valori dell’Umanesimo e della classicità, un momento breve, 

perché interrotto ben presto dalla ripresa dell’influenza russa e dell’ortodossia 

bizantina, ma ricco di indubbi risultati culturali (Windisch 2009: 192).  
Al mutare delle condizioni di vita in terra straniera (il cronista Neculce parla 

addirittura di uno stato d’indigenza), Costin accoglie l’invito del nuovo sovrano 
moldavo, Constantin Cantemir, e nel 1685 ritorna in patria. All’inizio il voivoda si 
mostra oltremodo generoso con i Costineşti: accorda titoli nobiliari e incarichi di 
rilievo ai maschi della famiglia, decide il fidanzamento della figlia Safta con uno di 

                                                 
11 [‘Mi vergogno della mia Musa sarmatica dinanzi alla Vostra Illustrissima e invitta Maestà reale, 

mio clemente Signore, non perché la Musa non sia all’altezza della più eletta materia e del più sottile 

genio, ma per la mia insufficienza in quella lingua’] (La traduzione è nostra. N. d. A.). 
12 Il cronista sottaceva tuttavia l’evidente calco dal greco di entrambe le voci. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 180 

loro e destina lo scrittore alla più alta funzione amministrativa della città di Putna
13

, 
ma più tardi, nel 1690, avendo sottoscritto un trattato segreto con il governo di Vien-
na che prevedeva l’indipendenza della Moldavia tanto dalla Sublime Porta, quanto 
dalla Polonia, entra in rotta di collisione con il suo dignitario, di cui conosceva i 
sentimenti filo-polacchi. Con intimidazioni e minacce lo costringe ad accettare la 
repentina svolta in politica estera, ma già l’anno seguente, per gli intrighi e le 
delazioni della casata rivale dei Ruset, ordina l’esecuzione di due fratelli Costin: 
Velicico, che, spinto dall’ambizione, aveva realmente tramato contro il sovrano, è 
decapitato a Iaşi, e la medesima sorte attende poco dopo l’incolpevole Miron, 
arrestato mentre vegliava la consorte sul letto di morte e giustiziato, nonostante le 
proteste d’innocenza, nei pressi della città di Roman

14
.  

Si chiudeva così, nella maniera più funesta, la travagliata vicenda personale di 
Costin, che non poteva non rifrangersi sulla sua opera, in cui s’impone tra i motivi 
costanti l’amara meditazione sulla caducità dei tempi, avvelenati da ininterrotti 
conflitti, da interminabili lotte intestine, da scontri sanguinosi tra i pretendenti al 
trono e alle più alte cariche dello Stato. Tutti i letterati moldavi dell’epoca 
definiscono con analogia di termini la grave congiuntura storica delle terre romene 
e, in particolare, del loro paese. Nella prefazione al lettore della raccolta agiografica 
in quattro volumi Vieţile sfinţilor [‘Le vite dei santi’], apparsa a Iaşi tra il 1682 e il 
1686, il metropolita Dosoftei ricorre all’aggettivo greu (= duro): “Ȋntr-atîta lungă 
vreame scriind şi tălmăcind cîte am putut birui în aceşt veač grei a ţărîi [il corsivo è 
nostro. N. d. A.] ‒ abiia cu mult greu am scris şi această sv[î]ntă carte, de o am 
tălmăcit rumâneaşte pre limbă prostă” (apud Rosetti, Cazacu, Onu 1971: I, 134). 
Descrizioni ancora più nitide e pregnanti della situazione s’incontrano in Letopiseţul 
Ţării Moldovei […] di Neculce, cronista che si distingue dai colleghi del secolo per 
la cura formale dell’ordito letterario, come dimostra, tra l’altro, il racconto dell’as-
sassinio di Costin. Quando si sofferma sulle difficoltà della torbida epoca, “vreme 
tulburatǎ” (Neculce 2001: 357) o compiange lo stato miserevole della Valacchia e 
della Moldavia, afflitte dall’oppressore, l’autore reitera un aggettivo, cumplit (= 
terribile, orribile), che era stato caro a Costin: “Oh, oh, oh! vai, vai, vai di ţară! Ce 
vremi cumplite au agiunsu şi la ce cumpănă au cădzut!” (Neculce 2001: 304) e 
addossa le responsabilità delle tristi condizioni ai vertici politici dei due Principati, 
bollati con una dura rampogna: 

Oh, oh, oh! săracă Ţară Moldovǎ şi Ţară Muntenească, cum vă pitreciţî şi vă 

dezmierdaţî cu aceste supărări, la acesti vremi cumplite, şi făr’ de milă de stăpânii 

noştri, care singuri noi ţ-am poftit şi ţ-am aflatŭ! (Neculce 2001: 336). 

                                                 
13 Sulle difficoltà economiche della famiglia di Miron in Polonia e sulla magnanimità di Constantin 

Cantemir scrive Neculce in Letopiseţul Ţǎrii Moldovei […], laddove annota: 

Vinit-au atunce şi Miron logofǎtul din Ţara Leşascǎ, foarte scǎpat, şi l-au avut Cantemir-

vodǎ în milǎ şi în cinste. Şi avându trii ficiori, i-au boieritŭ. Pe Ioniţǎ l-au fǎcut sǎrdariu, pe Nicolai 

logofǎt al triile, pe Pǎtraşco cǎmǎraş mare. Şi ş-au logodit Cantemir-vodǎ şi o fatǎ cu dânsul, pre 

anume domniţa Safta, iar pe Miron logofǎtul l-au fǎcut staroste la Putna (Neculce 2001: 90). 

14 Nella sua cronaca Neculce narra con toni asciutti ma toccanti la morte dello sventurato Costin e, 

senza molta convinzione, accenna al pentimento del sovrano che quell’esecuzione aveva voluto e 

ordinato: “Cantemir-vodǎ dup-acee mult sǎ cǎiè ce-au fǎcut şi de multe ori plângè între toatǎ boierimea şi 

blǎstǎma pe cine l-au îndemnat de-au grǎbit de i-au tǎiat” (Neculce 2001: 105). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

181 

 

In Costin l’epoca difficile delle terre romene è più di frequente indicata con 

quell’epiteto
15

, utilizzato nell’incipit del poema (“A lumii cîntu cu jale cumplită 

viiaţa”; Costin 1967: 162)
16

, ripreso nel corso dei versi (“[…] Trec toate prăvălite / 

Lucrurile lumii, și mai mult cumplite”; Costin 1967: 163) e reiterato nel tessuto delle 

cronache per definire l’azione di taluni sovrani, come Aaron Voda
17

 e Ion Voda
18

, o 

per caratterizzare lo svolgimento dei fatti politici
19

. Il rinvio alla gravità dei tempi, 

definiti con l’aggettivo niesczesliwy [= infelice, sventurato], si ripete anche nella 

chiusa della già menzionata epistola a un amico polacco:  

Racz ze te WM. M. M. Pan mało przysługe zawdzęcznie przyiąc oraz et 

autorem w łaske y patrocinium swoie odebrawszy, coby comissum w polsczyznie 

przebaczyc, daruiąc to niesczesliwym naszym czasom teraznieyszym. 

WM. M. M. Pana dożywotnie zyczliwy przyaciel y sługa, 

   Miron Kostyn (apud Bogdan 1968: 408)
20

. 

Ben più. Il cronista moldavo, attanagliato da un cupo pessimismo, arriva 

finanche a presagire che l’eterno consiglio di Dio abbia stabilito un limite e un 

termine per la misera nazione moldava (“[…] cu această făgăduinţă că şi létopiseţ 

întrég să aştepţi de la noi de om avea dzile şi nu va hi pus preavécinicul sfat 

puternicului Dumnedzǎu ţǎrîi aceştiia ţenchiǔ şi soroc de sfîrşire”; Costin 1965: I, 

                                                 
15 Osservava a buon diritto Constantin Ciopraga: 

Le siècle suivant [cioè, il XVII. N. d. A.], qui pouvait être celui d’une Renaissance tardive, 

apparaissait à Costin sous des couleurs sombres, “accablé par de grandes difficultés”, de 

circonstances “terribles”. Le sentiment costinien du terrible, contemplé à distance, représente, 

presque symboliquement pour l’époque respective, une forme de la conscience tragique, dans son 

impuissance de briser ses limites (Ciopraga 1975: 19). 

16 Per il testo di Viaţa lumii ci siamo avvalsi dell’edizione di Liviu Onu (Costin 1967: 159–169), 

emendata, come osserva il curatore (Costin 1967: 45), dagli errori e dalle sviste sia dei copisti, sia degli 

editori moderni. Per le cronache e gli altri scritti abbiamo invece seguito la già citata edizione completa 

di Petre P. Panaitescu (Costin 1965). 
17 “Pănă la cumplita domniia lui Aron-vodă (aşè-i dzice acei domnii răpăusatul Uréche-vornicul), 

ieste scris létopiseţul ţărîi de Uréche-vornicul […]” (Costin 1965: I, 5) e ancora: “Domniei lui Aron-

vodă cu cale i-au dzis că au fostǔ cumplită, că aşè au fostǔ, desfrînată domniia şi nediriaptă foarte, cît, 

de răul lui, ce era fruntea boierilor fugisă mai toţi în Ţara Leşască” (Costin 1965: I, 6). 
18 “Nespusă pradă aceasta este ţărîi şi de prada de la Ion-vodă cu puţin mai mică (alegîndǔ de acéste 

cumplite vrémi de acmu, cu care toate primejdiile acestui pămîntǔ covîrşite sintǔ)” (Costin 1965: I, 

121–122). 
19 “Iară di pe acéle vrémi să cunoaşte păharul lui Dumnedzău aproape de schimbare şi curundǔ spre 

alte mai cumplite vrémi. Că era la mare zburdăciune ţărîle acéste” (Costin 1965: I, 106); “Şi cu vrémile 

pănă aicè istovim o parte de domnie a lui Vasilie-vodă, că pănă aicè, pre cît au fostǔ fericită domniia 

aceasta, cu atîta mai cumplite vrémi s-au început de atuncè, den care au purces den scădere în scădére 

această ţară pănă astădzi” (Costin 1965: I, 110); “[…] de la care vrémi [ossia, dai tempi dell’etmano 

Bohdan Chmelnycenko. N. d. A.] (ahǔ!) s-au început şi răul nostru, în care pănă astădzi ne aflăm cu 

acestǔ pămîntǔ la cumplite vrémi, şi Dumnedzău ştie de nu şi peste vacul nostru trăitoare” (Costin 

1965: I, 110); “Crede neputinţii oameneşti, créde valurilor şi cumplitelor vrémi, întreabă pe ce vrémi 

am scris şi cît amǔ scris” (Costin 1965: I, 167).  
20 [Binevoieşte, bunul meu prieten, a primi cu mulţumire aceastǎ micǎ lucrare şi a pǎstra autorului 

ei favorul şi protecţia D-tale, iertîndu-i în acelaşi timp greşelile ce a putut sǎ facǎ în stilul polonesc şi 

atribuindu-le nefericitelor vremuri prin care trecem acum. Al Domniei-Tale pînǎ la moarte credincios 

prieten şi slugǎ. Miron Costin]. La traduzione è di Ioan Bogdan (Bogdan 1968: 408). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 182 

5), tanto da non nutrire più alcuna speranza per la sua terra, giunta ormai sul baratro 

dell’imminente rovina: 

Nime darǎ sǎ nu vinuiascǎ sfaturile de acmu. Vedzi ce greşele s-au fǎcut la cei 

vestiţi svétnici. Şi acela lucru era în putére a face, iarǎ vrémile de acmu nu sîntŭ în 

putére, şi nici un sfat nu încape la greu ca acesta, fǎrǎ de mǎrturiia cǎ este sositǎ 

perirea (Costin 1965: I, 138). 

La sinistra previsione è ripetuta in toni ancora più espliciti nelle pagine 

introduttive di Cronica polonǎ: 

Eu m-am strǎduit mult întru aceasta, în aceste vremi, care, dupǎ cum vedem, 

sînt ultimele ale noastre, şi fie cǎ poporul moldovean va citi mai întîi cronica mea, sau 

mai întîi va pieri […] (Costin 1965: I, 218)  

e in Poema polonǎ: “Dar cine ne-o va înapoia? Dumnezeul meu, al cǎrui gînd e de 

nepǎtruns, este încǎ oare vreo nǎdejde, sau vom pieri acum cu totul?” (Costin 1965: 

I, 248). In questi casi, però, tanta insistenza, che di certo si fonda su un’analisi 

obiettiva della situazione interna ed estera della Moldavia, trova anche, a nostro pa-

rere, una spiegazione di carattere politico, e cioè la richiesta di un concreto appoggio 

per la martoriata patria, viste le posizioni di rilievo delle personalità alle quali sono 

rispettivamente dedicate e rivolte le due opere, il commesso della corona polacca 

Marek Matczyński e lo stesso sovrano di Varsavia. Esponente di primo piano della 

fazione polonofila, Costin si premurava con la cronaca di mettere a disposizione 

degli illustri interlocutori affidabili dati storici e linguistici sull’origine latina delle 

genti romene e, al tempo stesso, di confutare le calunniose falsità propalate sul loro 

conto dalla storiografia straniera (e non solo straniera!). Con le strofe del poema, 

invece, ripercorreva ancora una volta le alterne vicende del popolo romeno, 

dall’epoca di Traiano a quella presente, e forniva, nella parte conclusiva dell’opera, 

precise informazioni sulle ripartizioni amministrative del Principato di Moldavia, 

sulla relativa “tabella dei ranghi”, sulle eparchie e le diocesi, che si rivelavano 

preziose per una conoscenza più minuziosa di uno Stato in cui non una sola volta la 

Polonia era intervenuta, ingerendosi nella serrata lotta che opponeva il partito dei 

Movilǎ e dei Costineşti a quello filo-turco dei Ruset. E quegli interventi esterni 

rinfocolavano nel cronista la speranza che un giorno l’amata patria sarebbe stata 

infine liberata dal dominio ottomano. 

E però, nonostante le sconfortanti previsioni, proprio il XVII secolo vide in 

terra romena una rigogliosa fioritura di autori e opere, accompagnata dal graduale 

abbandono dell’invalsa tradizione slava. Nella capitale della Moldavia fu sistemata, 

per volere del colto voivoda Vasile Lupu, una prima tipografia, alla quale ne se-

guirono altre; analoga iniziativa fu promossa dal principe di Valacchia Matei 

Basarab, munifico protettore delle lettere e delle arti. Nel 1688, dai torchi di una 

tipografia di Bucarest, uscì, caldeggiata e sostenuta dalla liberalità del principe 

Şerban Cantacuzino, la prima traduzione integrale della Bibbia in romeno, un evento 

capitale nell’evoluzione della cultura di un paese che ormai si affrancava 

dall’influenza slava. Giusto a quegli anni risalgono i primi vagiti della poesia in 

lingua nazionale, ed è lo stesso Costin a gettarne la pietra d’angolo con Viiaţa lumii; 

la polemistica confessionale trova allora un iniziatore nella persona del metropolita 

Varlaam, al quale va il merito di avere scalzato dalla liturgia lo slavone; alle prime 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

183 

 

esperienze di Ureche nel campo delle cronache seguono le opere di Costin, del suo 

continuatore Neculce, di Nicolae Costin, di Nicolae Milescu, di vari autori anonimi 

e, infine, di Dimitrie Cantemir, che rinnovò il genere e conferì ai propri scritti la 

dignità e il valore scientifico della moderna ricerca storica. 

* * * 

Prima di soffermarci su Viiaţa lumii ci pare opportuno chiarirne il genere, 

partendo dall’analisi degli epiteti che nelle pagine di critica e storia letteraria 

servono solitamente a definirlo. Con riferimento alle finalità e alle idee espresse nei 

130 versi, il poema è detto ‘filosofico’ o di “meditazione filosofica”,
21

 quando non 

sia caratterizzato sulla base del tema affrontato
22

 o non sia designato con 

un’indicazione generica
23

. In effetti, nel componimento si colloca in primo piano la 

riflessione sui destini ultimi dell’uomo e dell’universo, permeata da una visione 

sconfortante della condizione umana, sebbene il ragionamento non s’implichi mai 

nei lacci di un pessimismo insanabile grazie al profondo afflato spirituale, alle solide 

certezze di fede, agl’intenti didattici e allo stile sentenzioso
24

 che all’autore hanno 

valso la denominazione di novello La Rochefoucauld
25

 e all’opera piuttosto quella di 

poema didattico-religioso. 

Forse, e i casi non dovettero essere pochi, gli studiosi furono per lungo tempo 

obbligati a evitare una simile definizione, secondo noi più appropriata, a causa delle 

avverse e difficili condizioni della società e della cultura romena durante gli anni bui 

(oltre quaranta) della Repubblica di Romania, popolare prima e socialista poi, 

benché anche allora non siano mancati spiriti liberi che non si lasciarono 

condizionare e tentarono di esprimere in autonomia il proprio pensiero. Sia chiaro, il 

solo aggettivo ‘filosofico’ è più che adeguato per definire il poema costiniano, ma ne 

lascia in ombra la volontà edificante che ne costituisce uno degli elementi fon-

danti
26

 ; ne sottace l’indirizzo mistico, escatologico, ascetico
27

, ne ignora, poi, la 

                                                 
21 “Poemǎ filozoficǎ” (Cartojan 1980: 312; Piru 1970: I, 134), “poem filozofic pe tema instabilitǎţii 

lucrurilor omeneşti” (Ţepelea, Bulgǎr 1973: 71); “poemul filozofic Viaţa lumii” (Simonescu 1979: 119; 

Negrici 1972: 216; Munteanu, David, Oancea, Ţâra 1978: 52; Vîrjoghe 1991: XIII); “the philosophical 

poem The life of the world” (Duminică 2013: 409) e in altri saggi e trattazioni di storia linguistica o 

letteraria. Nel titolo stesso di un articolo pubblicato proprio in un volume collettaneo di studi filosofici, 

Mona Mamulea definisce l’opera “dintâi poem filosofic din cultura românǎ” (Mamulea 2007: II, 447) e 

nel corpo del lavoro ricorre alla definizione equivalente di “cel dintâi poem de meditaţie filosoficǎ din 

cultura românǎ” (Mamulea 2007: II, 448). La definizione di “poem de meditaţie filozoficǎ” è adottata 

anche da Ion Rotaru (Rotaru 1971: I, 36) e da Algeria Simota (Simota 1979: 223). 
22 “Meditaţia asupra zǎdǎrniciei vieţii” (Dumitrescu-Buşulenga 1974: VIII); “o încercare pe tema 

fortunei labilis” (Tănăsescu 1978: 160); “o meditaţie pe tema fortuna labilis” (Alexandrescu 2007: 92). 
23 “Întîia operǎ notabilǎ a poeziei culte româneşti” (Ivaşcu 1969: I, 185). 
24 Tale peculiarità di Viiaţa lumii è giustamente privilegiata da Mihaela Paraschiv quando lo 

definisce “poemul gnomic” (Paraschiv 2006–2007: 116). 
25 All’autore delle Maximes lo accostava George Ivaşcu quando osservava: 

De la clasici Miron Costin a învǎţat scrutarea moralǎ a fiinţei umane, meditaţia gravǎ 

asupra naturii şi destinului sǎu, tendinţa de a scoate din faptul de viaţǎ observaţia generalǎ, el fiind 

în cultura românǎ cel mai eficient semǎnǎtor de maxime, La Rochefoucauld al nostru (Ivaşcu: I, 

187). 

26 Doppiamente didascalica appare per Negrici l’intenzione dell’autore: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 184 

fragranza biblica
28

, e trascurare queste ultime peculiarità significa, come annotava 

Nicolae Cartojan, riferendosi più in generale ai primi secoli della letteratura romena,
 

“a tǎia latura religioasǎ din istoria literaturii româneşti înseamnǎ a renunţa la 

cunoaşterea trǎsǎturii celei mai caracteristice din cultura noastrǎ veche şi la una din 

feţele ei de glorie” (Cartojan 1980: 225).  

 Ormai sulla soglia dei quarant’anni, Costin si era scontrato, nella realtà 

quotidiana e nell’azione politico-amministrativa, con le insidie e i pericoli di una 

grave crisi che coinvolgeva l’Europa intera. Sottratto per l’alta posizione sociale alla 

vita di stenti cui erano costrette le popolazioni della Moldavia, aveva di contro 

conosciuto l’insicurezza che angustiava il cuore e la mente dei potenti. Già da 

bambino avrà sicuramente appreso dell’ora drammatica vissuta dal padre all’in-

domani del supplizio del suo voivoda che, con il rango di postelnic, di ciambellano 

cioè, aveva accompagnato sulle rive del Bosforo; avrà sentito dei giorni di 

trepidazione da lui trascorsi nel buio delle prigioni turche, con l’angoscia di 

condividere, assieme al numeroso seguito, il destino sventurato del principe; avrà 

gioito al racconto dell’improvvisa e inspiegabile decisione del sultano, che aveva 

ordinato l’immediato rilascio del padre e il suo ritorno in patria, lasciando finanche 

liberi i maggiorenti moldavi di scegliersi il nuovo voivoda
29

.  

A causa delle endemiche rivalità tra le grandi casate di Moldavia, in lotta 

costante per il trono del Principato o per le posizioni di potere, ancora bambino 

Miron aveva subito lo sradicamento dal suolo natio per un esilio, sia pure dorato, in 

terra polacca; nel periodo della formazione scolastica era stato costretto con i 

compagni di studio ad abbandonare per alcuni anni il collegio di Bar al fine di 

sfuggire alle frequenti scorrerie dei cosacchi; dopo l’improvvisa morte del padre, 

che aveva lasciato senza una guida autorevole la famiglia, lo aveva sostituito nella 

bisogna e ne aveva continuato la linea politica favorevole alla Polonia; appena 

diciottenne, inquadrato nell’esercito della sua nuova patria, aveva avuto il battesimo 

del fuoco; era ritornato in Moldavia proprio quando ormai vacillava il ventennale 

dominio di Vasile Lupu, l’unica parentesi di rigoglio culturale e artistico di quel 

secolo ‘sfrenato’ (Onciul 1968: I, 50–51); aveva, infine, percorso tutta la scala dei 

ranghi, fino a giungerne al vertice. 

                                                                                                                              

Autorul vrea, pe de-o parte, “să se vază că poate şi în limba noastră a fi acest feali de 

scrisoare ce se chiamă stihuri” şi, pe de alta, să sancţioneze setea de glorie ‒ boală feudală greu de 

tămăduit ‒ în numele smereniei creştine, vechea şi statornica lui obsesie (Negrici 2004: 141). 

27 L’opera è da Nicolae Cartojan definita “breve poema ascetico” nella voce “Costin, Miron,” 

redatta per l’Enciclopedia italiana (Enciclopedia italiana di scienze, lettere ed arti 1931: XI, s. v.).  
28 Nella sua vasta storia della letteratura romena, pubblicata nel 1941, Gheorghe Cǎlinescu aveva 

insistito sull’intonazione religiosa e biblica del poema quando scriveva: “Însǎ în Viiaţa lumii este, dacǎ 

nu înaltǎ poezie, oricum un lirism al deşertǎciunii, plin de mireasmǎ biblicǎ (dealtfel, dupǎ anume 

indicii, de origine popularǎ)” e precisava: “Adevǎrate imagini în stil bisericesc se desfǎşoarǎ solemn” 

(Călinescu 1982:: 47); nella voce di un dizionario della letteratura romena lo aveva più tardi 

caratterizzato semplicemente come “o poemǎ meditativǎ” (Călinescu 2004: II, 401). 
29 La nostra reiterazione del futuro epistemico è, naturalmente, retorica, perché il cronista aveva 

appreso proprio dalle labbra del padre lo svolgersi di quegli eventi che in Letopiseţul Țǎrîi Moldovei 

[…] rammemora con cadenze drammatiche, non prive di gusto letterario e intenzioni artistiche (Costin 

1965: I, 84–86).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

185 

 

Lo avevano viepiù convinto della caducità dell’esistenza, soggetta agli impon-

derabili capricci della sorte, e lo avevano spinto ad affidare alla pagina scritta il 

proprio pensiero non soltanto gli alti e i bassi di un percorso umano fuori del 

comune, ma anche i turbinosi eventi storici, uniti a taluni ‘segni’ indicatori dell’ira 

celeste, come un’eclissi parziale di sole: 

S-au întunecat soarele într-acel anŭ, la luna lui iunie, cu mare groaze, cît perise 

soarele cu puţin nu toată lumina, tocma amiadzădzi, şi mulţi oameni, neştiindŭ a să 

feri de o întunecare ca acéia şi privindŭ la soare multŭ, au pierdut vederea în toată 

viaţa lor (Costin 1965: I, 179) 

o l’inusitata invasione di cavallette, un autentico flagello per la Podolia, che nelle 

pagine della cronaca descrive con il piglio affabulatorio dello scaltrito narratore e 

memorialista più che con la scarna esposizione del compassato cronista: 

În loc ni s-au luat soarele de desimea muştelor. Céle ce zbura mai sus, ca de 

trei sau patru suliţe nu era mai sus, iară carile era mai gios, de un stat de om şi mai 

gios zbura de la pămîntŭ. Urlet, întunecare asupra omului sosindŭ, să rădica oarece 

mai sus, iară multe zbura alaturea cu omul, fără sială de sunet, de ceva. Să rădica în 

sus de la om o bucată mare de ceia poiadă, şi aşea mergea pe deasupra pămîntului, ca 

de doi coţi, pănă în trei suliţe în sus, tot într-o desime şi într-un chip. Un stol ţinea un 

ceas bun şi, dacă trecea acéla stol, la un ceas şi giumătate sosiia altul, şi aşea, stol 

după stol, cît ţinea de la aprîndzǔ pănă în desară (Costin 1965: I, 167). 

Non già cronachista ma scrittore sensibile allo spettacolo seducente e talvolta 

spaventevole della natura che gli serve a sostanziare con maggiore incisività le 

similitudini, appare Costin in altri passi della rievocazione storica: 

Ce cum floarea şi pomeţii şi toată verdeaţa pămîntului stau ovilite de brumă 

cădzută peste vréme, şi apoi, după lină căldura soarelui, vinŭ iară la hirea şi la 

frîmseţele sale céle împiedecate de răceala brumei, aşea şi ţara, după greutăţile ce era 

la Radul-vodă (care vacurilor de miratŭ au rămas cum au putut încăpea întru 

înţelepciunea acelui domnŭ acéia nemilă de ţară), au venitŭ fără zăbavă ţara la hirea 

sa, şi pănă la anul s-au împlutŭ de tot bivşugul şi s-au împlut de oameni (Costin 1965: 

I, 71–72), 

e ancora: 

Precum munţii cei înalţi şi malurile céle înalte, cîndŭ să năruiescŭ de vreo 

parte, pre cît sintŭ mai înalţi, pre atîta şi durît facŭ mai mare, cîndŭ să pornescŭ şi 

copacii cei înalţi, mai mare sunetŭ fac, cîndŭ să oboară, aşea şi casele céle înalte şi 

întemeiate cu îndelungate vrémi, cu mare răzsipă purcegŭ la cădére cîndŭ cad. Într-

acéla chip şi casa lui Vasilie-vodǎ, de atîţea ai întemeiatǎ, cu mare cǎdére şi rǎzsipǎ şi 

apoi şi la deplinǎ stîngere au purces de atuncea (Costin 1965: I, 126). 

Non meravigli però che l’amara meditazione esistenziale si concreti non tanto 

nelle cadenze della prosa storica, che pure è intrisa di massime e proverbi
30

, tutti 

                                                 
30 Il tessuto delle cronache costiniane, dove l’aneddoto alterna con il giudizio morale, appare denso 

di materiale paremiologico, in parte già attestato in ambito dotto e popolare, in parte nuovo o inusitato, 

come osserva Vladimir Streinu: 

Astfel relieful şi densitatea exprimării lui Miron Costin ne-au furnizat, ca să zicem aşa, un 

număr de proverbe noi pe lîngă cele ştiute din popor, un fel de alte zicale provenite de la un autor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 186 

finalizzati al sostegno di un assunto
31

, quanto nella forma del verso, perché i collegi 

gesuitici prevedevano, tra le materie d’insegnamento, l’ars poetica, non limitata in 

maniera passiva alla lettura e alla disamina dei classici, ma rivissuta personalmente 

con gli esercizi di composizione che, in consonanza con la generale atmosfera 

religiosa, si attenevano alle cadenze dell’indirizzo panegirico o moralistico. Le espe-

rienze scolastiche e la volontà gnomica di Costin trovano compiuta espressione 

proprio in Viiaţa lumii: il poemetto reca in epigrafe il motto dell’Ecclesiaste “Vanità 

delle vanità, tutto è vanità”
32

 che ne suggerisce la valenza spirituale e, in maniera 

implicita, anticipa le intenzioni didascaliche del pio autore, deciso a creare i 

presupposti perché la sua fatica letteraria valesse di lezione e ammaestramento. 

Al motivo fondante della fragilità dei destini umani
33

 il testo ne unisce un 

altro, quello della fuga inarrestabile del tempo, ed entrambi ne vanno a costituire 

l’ossatura e a sostanziare la trama ideologica, che affonda lontane radici nella poesia 

lirica dell’antichità classica, ma non riesce, sebbene a sprazzi se ne colgano timidi 

tentativi, a manifestarsi con le cattivanti movenze di una confessione in grado di 

parlare al cuore del lettore e di toccarne i sentimenti
34

, perché l’autore rilegge la 

materia con l’esasperata tensione della sensibilità barocca o si lascia sopraffare 

dall’intenzione edificante che sommerge e soffoca l’empito lirico
35

. Non raggiunge 

così, ma è solo un esempio, il pathos che Neagoe Basarab aveva saputo infondere a 

talune pagine di Învǎţǎturile cǎtre fiul sǎu Teodosie [‘Precetti al figlio suo 

Teodosio’] (Piru 1970: I, 44).  

                                                                                                                              
cunoscut şi nu anonim, a căror clasicitate le dă în ochii lumii noastre cultivate valoare în adevăr 

paremiologică (Streinu 1967: 1). 

31 Che, nella trama complessiva di Letopiseţul Ţarîi Moldovei […], è ancora quello dell’incostante 

fortuna: 

Modelul narativ al cronicii lui Miron Costin este al unei povestiri cu idei, ca o meditaţie pe 

tema fortuna labilis. Prin cele 40 de maxime şi aforisme, avem o esenţializare a evenimentelor, se 

exprimă ideea ascunsă în povestire. Naraţiunea îşi află punctul de pornire în adevărul maximei. 

Istoria devine un spectacol tragic, într-un stil preromantic, demn de un povestitor meditativ ca M. 

Sadoveanu (Alexandrescu 2007: 92).  

32 La traduzione del motto biblico in lingua romena è preceduta da quella in slavone (“Сꙋета 
сꙋетств всѣеска ѕꙋета”), con rinvio al primo capitolo dell’Ecclesiaste. Possiamo soltanto ipotizzare 

le ragioni che spinsero l’autore a mantenere vivo, almeno nella breve sequenza sentenziosa, lo slavo 

ecclesiastico: voleva forse rendere l’ultimo omaggio a un elemento basilare della tradizione romena an-

tica, e non solo chiesastica, che le riforme del secolo andavano oramai scalzando.  
33

 Il motivo, uno tra i più diffusi e sviluppati della letteratura universale è stato analizzato da 

Ramiro Ortiz in una preziosa monografia, ancora oggi punto di partenza per chi voglia occuparsene con 

ampiezza e puntualità di rinvii (Ortiz 1927). 
34 Osserva Constantin Ciopraga: “Dans une méditation, comme Viaţa lumii (La Vie du Monde), 

c’est un cérébral qui s’adresse à ses contemporains, peut-être la conscience la plus profonde de son 

siècle sur le sol roumain” (Ciopraga 1975: 19). 
35 Se Călinescu nutriva evidenti dubbi sull’intensità lirica dei versi di Costin: “Abia Miron Costin 

poate fi socotit ca un liric în înţelesul adevărat al cuvîntului” (Călinescu 1982: 47), Negrici indicava 

proprio negli intenti edificanti e moralistici dell’autore le ragioni che l’avevano smorzata o del tutto 

impedita: 

Intenţia poemului Viaţa lumii este însă didactică; evocarea marilor glorii, pietre în abis, 

meditaţia asupra trecerii şi a morţii, care ar fi putut constitui, singure, slobode de constrîngeri, 

discursul liric, sînt întoarse întru morală, lasă locul unui îndreptar de viaţă (Negrici 1972: 217).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

187 

 

Costin, che nel vorticoso agitarsi di protagonisti e comprimari della storia, 

smaniosi di potere e gloria, percepisce la fragilità delle conquiste umane e coglie in 

ogni accadimento lo scorrere vertiginoso del tempo e l’ombra latente della morte, si 

abbandona a sconfortate ponderazioni. Incapace di offrire risposte convincenti alle 

tante domande sulla condizione umana, si rifugia in sé stesso e affida alla pagina 

scritta presentimenti e paure. Non riesce a sollevarsi alle dimensioni dell’arte, non 

per la chiusura ai fatti di poesia, perché più tardi, nella composizione di Poema 

polonă, manifesterà innegabili capacità e talento, ma per la novità dell’impresa, 

quella di piegare la lingua romena alle esigenze di un discorso poetico compiuto. In 

ogni caso, il tentativo non scade mai nella mortificante pania dell’esercizio retorico 

e, sull’abbrivio di un’ampia messe di suggestioni letterarie, sa trovare saldi agganci 

con la complessa realtà storica e sociale del Seicento moldavo ed esprimere in pieno 

lo stato d’animo dell’autore, che poi è quello dell’uomo comune del tempo.  

Durante il lungo soggiorno in Polonia Costin era entrato in diretto contatto 

con un mondo culturale e letterario in cui alitavano i fermenti della mentalità 

barocca, radicati tanto nella creazione poetica in polacco, quanto nei frutti singolari 

dell’adaptatio gesuitica in latino (Marinelli 1996: 150). Conoscitore di entrambe le 

lingue, ne aveva accolto contenuti e forme attraverso le opere di Kasper 

Miaskowski, di Zbigniew Morsztyn e di altri ancora, respirando quell’aura che 

prendeva ad avvolgere anche le terre romene e che avrebbe trovato più esplicita 

espressione nelle lettere del secolo seguente (Mazilu 1976: 233–236). I temi 

peculiari della nuova visione del mondo (l’incostanza delle sorti umane, il 

trascorrere irreversibile del tempo, l’apparenza delle cose, la vita intesa come sogno, 

la brevità dell’esistenza umana, l’assillo della morte) si coagulano nei versi del 

poema, condotto a termine, con ogni probabilità, prima del 1673, com’è possibile 

evincere dalle parole della prefazione, laddove è precisato uno degli scopi 

dell’ingrata fatica – introdurre nelle lettere romene un genere nuovo, quello poetico. 

Il termine ad quem nasce da un dato di fatto incontrovertibile: a parte le già citate 

prove di Varlaam, nessuna forma regolare di poesia colta era apparsa in terra 

romena prima di quell’anno, quando Dosoftei aveva affidato ai torchi la stampa di 

Psaltirea în versuri [‘Salterio in versi’], opera ispirata e influenzata dalla 

parafrasi che del libro dei Salmi aveva dato, con esiti di molto più felici, Jan 

Kochanowski, il massimo poeta del Cinquecento polacco. 

Per inciso, giusto nella raccolta di Dosoftei furono compresi due 

componimenti in versi di Costin, gli unici stampati in sua vita. Il primo, intitolato 

Apostrof [‘Apostrofe’]
36

, è una pressante esortazione morale e religiosa rivolta 

all’uomo perché, in pace con sé e con gli altri, non si lasci condizionare dai beni 

materiali, ma dischiuda, con alacre impegno, tutto il proprio essere a quelli spirituali 

e si elevi fino alla dimensione del Divino: “Iară-ntr-a cărui sufletŭ Domnulŭ 

lăcuieşte, / Acela de nemică nu mai jeluieşte. / Pentr-acéia totŭ omulŭ să nu să 

lenească, / Pre Dumnedzeu în sufletŭ să-şi agonisască” (Costin 1965: II, 123). 

                                                 
36 Nell’edizione di Panaitescu l’Apostrof consta di sedici versi, ma, a giudizio di Velciu (Velciu 

1995: 62–64), che cita a conferma della propria tesi l’opinione di vari storici e critici della letteratura 

romena antica, i primi quattro si devono alla penna di Dosoftei. E, in verità, il senso della quartina 

iniziale non appare coerente con i versi successivi. Va altresì rilevato che Neculai A. Ursu, sulla base di 

un’attenta analisi linguistica, ne attribuisce per intero la paternità al metropolita (Ursu 1974: 137-152). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 188 

L’altro, preceduto dall’indicazione in slavone del nome (Miron) e della carica 

(governatore della Ţara-de-Jos) dell’autore, tocca la questione che maggiormente lo 

intrigava e l’appassionava, l’origine latina delle genti romene – valacchi, moldavi e 

transilvani: 

Neamulŭ Ţǎrîi Moldovii de unde dǎradzǎ? / Din ţara Italiei, tot omul sǎ 

creadzǎ. / Fliah întǎi, apoi Traianŭ au adus pre acice / Pre strǎmoşi cestorŭ ţǎri de nea-

mŭ cu ferice. / Rǎsǎdit
-au ţ

ǎrîlorŭ hotarele toate (Costin 1965: II, 122). 

In risposta alla domanda del primo verso si sviluppa quella tesi, argomentata 

con il rinvio a dati archeologici (ruderi di monumenti, edifici, ponti e torri 

difensive)
37

, che testimoniavano dell’imponente attività edilizia avviata dagli antichi 

conquistatori della Dacia. Un secolo prima del sistematico impegno della Scuola 

latinista di Transilvania Costin afferma la latinità del popolo romeno, la supporta 

con attestazioni di carattere anche linguistico
38

, entra in accesa polemica con quegli 

storici locali e stranieri che non soltanto disconoscevano tale verità di fatto, ma 

denigravano i moldavi con speciose congetture e infamanti calunnie. E, quel che è 

ancora più considerevole per l’epoca in cui visse, sostiene con fermezza l’unità 

etnica delle genti romene, ancora disperse in distinte e spesso ostili formazioni statali.  

Questi versi mancano però da tutte le raccolte pervenute dei manoscritti 

costiniani
39

, forse perché contenevano un dato storico in seguito confutato e 

ripudiato dallo stesso cronista, come ipotizza l’editore delle sue opere (Panaitescu 

1965: II, 192), quello che voleva il console Marco Quinto Flacco al comando delle 

legioni romane conquistatrici della Dacia e metteva in relazione con il suo nome 

l’etnonimo ‘valacchi’. L’informazione, già attestata da fonti storiche medievali 

[Armbruster 1977: 54], fu divulgata da Enea Silvio Piccolomini, l’umanista che 

sarebbe divenuto pontefice con il nome di Pio II, e più tardi ripresa tanto da Ureche, 

quanto da Costin, sebbene entrambi la considerassero alla stregua di un mito fon-

dativo. Più tardi il nostro Autore non solo se ne discostò nettamente, quando “al-

l’auctoritas piccolominiana oppose un ragionamento filologico: l’affinità per lui 

evidente tra il pol. Valah ‘Rumeno’ e Voloh ‘Italiano’” (Stabile 2010: 19), ma compì 

addirittura una sorta di damnatio memoriæ di quel condottiero, tanto da espungerne 

il nome in Stihuri de descǎlecatul ţǎrîi [‘Versi sulla colonizzazione del paese’], il 

componimento che, in veste ridotta e modificata rispetto a quello stampato nel-

l’opera di Dosoftei, aggiunse subito dopo la prefazione a Letopiseţul Ţărîi Moldovei 

                                                 
37 Adolf Armbruster, profondo conoscitore del problema, dedicava quasi venti pagine all’illu-

strazione del prezioso contributo arrecato dal cronista moldavo all’affermazione della latinità delle 

genti romene (Armbruster 1977: 190–208). 
38 Benché non taccia l’apporto delle lingue vicine, anzitutto le slave, al fondo lessicale della propria 

parlata, il cronista riafferma gli stretti legami del “moldavo o romeno” con la lingua madre di Roma e, 

per argomentare l’assunto, riporta una lista di voci latine (57 sostantivi e 30 verbi) seguite dal 

corrispondente termine romeno (Costin 1965: I, 231–232). A parte qualche inesattezza di carattere 

etimologico (‘gura’ rinvia a ‘gula’, e non già a ‘ora’) e qualche intrusione da altri ceppi linguistici (‘bu-

za’, per esempio, non deriva affatto dall’italiano, bensì dall’albanese ‘buzë’), l’elencazione comprova 

l’ampiezza e la solidità degli interessi costiniani. 
39 E il fatto potrebbe essere una conferma indiretta della tesi di Ursu che, anche in questo caso, 

negava a Costin la paternità del componimento (Ursu 1974: 38 sgg.). Ma si vedano i dubbi e le 

obiezioni di Velciu (Velciu 1975: 79 sgg.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

189 

 

[…]: qui il testo conta in tutto sei versi appetto ai ventidue della redazione 

precedente, e il terzo verso non menziona più Flacco, ma il solo Traiano: “Traian 

întîiu, împǎratul, supuindŭ pre dahii” (Costin 1965: I, 5). 

Costin apre Viiaţa lumii con un breve proemio inteso ad anticipare, come 

nelle creazioni dell’epica classica, la materia che sarebbe stata trattata nel procedere 

dei versi e già anticipata nel motto iniziale dell’Ecclesiaste: “A lumii cîntu cu jale 

cumplită viiața, / Cu griji și primejdii cum iaste și ața: / Prea supțire și-n scurtă 

vreme trăitoare. / O, lume hicleană, lume înșălătoare!” (Costin 1967: 162). Dedica il 

corpo del poema alla discussione teorica dell’assunto, fondandola in gran parte 

sulle enunciazioni scritturali, lo allarga poi a un retorico compianto, che riprende 

nella strutturazione e, spesse volte, nell’esemplificazione un motivo correlato alla 

trama fondamentale – quello dell’Ubi sunt?– già noto ai secoli antichi e prediletto 

in epoca medievale, e lo chiude infine con un epilogo, in cui convergono e 

trovano un punto di equilibrio pensiero raziocinante e istanze religiose.  

Il tema centrale, quello de fuga temporum, presente nelle dottrine filosofiche e 

nelle lettere sin dalla classicità greca e latina, fu in epoca barocca rinvigorito dall’in-

tuizione cinematica dell’universo che connotava la percezione del reale. Sostenuta 

spesso e argomentata con il ricorso a casi storici di valenza paradigmatica, l’idea 

dell’incostanza del destino diviene elemento imprescindibile delle lettere e delle arti. 

Le certezze ontologiche del pensiero rinascimentale si svigoriscono e vacillano 

dinanzi alla labilità di tutte le manifestazioni della vita umana che sembrano 

incrinare il principio stesso di sostanza. Il repertorio simbolico dell’epoca potenzia 

un’immagine cardine, la ruota in vorticoso e incessante movimento, che meglio di 

ogni altra incarna e rende il senso dell’inarrestabile divenire e dell’incessante 

trasformazione insiti nell’essere e nella materia.  

L’iconografia orientale aveva assunto la ruota a emblema del susseguirsi 

ininterrotto delle nascite e delle morti, del mutamento, inavvertito e continuo, che 

condiziona e regola ogni sostanza. La prassi dell’età barocca sottrae all’immagine la 

consistenza spirituale e l’eleva a referente immediato che valga a suggerire in 

maniera intuitiva la mutevolezza delle vicende umane. In Costin quel simbolo è 

diretto a instillare nel lettore il significato che si era cristallizzato in epoca 

medievale, a indicare, cioè, l’imponderabile e spesso capriccioso alternarsi di eventi 

imprevedibili, dinanzi ai quali l’uomo, quasi paralizzato, si arrende e confessa la 

propria impotenza.  

Accade così sia nell’ordito del poema: “Trece veacul desfrînatu, trec ani cu 

roată” (Costin 1967: 163); “Caută la ce l-au adus înșelătoarea roată” (Costin 1967: 

165), sia nella narrazione delle cronache: “Iară roata lumii nu aşea cum gîndeşte 

omul, ce în cursul său să întoarce” (Costin 1965: I, 100); “caută la ce aduce roata 

lumii mare case, că ce poate fi mai greu decît acestea? Dzicŭ că nice moartea” 

(Costin 1965: I, 169), a riprova che la raffigurazione non era passata attraverso il 

filtro della speculazione filosofica del Rinascimento, quando da indicatore di una 

ciclicità ininterrotta che rappresentasse in maniera concreta l’ascesa e il declino 

insiti nell’esistente, fossero i singoli individui o gli imperi, aveva assunto il 

significato di un completo rinnovamento, di una renovatio ab imis di tutte le cose 

(Niccoli 2001: 103). Era allora entrata in concorrenza con un’altra immagine, quella 

della donna in equilibrio instabile su una ruota in vorticoso movimento, il viso 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 190 

rivolto all’indietro e i capelli sciolti al vento, la Fortuna con il ciuffo, la Fortuna 

occasio, rappresentazione dinamica dell’evenienza irrinunciabile che l’uomo in 

pieno possesso delle virtù, intese in senso classico (volontà e capacità di intervento, 

prontezza di decisione, sprezzo del pericolo), può e deve cogliere sul momento, 

sotto pena di vedersela sfuggire per sempre.  

In Viiaţa lumii l’autore confessa la totale sottomissione dell’uomo al giogo 

mostruoso e oppressivo del tempo, che lo lusinga, lo illude, lo inganna, lo distrugge 

infine: “Suptu vreme stăm, cu vreme ne mutăm viiața, / Umblăm după a lumii înșă-

lătoare fața” (Costin 1967: 164), e l’amara constatazione, sviluppata e riconfermata 

dal cronista nelle pagine di Letopiseţul Ţărîi Moldovei […]: “Iară nu sintŭ vrémile 

supt cîrma omului, ce bietul om supt vrémi” (Costin 1965: I, 138), sarà più tardi 

ripresa e citata da Emil Mihai Cioran nella Tentation d’exister tra le argomentazioni 

che ribadiscono l’inutilità e l’inanità di ogni tentativo uomano, destinato a un’esi-

stenza effimera, di opporsi all’azione perenne e dominatrice del tempo (Chelaru 

2014: 185-186). A Costin era in effetti rimasto estraneo uno dei moventi 

rivoluzionari del pensiero rinascimentale, la visione antropocentrica che assegnava 

nuova dignità all’uomo e lo collocava in primo piano nel cosmo, ritenendolo in 

grado non soltanto di forgiare il proprio destino, ma finanche di intervenire sulla 

storia e di modificarla, di operare sulla natura e di manipolarne i fenomeni.  

La ronda vorticosa del tempo impronta tutto il poema, e tale motivo è 

enfatizzato attraverso l’assillante reiterazione di voci che l’esprimano con efficace 

plasticità. Al verbo a trece, che ritorna ben dodici volte, si aggiungono sinonimi (a 

fugi), termini corradicali, come l’aggettivo trecǎtoriu (due occorrenze: “suptu cer 

trecǎtoriu”, “nu trǎiaşte, ce îndatǎ iaste trecǎtoare”) e locuzioni di significato affine 

(“şi-n scurtǎ vreme trǎitoare”, “nu-i nimica sǎ stea în veci”, “nimica să stea în veci 

nu poate”, “a trǎi mult nu poate”, “toate-s nestǎtǎtoare”, “sǎ nu poatǎ sta într-un loc 

nici-odinioare”, “sǎ stea în veci nu o lasǎ”). A ogni passo è ribadito l’incessante 

processo di trasformazione degli esseri (“murindu ne facem cenuşă”, “În lut şi în 

cenuşă te prefaci, o, oame”) e della materia (“În foc te vei schimosi, peminte cu 

apa”), in un continuo rincorrersi di sostantivi (“Lumea din primenele nu să mai 

deşteaptă”) e verbi (“Tu cu vreme toate / primenești”, “Îndelungate împărății vremea 

primenéște”) che valgano a renderla in modo intuitivo e immediato. 

Arricchiscono il testo numerose similitudini e metafore, incentrate su elementi 

semantici atti a suggerire con vigore espressivo lo stigma della precarietà, quali aţǎ 

(“aţa prea supţire”), umbrǎ (“Trec zilele ca umbra, ca umbra de vară”, “Fug vremile 

ca umbra”), spumǎ (“Ca o spumă plutitoare, rămîi fără nume”, “toate-s niște spu-

me”, “Pre toți i-au stinsu cu vreme, ca pre niște spume”), fum (“fum și umbră sîntu 

toate”), nor (“Spuma mării și nor suptu cer trecătoriu”), pǎianjen (“painjini sînt anii 

şi zilile noastre”). La critica e la storiografia letterarie hanno ricercato le fonti di 

queste immagini e ne hanno identificate non poche nelle Sacre Scritture, anzitutto 

nei Salmi e nell’Ecclesiaste, che peraltro avevano già influenzato i primordi della 

letteratura romena in slavone, quando si era venuta a instaurare, come in altri ambiti 

culturali fin dai primi secoli dell’era cristiana, “una relazione biunivoca tra poesia e 

Bibbia” (Stella 2010: 500), che non soltanto condizionerà nel profondo dell’ispi-

razione le opere di Varlaam e di Dosoftei, ma si imporrà anche nella poetica di 

Mihai Eminescu (Gherman 2004: 173–174). Questa stretta connessione con l’eredità 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

191 

 

dell’Antico Testamento non connaturava solamente gli ingenui vagiti letterari in 

terra romena, ma coinvolgeva anche altri aspetti della vita sociale. Valga un solo 

esempio. Nel gennaio del 1628, redigendo un atto per la chiesa del monastero di 

Hangu, nella vallata della Bistriţa, un anonimo copista, in chiusura del documento, si 

lascia andare a brevi considerazioni sulla provvisorietà della gloria e sull’im-

manenza della morte, in cui si affollano immagini e metafore bibliche, le medesime 

di Viiaţa lumii ‒ il fiore destinato ad avvizzire, l’uomo che passa come ombra 

(Urechia 1885: 127). 

Di fatto, le pagine della Bibbia brulicano di figure retoriche fondate, in un 

rapporto di affinità e somiglianza, sull’accostamento di concetti e fatti a voci come 

‘ombra’
40

, ‘schiuma’
41

, ‘fumo’
42

, ‘nuvola’
43

, che Costin, da devoto lettore delle pagi-

ne testamentarie, apprezza e, da poeta e scrittore, ampiamente sfrutta. Non le 

riprende dalla Vulgata, né ricorre a uno dei tanti repertori di citazioni bibliche che 

circolavano in epoca medievale, come quello di cui qualche anno dopo si avvarrà 

Dimitrie Cantemir per il bilingue Divanul sau gâlceava înţeleptului cu lumea sau 

giudeţul sufletului cu trupul [Il Divano, ovvero disputa del saggio con il mondo o 

giudizio dell’anima con il corpo]
44

, ma si serve di traduzioni in slavone, non essendo 

ancora uscita dai torchi la Bibbia di Bucarest.  

È in particolare il Salterio davidico a ispirare la composizione di Viiaţa lumii, 

come avverte l’autore nella sezione di commento, laddove osserva: “Din toate stihu-

rile să înţeleg deşărtările, şi nestătătoare lucrurile lumii, şi viiaţa omenească scurtă, cu 

mărturie din David prorocul, mai ales” (Costin 1967: 168). Il nome del profeta ricorre 

nel testo stesso, quando se ne parafrasa lo stralcio di un salmo: “Zice David prorocul: 

‘Viața iaste floare, / Nu trăiaște, ce îndată iaste trecătoare’”. / “Viiarme sîntu eu, și 

nu om”, tot acela strigă” (Costin 1967: 165), e precisamente quello segnato dal 

numero 22, nel quale si racchiude tutto il senso della pochezza dell’esistenza: “Ma 

io sono un verme e non un uomo, l’infamia degli uomini, e il disprezzato dal 

popolo” (Salmi 22:6-8). Parimenti notabile è l’influsso sulla composizione del poe-

ma delle “parole dell’Ecclesiaste, figlio di Davide, re di Gerusalemme”. Se il testo 

sacro, meditando sulla vanità delle cose umane, concludeva: “Per tutto c'è il suo 

tempo, c’è il suo momento per ogni cosa sotto il cielo” (Ecclesiaste 3:1), l’autore di 

Viiaţa lumii scorgeva nella loro finitezza il pollice dell’Onnipotente che tanto aveva 

                                                 
40 “I nostri giorni sono sopra la terra come un’ombra, e non vi è speranza alcuna” (1Cronache 

29:15); “Perché i nostri giorni sono come un’ombra sopra la terra” (Giobbe 8:9); “E fugge come 

l’ombra, e non istà fermo” (Giobbe 14:2); “I miei giorni son come l’ombra che dichina” (Salmi 

102:11); “Io me ne vo, come l’ombra quando dichina” (Salmi 109:23); “L’uomo è simile a vanità. I 

suoi giorni sono come l’ombra che passa” (Salmi 144:4); “Perciocché, chi sa qual cosa sia buona 

all’uomo in questa vita, tutti i giorni della sua vanità, i quali egli passa come un’ombra?” (Ecclesiaste 

6:12); “E che bene non sarà all’empio, e ch’egli non prolungherà i suoi giorni, che se ne andranno 

come l’ombra […]” (Ecclesiaste 8:13). 
41 “Il re di Samaria perirà, come la schiuma in su l’acqua” (Osea 10:7). 
42 “Perciocché i miei giorni sono venuti meno come fumo” (Salmi 102:3); “[…] Perciocché i cieli si 

dissolveranno a guisa di fumo” (Isaia 65:5); “Perciò, saranno come una nuvola mattutina, e come la 

rugiada che cade la mattina e poi se ne va via; come pula portata via dall’aia da un turbo, e come fumo 

ch’esce dal fumaiuolo” (Osea 13:3). 
43 “E la mia salvezza è passata come una nuvola” (Giobbe 30:15). 
44 Con ogni probabilità, il Thesaurus Bibliorum […] dell’inglese William Allott, uscito ad Anversa 

nel 1576, che conobbe numerose ristampe e ampia diffusione in tutto il continente europeo.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 192 

decretato fin dall’eternità dei tempi (“că Dumnezeu au vîrstat toate cu sorocul”; 

Costin 1967: 163). 

Vista poi la formazione scolastica di Costin, educato in un collegio gesuitico 

dove materia di studio era il greco e lingua di relazione il latino, sono state compiute 

ricerche anche nell’ambito del mondo classico e della latinità medievale e sono state 

rinvenute innegabili analogie con la grande poesia dell’antica Roma. Di Virgilio: 

“Sed fugit interea, fugit irreparabile tempus, / singula dum capti circumvectamur 

amore” (Georgiche: III, 284-285); di Orazio, che medita sulla fuga del tempo in vari 

momenti, anzitutto nell’ode n. 14 del Libro secondo: “Eheu fugaces, Postume, 

Postume / labuntur anni nec pietas moram / rugis et instanti senectæ / adferet 

indomitæque morti” (Carmina: II, 14) e in altre due del Libro primo, segnate dai 

numeri 9 e 11, nella quale risuona il celebre carpe diem, non tanto un edonistico 

invito a godere dell’ora presente, quanto un’esplicita esortazione ad astrarsi dalle 

cose del mondo, unica via per la consapevole conquista della felicità.  

Ancora più consistenti appaiono le reminiscenze della poesia di Ovidio
45

 nei 

versi del poema romeno, che si apre con un’immagine ripresa dall’epistola Ad 

ingratum, quella del tenue filo reggente tutte le cose umane: “Omnia sunt hominum 

tenui pendentia filo: / et subito casu, quæ valuere, ruunt” (Epistulæ ex Ponto: IV, 3, 

35), che svolge, come i versi del poeta latino, il topos dell’azione distruttrice del 

tempo: “Tempus edax rerum, tuque, invidiosa vetustas / omnia destruitis vitiataque 

dentibus ævi / paulatim lenta consumitis omnia morte” (Metamorfosi: XV, 234–

236); che definisce con similarità di termini il carattere essenziale della Fortuna: 

“Haec dea non stabili quam sit levis orbe fatetur, / quae summum dubio sub pede 

semper habet. / Quolibet est folio, quavis incertior aura. / Par illi levitas, improbe, 

sola tua est” (Epistulæ ex Ponto: IV, 3, 31-34) e che, infine, insiste, come già nei 

Tristia, sull’instabilità di quella dea mendace e ingannatrice, sempre pronta a 

cambiare di passo e ad abbattere chi aveva innalzato: “Passibus ambiguis Fortuna 

volubilis errat / Et manet in nullo certa tenaxque loco” (Tristia: V, 8, 15–16). 

Sul medesimo argomento del trascorrere inesorabile del tempo si esprimerà, 

sul finire del secolo seguente, il primo autentico poeta romeno, Ion Budai-Deleanu, 

che si porrà, tuttavia, agli antipodi della visione pessimistica di Viiaţa lumii. 

L’autore della Ţiganiada [‘Zingareide’] fa suo l’invito oraziano, accoglie la solleci-

tazione di Lorenzo de’ Medici a non lasciarsi sfuggire le gioie dei giorni più vitali, 

quelli della giovinezza, dischiude per un attimo il verso alla struggente malinconia 

di Pierre de Ronsard:  

Să iubim dar și noi până în față / Rumeioară sângele ne joacă, / Până avem o 

logodnică soață, / Pân-încă n-ajungem la soroacă, / Că vârsta scapătă, vremea zboară, 

/ Nice mai întoarce-a doao oară (Budai-Deleanu 2011: 88), 

ma la bandisce subito e vi insinua note di ilare giocosità, quando contrappone l’im-

peto di impulsi e passioni degli ardenti anni giovanili alla greve incapacità della 

spenta vecchiaia, lacerata da tosse, mal d’ossa e fiacchezza di membra: 

                                                 
45 Si vedano, in proposito, lo studio di Nicolae Lascu (Lascu 1941) e quello più recente della 

classicista romena Mihaela Paraschiv, che coglie le nutrite suggestioni ovidiane nel testo poetico di 

Costin (Paraschiv 2006–2007). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

193 

 

Să iubim! până în tinere vine / Sângele saltă și să răvarsă; / Să iubim pân-a iubi 

ne vine, / Răcorind inima de dor arsă, / Ca nu cumva apoi, odinioară, / Cum că n-am 

iubit rău să ne pară // (Budai-Deleanu 2011: 89), 

perché il poeta romeno si confronta con i grandi problemi dell’esistenza non dal-

l’alto di rigide convinzioni religiose o etiche, ma sulla scorta di un’accettazione 

stoica della realtà, non priva di un senso dell’umorismo che lo induce a sorridere di 

sé stesso, prima ancora che degli altri (Senatore 2015: XXXI-XXXII). 

Spigolando tra la prosa degli autori antichi si colgono notazioni sulle sorti 

dell’uomo dalle quali traspare la palese vicinanza con le formulazioni di Viiaţa 

lumii. Così, nel proemio della Storie, quando parla del declino di talune città greche 

e dell’ascesa di altre, Erodoto si dice “consapevole che la felicità umana non resta 

mai ferma nello stesso luogo” (Storie: I, 5), e Costin ne riprende alla lettera il 

concetto quando canta “Norocul la un loc nu stă, într-un ceas schimbă pasul” (Costin 

1967: 164) e “Că Dumnezeu au vîrstat toate cu sorocul, / Au poruncitu la un loc să 

nu stea norocul” (Costin 1967: 164). Né la diversità dei termini, ‘felicità’ nello 

storico, ‘fortuna’ nel cronachista, costituisce un ostacolo a tale identificazione, 

perché negli autori dello spazio culturale greco, come del resto in tutte le lingue 

indoeuropee, la voce che indica la felicità ha mantenuto uno stretto legame con 

quella che designa la fortuna (si pensi solamente alla loro coincidenza nel tedesco 

Glück e nel latino felicitas); si è, cioè, conservata in entrambe “l’idea che la felicità 

sia una questione di fortuna e di destino e che pertanto non dipende da noi” (Minois 

2010: 51). 

Alcune delle formulazioni di Costin si rinvengono in Sallustio: “Postremo 

corporis et fortunæ bonorum ut initium, sic finis est; omniaque orta occidunt, et 

aucta senescunt” (Bellum Iugurthinum: 2) e, soprattutto, in Seneca, presente nelle 

biblioteche di tutti i collegi gesuitici, sia con le opere filosofiche, ricche di austera 

saggezza, concentrata sovente nel volgere breve di una sentenza: “Ita est: nihil 

perpetuum, pauca diuturna sunt; aliud alio modo fragile est; rerum exitus variantur, 

ceterum quidquid coepit et desinet” (De consolatione: I,1); “Omnia humana brevia 

et caduca sunt et infiniti temporis nullam partem occupantia” (De consolatione: XX, 

8); “Urbes constituit ætas, hora dissolvit. Momento fit cinis, diu silva” (Naturales 

quæstiones: III, 27, 2), sia con quelle teatrali, la cui trama tocca l’acme della 

tensione drammatica proprio con la rappresentazione della rovinosa caduta dei 

potenti: “Quidquid in altum Fortuna tulit, / ruitura levat” (Agamemnon: I, 101–102). 

Questi rinvii alla Fortuna nel dipanarsi fausto o infausto delle vicende umane 

intridono molte delle opere della letteratura latina: 60 sono nell’Eneide le occorrenze 

del termine, 117 nella poesia di Ovidio, 73 nelle tragedie di Seneca e ben 144 nel 

Bellum civile, la Pharsalia, del nipote di quest’ultimo, Marco Anneo Lucano (Canter 

1922: 82). Anche gli autori cristiani, in primo luogo Lattanzio, non lesinano 

sdegnate invettive contro le malefatte di quella dea potente, ma incostante e iniqua: 

O Fortuna potens, ac nimium leuis, / Tantum iuris atrox, quæ tibi vindicas, / 

Evertisque bonos, erigis improbos, / Nec servare potes muneribus fidem. / Fortuna 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 194 

immeritos auget honoribus: / Fortuna innocuos cladibus adficit (Poetæ latini minores 

MDCCLXXXII: 386–387)
46

. 

Anche nei versi di Viiaţa lumii domina il gioco mutevole della Fortuna che 

ricolma di illusioni gli uomini, si compiace talora di elevarli a posizioni eminenti, 

ma è ancora più rapida nell’abbatterli e sprofondarli negli abissi della rovina e della 

disperazione: “Norocului i-au pus nume cei bătrîni din lume, / Elu-i cela ce pre mulți 

cu amar să afume. / El sue, el coboară, el viiața rumpe, / Cu soțiia sa, vremea, toatele 

surpe” (Costin 1967: 164); campeggia il Tempo che dà principio agli imperi della 

Terra e ne decreta, con fredda determinazione, la fine: “Vremea începe țările, 

vremea le sfîrșaște, / Îndelungate împărății vremea primenéște. / Vremea petrece 

toate; nici o împărăție / Să stea în veci nu o lasă, nici o avuție / A trăi mult nu poate 

[…]” (Costin 1967: 164–165); si staglia il Mondo ingordo che va a caccia con un 

sacco e stermina tutti, anziani e giovani, senza distinzione:  

Nimenea nu-i bun la lume, tuturor cu moarte / Plǎteşte osteneala, nedireaptǎ 

foarte, / Pre toţi şi nevinovaţi, ea le tae vacul. / O, vrǎjmaşǎ, hicleanǎ, tu vinezi cu 

sacul, / Pre toţi îi duci la moarte, pre mulţi fǎrǎ dealǎ, / Pre mulţi şi fǎrǎ vreme duci la 

aceasta cale (Costin 1967: 166); 

si profila la Morte inesorabile che calpesta le casupole dei poveri e le dimore dei 

ricchi, pareggiando le schiere degli umani, senza discrimine di censo o di rango, di 

bellezza o di prestanza: “Moartea, vrǎjmaşa, într-un chip calcǎ toate casǎ. / 

Domneşti şi-mpǎreşti, pre nime nu lasǎ, / Pre bogaţi şi sǎraci, cei frumoşi şi tare” 

(Costin 1967: 166), quasi a ricordare l’analoga immagine tratteggiata da Orazio nei 

Carmina, la pallida morte che bussa con piede imparziale a tuguri e palazzi reali: 

“Pallida mors æquo pulsat pede pauperum tabernas / Regumque turres. O beate 

Sexti, / Vitæ summa brevis spem nos vetat inchoare longam” (Carmina: 1, 4, 13–15). 

Già in molti passi della narrazione cronachistica l’ombra minacciosa della 

morte incombe tanto sulla miserevole popolazione, sottomessa all’arbitrio dei 

potenti, quanto sul capo di sovrani, pretendenti alla corona, boiardi, protagonisti e 

vittime del convulso dipanarsi della lotta politica. Sulla falsariga di una rilettura 

cristiana della vicenda umana e nella cornice della visione barocca del mondo, 

quella presenza ossessiva connatura i versi di Viiaţa lumii. Il testo gronda di immagini 

funeree, rese tangibili e attuali con il ricorso a un adeguato bagaglio lessicale, dove 

si reiterano termini legati al concetto di fine
47

 e di rovina
48

. La Fortuna, il Tempo e il 

Mondo, ecco la triade devastante che, in una con l’ancella Morte, svolge 

un’inesorabile funzione di flagello e di devastazione nella storia dell’umanità e si 

guadagna la parte di nefasta protagonista nei versi del poemetto romeno: “Vremea 

lumii soție și norocul alta, El a sui, el a surpa, iarăși gata” (Costin 1967: 165). 

                                                 
46 Dopo avere in questi e nei successivi versi delineato la condotta della sfuggente dea, il “Cicerone 

cristiano” le riserva una serie di epiteti disposti in un crescendo di sempre maggiore negatività – 

variabilis, inconstans, fragilis, perfida, lubrica (Poetæ latini minores MDCCLXXXII: 386–387). 
47 Sono 5 le occorrenze della voce moarte, rispettivamente 3 e 2 quelle dei termini corradicali, il 

verbo a muri e l’aggettivo muritoriu; 5 le occorrenze del sinonimo [s]fârşit (al quale si aggiunge il 

verbo della stessa radice a sfârşi); infine, sono almeno 3 quelle del verbo a sǎ [pe]trece. 
48 Sono più di 15 i termini che indicano la distruzione, il declino, la caduta – verbi (a cǎlca, a 

cobori, a rupe, a stinge, a surpa, a tǎia e così via) e sostantivi (cǎdere, pierire e ancora altri). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

195 

 

Il momento ineluttabile della resa dei conti non attende i soli nati da uomo, 

ma è segnato dall’Onnipotente per tutto l’universo dei mondi, roso come da un tarlo 

interiore, l’angosciante presentimento della fine, perché, come osserva Ioana Em. 

Petrescu: 

Lumile lui Costin cunosc o singurǎ mişcare (prezentǎ mai târziu, ca ipotezǎ a 

unei perpetue agonii cosmice, şi-n eminesciana Memento mori): curgerea, rostogolirea 

spre hǎuri, nǎruirea în moarte (Petrescu 2002: 59). 

E su questo aspetto spinge il pedale anche Manolescu, quando riprende e 

integra le conclusioni di altri storici e critici letterari, caratterizzando così l’essenza 

del poema ‘lirico-filosofico’ di Costin: 

Toţi comentatorii au constatat in Viiaţa lumii […] vizionarismul moral, 

privirea amarǎ aruncatǎ deopotrivǎ asupra cosului şi asupra istoriei umane de cǎtre un 

spirit prǎpǎstios şi escatologic, care simte pretutindeni fragilitatea, instabilitatea şi 

agonicul, exprimându-se în stilul plastic şi tranşant al patimilor creştine (acelaşi de la 

Ivireanul), anticipând gnomismul din eminesciana Glossǎ (Manolescu 2008: 29). 

Al pari degli astri del cielo che si spegneranno e precipiteranno dal 

firmamento, il mondo è, dunque, destinato a perire tra vampate di fiamme 

distruggitrici, nell’apocalittica visione della fine dei tempi: 

Ceriul faptu de Dumnezeu cu putere mare, / Minunată zidire, și el fîrșit are. / 

Și voi, lumini de aur, soarile și luna, / Întuneca-veți lumini, veți da gios cununa. / Voi, 

stele iscusite, ceriului podoba, / Vă așteaptă groaznică trîmbiță și doba. / În foc te vei 

schimosi, peminte, cu apa (Costin 1967: 163–164). 

Al fine di rappresentare in maniera più immediata e plastica il rapido 

trascorrere dell’uomo sul proscenio del mondo Costin ricorre all’abusata formula 

dell’Ubi sunt? che in terreno culturale romeno era già stata ripresa, tra gli altri, da 

Neagoe Basarab nei suoi ammaestramenti al figlio
49

, composti in slavone nell’alveo 

di una lunga tradizione parenetica che affondava le radici nelle lettere bizantine 

(pensiamo in particolare agli scritti di Basilio I il Macedone e di Costantino 

Porfirogenito) e che in area slava trovava un più immediato riferimento nel 

testamento spirituale rivolto ai figli dal principe di Kiev Vladimir Monomach, il 

Poučen’e [Insegnamento]. Nel mezzo dell’opera il voivoda valacco, colto 

dall’empito lirico, compiange con efficacia e nitore di immagini lo sfiorire e il 

decomporsi della bellezza femminile: 

Unde iaste acum frumuseţea obrazului? Iatǎ, s-au negrit. Unde iaste rumeneala 

feţei şi buzele cele roşii? Iatǎ, s-au veştejit. Unde iaste clipeala ochilor şi vederilor 

tale? Iatǎ, se topirǎ. Unde iaste pǎrul cel frumos şi pieptǎnat? Iatǎ, au cǎzut. Unde sînt 

grumazii cei nétezi? Iatǎ, s-au frînt. Unde iaste limba cea repede şi desluşitǎ? Iatǎ, au 

tǎcut. Unde sînt mînele cele albe şi frumoase? Iatǎ, s-au deznodat… (Basarab 2001: 

126). 

                                                 
49 Dei quali Ivan il Terribile si attribuì la paternità per attestare la solidità della propria fede 

ortodossa e la limpidezza della propria dirittura morale quando, nel 1557, sollecitò dal patriarca di 

Costantinopoli l’investitura imperiale di Russia, come ha scoperto un ventennio fa lo storico Ion 

Dumitriu-Snagov (Monumenta Romaniæ Vaticana 1996: 13–46).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 196 

Un compianto espresso meno di un secolo prima da François Villon nelle 

strofe nostalgiche della Ballade des dames du temps jadis che sfociavano nello 

struggente interrogativo del celebre ritornello “Mais où sont les neiges d’antan?”  

L’autore di Viiaţa lumii ricorre a tale formula retorica già presente nelle opere 

dei Padri della Chiesa, in particolare in quelle di Giovanni Crisostomo
50

, che attra-

verso la mediazione bizantino-slava erano confluite in terra romena e ne avevano 

influenzato la scrittura letteraria. Su quel topos, divenuto un luogo comune nelle 

letterature d’Europa in epoca medievale
51

, s’incardina un non breve squarcio del 

poema, dove sono passati in rassegna illustri personaggi della storia universale:  

[…] Unde-s cei din lume / Mari împărați și vestiți? Acu de-abiia nume / Le-au 

rămas de poveste. Ei sîntu cu primejdii / Trecuți. Cine ai lumii să lasă nădejdii? / 

Unde-s ai lumii împărați, unde iaste Xerxes, / Alixandru Machidon, unde-i Artaxers, / 

Avgust, Pompeiu și Chesar? Ei au luat lume, / Pre toți i-au stinsu cu vreme, ca pre 

niște spume (Costin 1967: 165). 

Il motivo era talvolta concorrente con un’altra interrogazione retorica, quella 

dell’Ubi nunc? che esprimeva un senso di pungente derisione delle realizzazioni 

umane, destinate a essere cancellate dalla faccia della Terra. Proprio il già citato 

Piccolomini, che contribuì a diffondere negli ambienti intellettuali, e a confermarla 

grazie all’innegabile autorità di brillante umanista, la teoria dell’origine latina del 

popolo romeno (Armbruster 1977: 52), ne farà il punto centrale di una delle tante 

orazioni, quella intitolata De Constantinopolitana clade et bello contra Turcos 

congregando, finalizzata a raccogliere le forze cristiane per una novella crociata, 

questa volta con un diverso obiettivo, l’esecrando nemico ottomano: 

O nobilis Græcia ecce nunc tuum finem, nunc demum mortua es? Heu quot 

olim urbes fama rebusque potentes sunt extinctæ. Ubi nunc Thebæ, ubi Athenæ, ubi 

Mycenæ, ubi Larissa, ubi Lacædæmon, ubi Corinthiorum civitas, ubi alia memoranda 

oppida, quorum si muros quæras, nec ruinas invenias? (Piccolomini MDCCLV: 268). 

Riannoda il componimento romeno alla mentalità barocca anche il non raro 

rifrangersi di antitesi, apertamente formulate o appena suggerite
52

, quel mezzo 

stilistico fondato sull’accostamento di unità semantiche contrapposte che in Costin 

                                                 
50 La formula, che in greco assumeva la dizione poù eisín, ripetuta nelle argomentazioni del Trat-

tato a Teodoro: 

Dove sono quelli che incedevano nella piazza con molta boria e uno stuolo di 

accompagnatori, gli uomini vestiti di seta che emanavano profumi, davano da mangiare ai parassiti 

e si recavano sempre a teatro? Dove è ora quella loro ostentazione? Se n’è andata. La sontuosità dei 

pranzi, lo stuolo dei musicisti, l’ossequio degli adulatori, il frequente riso, la rilassatezza del-

l’anima, la dispersione dei pensieri, la vita languida, molle, inutile, dove sono ora? Tutto questo è 

volato via (Giovanni Crisostomo 2004: 74), 

era ben nota ai lettori del Medioevo romeno, e lo stesso Costin l’avrà incontrata nell’opera di Neagoe 

Basarab, nel brano da noi poc’anzi citato. 
51 Quella domanda era passata finanche nel corpo di un testo agli antipodi, per contenuto e finalità, 

delle dolenti considerazioni sulle sorti umane, quel Gaudeamus igitur destinato a diventare, in una delle 

tante varianti, l’inno della spensierata goliardia germanica: “Ubi sunt qui ante nos in mundo fuere? / 

Vadite ad superos / transite ad inferos / hos si vis videre” (apud Pastore 2006: 274). 
52 “El a sui, el a surpa, iarăși gata” o “El sue, el coboară, el viiața rumpe” (Costin 1967: 164).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

197 

 

non prende le mosse dalla volontà di stupire il lettore con un ricercato gioco 

retorico, ma sgorga naturale dall’analisi del mondo reale
53

. In fondo, tutto il 

canovaccio del poema è imbastito sull’opposizione tra la vita e la morte, che trova 

incisiva espressione in versi come “Naștem, murim, o dată cu cei ce să trece” 

(Costin 1967: 166); “Născîndu-ne, murim; murind ne facem cenuşă” (Costin 1967: 

167). Forse, più che di opposizione tra i due principi, si dovrebbe parlare di una 

sorta di loro consustanzialità, già presagita da scrittori antichi come Marco Manilio 

(“nascentes morimur, finisque ab origine pendet” (Astronomica: 4, 16) e 

ossessivamente ripetuta, con finalità meramente esteriori, nel brulichio del concettismo 

barocco, dalla Polonia all’altro capo del continente europeo, tanto che nel Sueño de 

la Muerte lo spagnolo Francisco De Quevedo Villagas si esercitava e giocava con 

accostamenti simili: “y lo que llamays morir, es acabar de morir, y lo que llamays 

nacer, es empeçar a morir, y lo que llamays viuir, es morir viuendo” (Quevedo Vil-

lagas 1628: 73). 

Il disfacimento delle membra attanagliate dalla morte, già descritto da 

Giovanni Crisostomo nelle pagine del Trattato a Teodoro: 

Che cosa ne è stato del corpo che godeva di tanta cura e igiene? Recati presso 

la tomba, osserva la polvere, la cenere, i vermi, il fetore di tutto il resto: osserva e 

gemi amaramente (Giovanni Crisostomo 2004: 74) 

e raffigurato in tanti affreschi e bassorilievi medievali, si conquista, con toni simili, 

il primo piano nell’epilogo di Viiaţa lumii: “În lut şi în cenuşă te prefaci, o, oame, / 

În viiarme, după care te afli în putoare” (Costin 1967: 167). 

Il poema si riscatta, tuttavia, per un duplice ordine di motivi da conclusioni a 

tinte fosche e pessimistiche, perché l’autore appare, anzitutto, convinto che sia 

possibile sfuggire all’infelicità, tenendosi lontano dalle cure del mondo: “Viețuiți în 

ferice, carii mai puține / Griji purtați de-a lumii; voi lăcuiți bine” (Costin 1967: 167) 

e improntando la propria condotta ai dettami dell’unico antidoto contro gli affanni 

dell’esistenza, la ragione, che ammonisce a procedere, nelle res secundæ, con 

circospezione, senza illudersi sulla continuità del momento propizio, e sprona a 

porsi, in quelle adversæ, all’ostinata ricerca di un sia pur lieve spiraglio di luce nelle 

tenebre della realtà contingente, senza smarrirsi d’animo: “Nime lucruri pre voe de 

tot să nu crează, / Nime-n grele, nădejdea de tot să nu piarză” (Costin 1967: 165). 

Richiamandosi alla sentenza del Medioevo latino “Quidquid agis, prudenter 

agas et respice finem”
54

, una norma di saggezza che affondava le radici nel pensiero 

biblico e aveva già trovato espressione nei versi ovidiani (Tristia: I, 4, 55), Costin 

esorta il lettore a uniformarsi a quel principio: 

                                                 
53 Dámaso Alonso annotava a proposito del carattere non artificioso che può assumere tale figura 

retorica: “La classificazione dicotomica ‘per contrari’ è continuamente suggerita dalla realtà, è un 

eterno quadro mentale e direi quasi una categoria speciale della nostra conoscenza: sorge, cioè, 

costantemente dalla vita stessa” (Alonso 1971: 33). 
54 Secondo la tradizione, l’adagio costituiva il nucleo essenziale di una pungente risposta di Solone 

a Creso, che s’inorgogliva anzitempo dei propri successi. Attestato nelle favole di Esopo (XXII, 5), era 

divenuto popolare in epoca medievale, quando fu inserito nella raccolta Gesta Romanorum come la 

prima delle tre norme di comportamento consigliate da uno scaltro mercante all’imperatore 

Diocleziano, che l’avrebbe altamente apprezzata (Gesta Romanorum M.D.L.V.: 361–362).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 198 

Orice faci, fă, și caută fîrșitul cum vine. / Cine nu-l socotește, nu petrece bine. / 

Fîrșitul ori laudă, ori face ocară, Multe începături dulci, fîrșituri amară. / Fîrșitul cine 

caută vine la mărire; / Fapta nesocotită aduce perire (Costin 1967: 166), 

a non riporre eccessiva fiducia nell’intrecciarsi favorevole delle circostanze, a tenere 

sempre presenti l’inconoscibilità e l’imprevedibilità degli eventi: 

Neştiutoare firea omeneascǎ de lucruri ce vor fie pre urmǎ. Ce pentru un lucru 

sau doaǎ pre voie ce i sǎ prilejescŭ, bietul om purcede desfrînatŭ şi începe lucruri 

peste puterea sa şi apoi acolo gǎseşte perirea (Costin 1965: I, 12). 

In secondo luogo, alla luce della visione cristiana del mondo che gli è 

congeniale, nel distico conclusivo del poema addita la possibilità di riscatto e di 

conquista della vita eterna, fosse pure grazie a una sola opera buona: “ Una fapta, ce-

ţi rămîne, buna, te lăţeşte, / În ceriu cu fericie în veci te măreşte” (Costin 1967: 167), 

una sola tra le tante che i predicatori della Compagnia di Gesù indicavano ai fedeli, 

in unione con il timore di Dio, negli accesi sermoni e negli scritti di devozione
55

.  

Il tradizionale sistema del sacro, che aveva subito sostanziali incrinature nelle 

speculazioni dei pensatori rinascimentali, rimane dunque saldo nella mente e nelle 

realizzazioni poetiche di Costin
56

, tutte ispirate dai testi canonici del cristianesimo, 

dalla Bibbia alla Patristica, quando non se ne configurino per ampi stralci come vere 

e proprie parafrasi. È, a esempio, il caso del componimento Stihuri împotriva 

zavistei [Versi contro l’invidia], che si fonda quasi per intero sulla parola della Sacre 

Scritture
57

 : 

“Zavistnicului ieste acesta norocul, / Gîtlanul lor, mormîntul destupat cum 

cască. / Limbile lorŭ gata tot să ocărască. / Să le fii giudeţ, Doamne, din gînduri să 

cază, / Ocări care facŭ ei pre sine să vază” (Costin 1965: II, 120). 

E però lo scrittore palesa altrove, nel tessuto delle cronache, la capacità di af-

francarsi dalla soggezione acritica alle istanze della fede, quando, nell’esposizione 

dei fatti storici, approva l’azione di quei sovrani che, guidati anzitutto dalla 

scaltrezza politica, non ne erano stati condizionati e avevano in tal modo evitato più 

gravi danni al proprio paese. Lo attestava il caso del voivoda Gaspar Graziani, 

criticato per altri motivi
58

, ma elogiato per l’accorta ed equilibrata politica estera che 

aveva risparmiato alla Moldavia ulteriori lutti e rovine:  

De laudă este hie la care domnŭ să hie spre partea creştinească, că aceasta ţară 
căci trăieşte aşea în statul său pănă acmu, pentru ţări creştine stă pănă astădzi în 
rîndurile sale, însă cu înţelepciune, nu fără socoteală şi fără temeiŭ, în loc de folosul 

                                                 
55 Predicava dal pulpito il gesuita Paolo Segneri, contemporaneo del cronista moldavo: “Fa opere di 

giustizia, di umiltà, di ubbidienza, di misericordia, di purità, di prudenza, di pietà, di fortezza, ed altre 

infinite: qui timet Dominum, faciet bona” (Segneri M.DCC.XIV.: III, 404).  
56 Quando leggiamo: “În realitate ne aflǎm în faţa unei creaţii poetice originale, prima de acest fel 

în literatura românǎ, de esenţǎ laicǎ […]” (Vîrjoghe 1991: XVIII), concordiamo in pieno sulla 

sottolineata originalità del poema, ma dissentiamo dall’affermazione della sua “essenza laica”. 
57 “La loro gola è un sepolcro aperto; / con le loro lingue hanno tramato frode”. / “Sotto le loro 

labbra c'è un veleno di serpenti” (Romani 3:13). 
58 Costin non lo ritiene idoneo alla carica di voivoda (ottenuta peraltro con macchinazioni poco 

limpide) a causa dell’origine straniera, in ogni caso, non italiana, come scrive (“Gaşpar-vodă era omŭ 

de neamul său italianŭ, cum dzicemŭ la noi în ţară, frîncŭ” (Costin 1965: I, 36), bensì croata. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Il poema „Viiaţa lumii” di Miron Costin, specchio e voce di un’epoca buia 

 

 

 

199 

 

ţărîi să-i aducă pierire, cum sau prilejitŭ amu şi în vremile noastre în cîteva rînduri, de 
adusésă a mulţi nesocoteala şi nebunia, mare cumpănă acestui pămîntǔ (Costin 1965: 
I, 37). 

L’ordito degli scritti di Costin è caratterizzato da frequenti pause di riflessione 
sui nodi irrisolti della condizione umana, nelle quali il pensiero si condensa nella 
brevità di una massima. Questo voluto tono aforistico e didascalico, che ne 
costituisce l’originalità rispetto all’opera della gran parte dei cronachisti moldavi e 
valacchi

59
, assume maggiore rilievo e incisività nell’ampia e variegata trama di 

Letopiseţul Țǎrîi Moldovei […], narrazione storica e, insieme, lezione di vita. Il 
modello seguito sono i versi di Viiaţa lumii, un autentico scrigno sapienziale per 
l’uomo che nel mondo vive e si agita. Già nella prefazione al poema l’autore 
annotava: “cum iaste de lunecoasă şi puţină viiaţa noastră şi supusă pururea prime-
jdiilor şi primenelilor” (Costin 1967: 160) e nel testo sentenziava: “Norocul la un 
loc nu stă, într-un ceas schimbă pasul” (Costin 1967: 164); “nici o avuție / A trăi 
mult nu poate” (Costin 1967: 165), “Nu-i nimica să stea în veci, toate trece / lumea; 
Toate-s nestătătoare, toate-s niște spume” (Costin 1967: 165), ma è nel corso della 
cronaca che dischiude ancora più volentieri il discorso a wellerismi, aforismi e 
proverbi, a volte di derivazione popolare, altre volte di ascendenza biblica e, in casi 
più ristretti, riferibili a testi letterari antichi o moderni: “Bine dzice sfînta Evan-
ghelie: ‘Cu ce măsură măsuri, măsura-ţi-să-va’” (Costin 1965: I, 14); “Banii răsco-
lescǔ împărăţiile şi mare cetăţi le surupă, cum să dzice cu un cuvîntǔ leşescǔ: Sula 
de auru zidiul pătrunde” (Costin 1965: I, 23); “Ce, precum dzice Isus Sirah: ‘Vai de 
acéie cetate unde este domnul tînărǔ’” (Costin 1965: I, 25); “Ce binele pururea este 
gingaş, şi pentru păcatele oamenilor nu în multă vréme stătătoriŭ” (Costin 1965: I, 
73); “O! nestătătoare şi niceodată încredinţate lucrurile a lumii, cum vîrsteadză toate 
şi turbură şi face lucruri împrotivă! Cîndǔ cu cale să fie frică celorǔ mai mici de cei 
mai mari, iară cursul lumii aduce de este de multe ori celui mai mare de cei mici 
grije” (Costin 1965: I, 78); “Fericiţi sîntǔ împărăţii, craii, domnii, carii domnescǔ 
aşea, să le hie de cei mai mici niciodată siială” (Costin 1965: I, 78); “Neştiutor 
gîndul omenescŭ singur de sine la ce merge şi la ce tîmplǎri apoi soseşte” (Costin 
1965: I,. 80); “Şi bine au dzis unul: ‘Bella momentis constant’, adecă ‘Războaiele în 
clipala ochiului stau’” (Costin 1965: I, 100); “Pentru acéia bine dzice un dascăl: ‘Si 
qui sunt in superiore valetudinis grada, dum in eodem permanere non possunt, 
cadunt in deterius’, adecă ‘Céia ce sintǔ în scara vîrtuţii acea mai de sus, neputîndǔ 
a sta tot într-acéle stepene, cad foarte la mare slăbiciune’” (Costin 1965: I, 113); 
“Şérpele, pănă nu ridică capul din iarbă să-l loveşti” (Costin 1965: I, 118); “Orbŭ 
nărocul la suiş şi lunecos a stare la un loc, grabnicŭ şi de sîrg pornitoriŭ la coborîş” 
(Costin 1965: I, 177); “Iară nestătătoare şi lunecoase hirile omeneşti! La greu şi la 
nevoie cineşi de sine să stea, şi apoi şi cela, şi celalaltŭ mai lesne pierŭ!” (Costin 
1965: I, 184). 

(segue nel prossimo numero) 

                                                 
59 Osserva Doina Curticǎpeanu: 

Spre deosebire de Ureche şi Neculce, în scrierile cǎrora omul trǎieşte în realitatea imediatǎ, 

asaltat de vicisitudini fizice, la Costin el se naşte ‘în realitatea lui moralǎ’ [il virgolettato è di Tudor 

Vianu. N. d. A.], cu o acutǎ conştiinţǎ a rǎului pricinuitǎ de cumplitele vremi (Curticăpeanu 1975: 267).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adriana SENATORE 

 200 

Miron Costin’s Poem The Life of the World,  

a Mirror and Voice of a Dark Age (I) 

The major writer of seventeenth-century Moldovan chronicles, Miron Costin 

inaugurated his literary career with the poem The Life of the World, composed prior to 1673. 

A successful synthesis of the immutable values of classical culture and the spiritual needs of 

a troubled century, the work was a near-absolute novelty in the literary scene of the time with 

respect to its genre; as for its ideological contents, on the other hand, it was concerned with 

the unsolved issues on the human condition authors had been trying to tackle since classical 

Greek and Roman times through the Middle Ages and up to the author's days, where they 

had found a timid expression in the early days of Romanian literature. Costin's use of the 

verse can be explained in the light of his education at a Polish Jesuit college, where, among 

other subjects, ars poetica was taught. This was not simply studied by passively reading and 

analysing the poetry of Greek and Latin classics, but was personally revitalized through 

practical composition exercises. Interestingly, Costin felt the need to accompany his work 

with an introduction expounding the reasons for such a choice as well as illustrating the 

versification technique adopted; in order to do this, Costin adjusted the short essay's contents 

– the first ever to have addressed issues in metrics, prosody, and literary theory in the 

Romanian culture – to the level of its potential readers' cultural background.  

The author's school experience, as well as his didactic intentions, found thus 

expression in The Life of the World, which reflects the reality of seventeenth-century 

Moldova, where the socio-economic conditions, already weighed down by the tax imposed 

by the Sublime Porte, were getting worse due to the struggle for power between the most 

ambitious exponents of the great aristocratic families, when the Country became a land of 

conquest for hegemonic powers – i.e. Poland, Tsarist Russia, and the Ottoman Empire. The 

tone of poem was made even gloomier by the poet's personal life, as he had known not only 

the splendor of his social position (Costin held important diplomatic posts and had a brilliant 

career in the civil service), but also the dangers of the battlefield, the sadness of exile, and 

the poison of political struggle. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:13:24 UTC)
BDD-A22774 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

