
137

Sergiu Mişcoiu
Assistant

Faculté d’Etudes Européennes, Université Babeş-Bolyai 
Val-Codrin Tăut

Journaliste

Abstract : The following article tries to forward a non-political interpretation 
of Francophony, as Francophony still pretends to play a first range role within 
the new global order. Without denying the political importance of Francophony, 
we believe that it should primarily be consistent with the linguistic behaviour 
of the citizens.

Mots-clés : francophonie, linguistique

Quand on parle aujourd’hui de la francophonie, on envisage le plus souvent 
une politique qui vise à préserver et à élargir l’espace d’influence de la langue 
française. C’est pour cela que pour beaucoup de théoriciens, cette stratégie 
francophone ne représente pas qu’un mécanisme défensif contre l’expansion 
anglophone privilégie par la mondialisation du libéralisme à l’échelle du monde 
entier. Cette situation soulève une question : est-ce que  la résistance à la 
domination de l’anglais peut s’opérer à travers une francophonie qui défende 
une langue immuable ? Mais, si aujourd’hui la position du français est menacée 
par l’hégémonie de l’anglais, il ne faut pas oublier ces les langues se sont 
imposées de façons similaires. Les deux sont les héritières de l’appareil colonial 
du XIXe siècle, qui assurait la domination politique aussi à travers des moyens 

 Synergies Roum
anie  n°2 - 2007 pp. 137-142

Mon attachement au français a des formes que 
parfois je juge « névrotiques ». Je me sens perdu hors 
du français. Les autres langues, celles que plus ou 
moins maladroitement je lis, déchiffre, parle parfois, 
ce sont des langues que je n’habiterai jamais. 

       Jacques Derrida

Résumé : L’article ci-dessous essaye d’avancer une interprétation 
dépolitisante de la francophonie, dans la mesure où celle-ci prétend 
encore jouer un rôle de premier rang dans le cadre de la nouvelle 
ordre globale. Sans nier l’importance politique de la francophonie, 
nous croyons que celle-ci doit se plier sur l’encadrement de la conduite 
linguistique du citoyen. 

La francophonie comme politique 
des espaces linguistiques

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:48:05 UTC)
BDD-A2257 © 2007 Gerflint



138

linguistiques et culturels. C’est pour cela qu’on doit poser une deuxième 
question : comment est-ce que la francophonie pourrait prendre sa distance 
par rapport à l’espace de domination coloniale de la France et notamment par 
rapport aux pratiques de l’époque.

Un autre réseau thématique dans lequel le concept de francophonie se manifeste 
de nos jours est la mondialisation. C’est peut-être pour cela que le concept de 
francophonie semble être marqué par une polysémie qui rende difficile une 
utilisation univoque. Si on suit les emplois courants du terme « francophonie », 
on constate qu’il y a du moins trois significations qui lui sont prêtés. En tout 
premier, être francophone nécessiterait que la personne en cause ait le français 
comme langue maternelle. Mais cet usage particulièrement restreint est loin 
d’être le seul possible. Dans une deuxième interprétation, être francophone 
signifierait l’utilisation du français en tant que langue officielle. Finalement, 
il y a des experts qui considèrent que la francophonie équivaut à un espace 
plus étendu, celui où le français est utilisé en tant que langue de culture. La 
première version est défendue par la chercheurs qui sont hantés par l’idée de 
la pureté linguistique et qui mettent en lumière l’ainsi dite capacité unique du 
français d’exprimer d’une manière précise des idées, des faits et des situations1. 
Pour illustrer la seconde vision, il y a le cas des pays autre que la France ayant 
choisi le français en tant que langue officielle. Dans ce cas, la francophonie 
consiste aussi dans le  fait que la France fournit des aides matériels aux pays 
francophones en difficulté. Finalement, la vision culturaliste de francophonie 
souligne le rôle modernisateur de l’usage préférentiel ou même exclusif du 
français notamment au sein des élites des pays en voie de développement au 
XIXe siècle2. 

Pour bien comprendre les rapports qui existent entre francophonie et 
mondialisation, on doit distinguer entre l’expansion à l’échelle planétaire 
du néo-libéralisme et l’essor des institutions à vocation globale. Bernard 
Cassen a distingué avec rigueur la mondialisation (ou globalisation) et 
l’internationalisation situant ces deux termes dans une certaine tension. Selon 
cet auteur, l’internationalisation représente une étape située entre le sentiment 
d’appartenance nationale et la conscience selon laquelle l’humanité forme 
un tout. On peut dire que l’internationalisation dépasse les structures de la 
nation sans les détruire. Selon Bernard Cassen, l’internalisation est aujourd’hui 
représentée par des institutions comme l’ONU, l’UNICEF ou l’UNESCO. 

Le spécifique du fonctionnement de ces institutions est de promouvoir un bien 
commun par les représentants des communautés nationales. De l’autre côté, 
il y a la mondialisation libérale. Selon Cassen, elle représente l’optimisation 
à l’échelle planétaire du capital. Ses acteurs privilégiés sont les marchés 
financiers, les banques internationales ou les compagnies d’assurances. Conçue 
de cette manière, la mondialisation a comme fonction principale la négation les 
structures de la nation. Elle renvoie seulement aux mécanismes de l’économie 
globalisée, dans laquelle les économies nationales sont déconstruites et 
réarticulées dans un ensemble qui fonctionne au niveau mondial. Bernard Cassen 
affirme que cette mondialisation ne représente pas en fait qu’une construction 
politique qui a comme effet le processus de dépossession des Etats, ce qui 

Synergies Roumanie n°2 - 2007 pp. 137-142
Sergiu Mişcoiu, Val-Codrin Tăut

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:48:05 UTC)
BDD-A2257 © 2007 Gerflint



139

équivaut en fin de compte à confisquer aux citoyens leurs libertés de…

Le concept d’internationalisation est proche de ce qu’Etienne Balibar a 
conceptualisé sous le nom « d’universalité réelle » ; celle-ci exprime le fait, 
unique dans l’histoire, que le monde dans son ensemble est immédiatement 
en communication avec lui-même. Cela veut dire que, tout en se sentant 
divergents dans leur intérêts et étrangers quant à la langue utilisée par chacun, 
les individus ont la possibilité d’être au courant de l’existence de l’autre. Il 
est hors de doute que la francophonie doit assumer une portée et une mission 
universelle. Mais, le seul appel à l’universalité n’est pas épargné par l’apparition 
des effets pervers : il y a d’un part un universalisme extensif ou hégémonique 
et, de l’autre part, on peut décrire un universalisme intensif qui est qualitatif, 
marqué par la revendication de l’égalité et la lutte contre la discrimination.   

Est-ce que la francophonie s’inscrit plutôt dans l’universalisme à tendance 
hégémonique ou bien constitue-t-elle un contrepoids à une mondialisation « à 
l’américaine » ? Pour répondre à cette question, il fallait opérer une recherche 
complexe sur les bases et les pratiques de l’Organisation Internationale de 
Francophonie. Pour cet article, nous allons nous contenter d’inventorier les 
arguments principaux qui soutiennent ces deux visions.
Il faut dire dès le début de cette discussion que la question d’en-haut ne suppose 
pas d’une manière obligatoire le positionnement opposé des deux possibiltés de 
réponse. En fait, tout en étant un contrepoids au système d’influence globaliste 
américain, la francophonie peut être soi-même un système d’influence et 
d’hégémonie. En fait, comment pourrait-on mieux « résister » face à la 
« domination américaine » exercée à travers les institutions à vocation globale 
sinon que par la création et le financement des structures reposant plutôt sur 
les mêmes règles d’organisation et ayant la même capacité d’influence ?

Quelque soit la réponse, il y a au moins deux arguments favorables au 
développement de la francophonie. En tout premier, celui de la diversité. 
Si la francophonie peut être comprise comme une alternative culturelle à 
l’anglophonie à vocation hégémonique, alors la francophonie est nécessaire 
au nom de la diversité. Tout en prenant pour une certitude l’idée que sans la 
diversité, toute culture est vouée à l’auto-implosion et tout en considérant le 
processus de constitution d’une culture globale anglophone, la francophonie 
apparaîtrait comme un nécessaire détour face à une route au bout de laquelle 
une alternative devrait se constituer de toute manière. Dans ces conditions-
ci, la francophonie, perçue comme un espace culturel alternatif ayant des 
fortes traditions déjà enracinées dans les pratiques collectives d’une partie 
considérable de l’humanité, répandue sur plusieurs continents, pourrait 
constituer la solution principale au monisme globaliste américain. 

En effet, la francophonie, organisée dans l’Origanisation Internationale de la 
Francophonie3, comprend des pays ayant des traditions francophones, entre 
lesquels il y a des liens profonds ; et ces liens-ci ne se résument pas à des échanges 
culturels, mais à des consultations à portée politique et économique.

Un deuxième argument relève de la sphère du socio-éconimique. Bien que 

La francophonie comme politique 
des espaces linguistiques

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:48:05 UTC)
BDD-A2257 © 2007 Gerflint



140

diverses de tous les poins de vue, les pays francophones semblent avoir une 
philosophie socio-économique qui tienne moins au libéralisme globaliste et plus 
à l’économie sociale du marché. Il est certain que tous les pays francophones 
ne sont pas non-libéraux (comme le Canada et les pays de l’Europe Centrale 
et Orientale), mai, pour la majorité des membres, la philosophie sociale et 
économique consiste dans le rejet du libéralisme radical et, à l’instar de la 
France, dans l’insitution du républicanisme social. Même si les bilans d’un 
tel système restent controversés, celui-ci constitue une alternative face au 
libéralisme d’inspiration américaine. Quand même, cet argument ne devrait 
pas s’appliquer pour étayer les régimes non-démocratique, qui emploient la 
diversité opar rapport « à l’américanisme » comme un élément rhétorique 
afin de se maintenir comme tels. Malheureusement, à la différence du 
Commonwealth, l’OIF est loin d’imposer pour l’instant des conditions strictes 
pour ses membres en ce qui concerne l’Etat de droit et la démocratie. En effet, 
les pressions exercées par l’organisation sur les pays membres de l’OIF dirigés 
par des dictateurs sont moins efficaces que celles exercées au sein des autres 
organisations qui comprennent des pays démocratiques.

Mais la vision monolythique selon laquelle tout espace linguistique est un 
espace forcément politique (ou du moins à vocation politique) est assez 
restrictive. En fait, elle pourrait faire place à une vision plus ouverte, selon, 
laquelle l’anglophonie, l’hispanophonie ... la francophonie représentent non 
pas des espaces avec lesquels les individus s’identifient, mais seulement des 
espaces d’inter-communication. Dans cette vision, la liberté individuelle 
de l’identification aux répères sociaux demeure intacte, puisque l’espace 
linguistique international n’est point contraignant : il se limite aux cadres inter-
communicationnels et n’interfère pas sur l’autonomie culturelle et politique 
des Etats et des autres structures qui assurent la vie en commun. Perçue de 
cette manière, la francophonie offre la possibilité de la communication dans un 
espace étendu à l’échelle planétaire sans faire tort à la diversité culturelle des 
nations. C’est dans ce sens qu’on pourrait interpréter la liberté relative – parfois 
considérée comme une laxité morale par rapport à l’universalité des droits de 
l’homme – accordée aux Etats au sein des organismes de la francophonie quant 
à leur propre manière de s’organiser et de se gérer. Et c’est bien dans ce sens 
que se dirige l’explication théorique ci-dessous.

Toute politique linguistique doit tenir compte de la structure interne de la 
langue. Les linguistes ont démontré déjà depuis longtemps que la langue est un 
système d’isoglosses4. Cela veut dire que, loin d’être un bloc monolithique, la 
langue est un organisme avec plusieurs régimes de fonctionnement. Cette thèse 
apporte aussi un changement référentiel, car la langue ne se rapporte plus 
au seul espace ethnique, mais aux divers noyaux intersubjectifs dans lesquels 
est immergé l’être humain. Une francophonie qui refuse d’être simplement un 
instrument de propagande doit, en premier lieu, décupler le rapport qui existe 
entre le monolinguisme et l’identité de la personne. Comme la montre Jaques 
Derrida, cette relation renforcée par la longue consolidation de l’Etat nation 
représente un véritable champ d’opacité :     

Synergies Roumanie n°2 - 2007 pp. 137-142
Sergiu Mişcoiu, Val-Codrin Tăut

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:48:05 UTC)
BDD-A2257 © 2007 Gerflint



141

Je suis monolingue. Mon monolinguisme demeure, et je l’appelle ma 
demeure, et je le ressens comme tel, j’y reste et je l’habite. Il m’habite. Le 
monolinguisme dans lequel je respire, même, c’est pour moi l’élément. Non 
pas un élément naturel, non pas la transparence de l’éther mais un milieu 
absolu. Indépassable, incontestable: je ne peux le récuser qu’en attestant 
son omniprésence en moi. Il m’aura de tout temps précédé. C’est moi. Ce 
monolinguisme, pour moi, c’est moi. Cela ne veut pas dire, surtout pas, 
ne va pas le croire, que je sois une figure allégorique de cet animal ou de 
cette vérité, le monolinguisme. Mais hors de lui je ne serais pas moi-même. 
Il me constitue, il me dicte jusqu’à l’ipséité de tout, il me prescrit, aussi, 
une solitude monacale, comme si des voeux m’avaient lié avant même que 
j’apprenne à parler. Ce solipsisme intarissable, c’est moi avant moi5.

Il faudrait donc qu’on dispose d’un modèle fondé sur l’hypothèse que les langues 
sont reliées entre elles par certains rapports dont l’étagement, nous permettant 
de présenter leurs relations en termes gravitationnels6. Selon ce model, autour 
d’une langue hypercentrale (l’anglais), gravitent ainsi une dizaine de langues 
super-centrales (le français, l’espagnol, l’arabe, le chinois, le hindi, le malais, 
etc...), autour desquelles gravitent cent à deux cents langues centrales qui 
sont à leur tour le pivot de la gravitation de quatre à cinq mille langues 
périphériques. A chacun des étages de ce système peuvent se manifester deux 
tendances, l’une vers un bilinguisme horizontal (acquisition d’une langue de 
même niveau que la sienne) et l’autre vers un bilinguisme vertical (acquisition 
d’une langue de niveau supérieur). Ces deux courants représentent le moteur 
dynamique, du modèle. Cette structure des langues se vérifie chaque jour. 

Les bilingues ou les plurilingues n’utilisent pas les langues dans les mêmes 
situations ni avec les mêmes fonctions, et l’analyse de leurs pratiques est 
nécessaire à l’élaboration de toute politique linguistique. La mondialisation, 
dans son aspect linguistique, implique en effet différents types de 
communication, du cercle familial à l’espace mondial, chaque individu se 
trouvant au centre de différents réseaux que nous pouvons représenter par 
une série de cercles concentriques correspondant à l’acquisition de différents 
registres, variétés ou langues, et synchroniquement à l’usage de ces variétés en 
fonction du contexte. Le premier cercle est celui de la communication la plus 
intime, la plus grégaire, la communication de type familial. Puis, l’on passe 
à la communication de voisinage, de quartier. Un troisième cercle pourrait 
représenter la communication régionale, un quatrième la communication 
publique à l’échelle nationale, etc... Si ces cercles permettent de visualiser 
l’interpénétration de ces différents niveaux, le passage de l’un à l’autre 
n’est pas nécessairement digital mais plutôt progressif, continu, et peut, sur 
le plan linguistique, correspondre soit à une adaptation de registre, soit à 
un changement de langue. Cette vision en termes de cercles concentriques 
traversés par un mouvement continu/discontinu d’adaptation linguistique a 
l’avantage de nous montrer que les besoins linguistiques des individus et des 
groupes varient selon les situations. Même si une charte complète est peut-être 
impossible de réaliser il serait pourtant possible de suggérer un modèle  dans 
lequel chaque citoyen aurait besoin de, et droit, à trois types de langues :

La francophonie comme politique 
des espaces linguistiques

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:48:05 UTC)
BDD-A2257 © 2007 Gerflint



142

1) Une langue internationale pour ses rapports extérieurs. 

2) La langue de l’État (normée, standardisée), qui est souvent super-centrale ou 
centrale et qui lui permet de s’insérer dans la vie publique de son pays.

3) Une langue grégaire enfin qui peut être une forme locale de la langue de l’État 
langue qui peut être écrite ou non écrite, jouir ou non d’un statut ou d’une 
reconnaissance régionale, etc.

Ainsi, la francophonie pourrait bien remplir le rôle d’espace linguistique de 
type 1, c’est-à-dire d’espace linguistique international, assumé par les Etats 
membres de l’OIF, plutôt au détriment de l’anglais, assumé par d’autres 
Etats. Comme nous avons vu, la séparation entre la langue comme instrument 
communicationnel et la langue comme instrument de domination politique est 
possible, à condition que les acteurs s’assument une vision à la fois consensuelle 
et réaliste de la portée de l’usage de la langue. Consensuelle, au sens où les 
termes du « contrat » de l’organisation communautaire sont bien connus et 
acceptés ; et réaliste, au sens où les attentes des acteurs sont liés quasiment 
à la coopération culturelle et à la facilitation communicationnelle et non pas à 
des résultats qui tiennent à la sphère du politique. 
  
Notes

1 Voir les activités de l’Association pour la Diffusion de la Pensée Française sur www.adpf.asso.fr  
2 Tout comme le montre l’Atlas Mondial de la Francophonie, édité par Ariane Poissonnier, Gérard 
Sournia, Fabrice Le Goff .
3  www.francophonie.org
4 Eugen Coseriu, Introducere in lingvistică, Introduction à la linguistique, ed Echinox, 1994  
5 Jacques Derrida, Le monolinguisme de l’autre, Éditions Galilée, 1996, p. 13 
6 Yves-Jean Calvet, Le plurilinguisme urbain, Éditions Didier, 2000

Bibliographie 

Calvet, Yves-Jean : Le plurilinquisme urbain, Editions Didier, 2000
Coseriu, Eugen : Introducere în lingvitică, Ed. Echinox, 1994
Derrida, Jacques : Le monolinguisme de l’autre, Editions Galilée, 1996
Poissonnier, Ariane, Gérard, Sournia, Fabrice Le Goff (ed.) : L’Atlas Mondial de la 
Francophonie

Synergies Roumanie n°2 - 2007 pp. 137-142
Sergiu Mişcoiu, Val-Codrin Tăut

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:48:05 UTC)
BDD-A2257 © 2007 Gerflint

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

