
CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

767 

 

THE INFLUENCE OF THE FRANKFURT SEPTUAGINTA ON THE ROMANIAN 

BIBLICAL TRADITION1 

Elena Emanuela Chitic Ciurciun, PhD Student, ”Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

 

Abstract: The present paper wishes to present the dynamics of the of the Romanian-Greek 

linguistics interferences in the translation process for the biblical texts into Romanian language. 

The first complete translation of the Old Testament into Romanian language, 45 and 4389 

manuscripts, reflects the two major lines that frames the Romanian biblical tradition: the first 

one for the Slavonic linguistically and cultural influence – 4389 manuscript- and the second one 

for the earlier Greek influence – 45 manuscript.  

Although, the conservative translations from the Slavonic language, which traditions starts with 

the XVI-th century until the end of the XVII-th century, represents the official direction of an 

authoritarian church, the translators of that period preferred to report to the Hellenistic 

linguistic universe. After the comparison of the two manuscripts, it can be noticed that linguistic 

contribution of the Septuagint was bigger than the author of the 4389 manuscript let it be seen. 

The appreciations about the major influences of the Greek language on the formation and 

evolution process of the old literature Romanian language, can be made only after a precisely 

determination of the impact for the linguistic transfer between the Greek source and the two Old 

Testament translations. 

Because the primary intellectual vocabulary of the Romanian language was formed with the 

XVI-th and XVII-th century, the comparative research of the two texts reveals the methods for the 

Romanian language to open and prepares itself to be able to identify and present the Christian 

conceptually universe in its best Romanian linguistic forms. 

 

Keywords: Septuagint, Old Testament, translation, Romanian biblical tradition, manuscripts. 

 

 

1. Introducere 

Conceptul de tradiție biblică românească, prin aceasta înțelegând totalitatea corpusului 

de texte reprezentând versiuni scripturistice românești, manuscrise sau tipărituri, parțiale sau 

integrale, create de-a lungul timpului, în orice context cultural sau confesional, se definește ca 

fiind eminamente de sorginte slavonă. Rădăcinile ei pornesc din secolul al XVI-lea, prin 

traduceri biblice fundamentale, precum Psaltirea sau Apostolul, păstrate posterității în 

manuscrisele rotacizante, un secol cu un rol decisiv atât pentru formarea tradiției literare 

românești, cât și pentru consolidarea liniei conservatoare a tradiției slavone, considerată ca fiind 

direcția oficială a unei biserici ortodoxe de autoritate. Abia spre sfârșitul secolului al XVI-lea și 

                                                 
1 Această lucrare a fost publicata cu sprijinul financiar al proiectului „Sistem integrat de îmbunătățire a calității cercetării 

doctorale și postdoctorale din România și de promovare a rolului științei în societate”, POSDRU/159/1.5/S/133652, finanțat prin 

Fondul Social European, Programul Operațional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:41 UTC)
BDD-A22365 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

768 

 

începutul secolului al XVII-lea tradiția biblică românească va cunoaște o orientare din ce în ce 

mai accentuată spre orizontul cultural și lingvistic elen. Cu toate acestea, analiza comparativă cu 

textul-sursă a traducerilor din secolele al XVI-lea și al XVII-lea, precum și a materialelor 

auxiliare utlizate de acestea, dovedesc faptul că cea mai tradusă varianta a Bibliei nu este 

nicidecum cea de la Ostrog – varianta slavonă – ci textul ei grecesc, materializat în Septuaginta. 

În studiul de față, îmi propun să reliefez prin câteva analize comparative, importanța 

majoră pe care textul Septuagintei l-a exercitat asupra tradiției biblice românești, precum și 

aportul profund pe care limba greacă l-a avut în constituirea variantei literare a limbii române. 

Pentru analiză și exemplificare voi utiliza variantele primare integrale ale Vechiului Testament în 

limba română, traduceri din a doua jumătate a secolul al XVII-lea: Manuscrisul 45 al Academiei 

Române, Filiala de la Cluj și Manuscrisul 4389 al Bibliotecei Academiei Române. Primul 

manuscris conține traducerea integrală a Vechiului Testament, efectuată de Nicolae Milescu 

după modelul grecesc și revizuită de un anonim moldovean – se consideră a fi Dosoftei – și stă la 

baza traducerii Bibiliei de la București, din 1688. Cel de-al doilea manuscris, reprezintă tot o 

traducere integrală veterotestamentară, dar efectuată după slavonă și latină, de un anonim 

muntean – probabil Daniil Andrean Panoneanul – traducătorul utilizând varianta grecească a 

Bibliei, prin manuscrisul 45, doar ca material auxiliar. De asemenea, pentru exemplificare, voi 

face referiri și la Biblia de la București, precum și la ediții mai noi ale Bibliei. 

Pentru început, este imperios să discutăm despre metodele de traducere adoptate de 

cărturarii români, pentru a putea analiza efectele pe care contactele dintre limba română și textul 

sursă grecesc le-a avut atât în plan lexical, cât și în cel cultural și cultual. 

 

 

2. Tehnica traducerii textului sacru în spațiul românesc. Impactul metodei literale 

asupra aspectului literar al limbii  

Prin analiza textelor din secolul al XVII-lea, am observat că actul traducerii textelor sacre 

a dat naștere la două mari fenomene, ambele având trăsătura principală de ordin lingvistic2. 

Astfel, în aria muntenească și moldovenească traducerea se va axa pe redarea textului sacru în 

forme apropiate de cele reflectate de modelul grecesc sau slavon, obiectivul traducătorului fiind 

ca textul românesc să fie o oglindire a celui sursă. Pe de altă parte, în zona transilvăneană, 

traducătorul se axează pe receptor și nu pe text ca în cazul de mai sus, el dorind  să aducă la 

înțelegerea acestuia un anumit conținut conceptual.  

Prima metodă, cea a imitării a unui model lingvistic deja existent în tradiția culturii 

respective, a fost cea mai utilizată în primele două secole ale tradiției biblice românești. 

Deoarece cultura românească, în etapa ei primară, reprezenta o parte integrantă a universului 

cultural ortodox-bizantin al Europei sud-estice, urmarea imediată a acestui fapt a fost că modelul 

lingvistic principal urmat a fost cel grecesc. Slavona însăși, deși a stat la baza traducerilor 

românești din secolul al XVI-lea, se subordonează modelului lingvistic grecesc, în special în aria 

lexicului specializat. Mai mult, slavona ecleziastică a transferat limbii române literare din stadiul 

incipient, o structură semantică lexalizată după tiparul primar grecesc. Pe baza analizei unui 

                                                 
2 Alexandru Gafton, De la traducere la norma literală. Contribuția traducerii textului biblic la constituirea vechii norme literare, 

Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”, Iași, 2012. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:41 UTC)
BDD-A22365 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

769 

 

corpus de texte, s-a dovedit faptul că Metodiu și Chiril, creatorii slavonei în secolul al X-lea, au 

transpus în material lexical slav, macedo-bulgăresc, tot domeniul ecleziastic grecesc3.  

În cadrul cercetării românești, metoda este dezbătută de Densusianu și Iorga, care 

considerau că traducătorii nu au fost capabili să înlăture o sumedenie de confuzii și de greșeli de 

traducere, blamând puternic opțiunea pentru literalitatea textului. În ceea ce privește cele două 

manuscrise, C. Dimitriu afirmă că metoda este aplicată cu preponderența în manuscrisul 45, în 

comparație cu manuscrisul 4389, care este mai liber ca formă. Consider că în analiza opțiunilor 

traducătorului, stadiul românesc actual de cercetare a omis să extrapoleze o viziune mai amplă a 

problematicii. Astfel, în preferința pentru metoda literală a cărturarilor români nu trebuie 

pierdută din vedere componenta hermeneutică și exegetică a traducerii. Este vorba despre o 

perspectivă polisistemică pe care o propune lingvistul israelian și teoretician al literaturii, Itamar 

Even-Zohar, prin care se explică urmarea fidelă a literei ca urmare a credinței traducătorului că 

până și cel mai mic detaliu textual poate conține o semnificație teologică. Prin urmare, textul 

traducerii nu trebuie conceput ca entitate stătătoare, ca ergon, ci enérgeia, ca un polisistem care 

interferează cu alte polisisteme de ordin lingvistic, cultural, istoric, politic, ideologic, ș.a. 

Așadar, urmând metoda literală, traducătorul reușește în urma contactului lingvistic cu 

textul-sursă, devenit model, să dezvolte mecanismele și principiile prin care limba română va 

deveni capabilă să susțină și să transmită mesajul biblic și liturgic.  Fenomenul urmării fidele a 

literei cere însă și sacrificii, dezavantajul metodei fiind renunțarea destul de adesea, la conținutul 

pe care textul sursă îl exprimă și pe care traducerea dorește să-l înglobeze. Cea de a doua metodă 

trezește însă un risc și mai mare. Astfel, universul semnificativ este atât de instabil și înșelător, 

încât traducătorul nu se poate baza pe repere fixe și sigure. În acest caz, pe lângă sacrificiul 

formei este foarte posibil și cel al conținutului, acest lucru demonstrând că metoda literală 

rămâne singura viabilă pentru traducerile românești din Epoca veche. 

Astfel lămurită metoda prin care Septuaginta își manifestă influența asupra tradiției 

biblice românești, vom continua prin a argumenta și exemplifica modurile în care textul grecesc 

a reușit să își lase o amprentă atât de puternică asupra tradiției biblice românești. 

3. Septuaginta de la Frankfurt, observații asupra influenței majore în tradiția 

biblică românească și a consecințelor sale în plan lexical, cultual și cultural 

În cadrul tradiției biblice românești, începând cu secolul al XVII-lea putem afirma cu 

tărie că asistăm la nașterea și evoluția unei adevărate tradiții septuagintale românești, care își are 

debutul odată cu traducerea spătarului Milescu și continuă cu: Biblia de la Blaj, din 1795 și 

revizuirile ei succesive de la Buzău și Sibiu, Ediția sinodală din 1914, versiunea Galaction-Radu- 

Nicodim, din 1936, versiunea Patriarhului Nicodim (1944) și reviziile ei succesive în cadrul 

edițiilor sinodale, traducerea Bartolomeu Anania din 2001, precum și traducerea de la Colegiul 

Noua Europă (2004). 

Ediția la care vom face referire este cea de la Frankfurt din 1597, traducere preferată de 

Nicolae Milescu altor texte superior realizate din punct de vedere al acurateței filologice și al 

aparatului critic. Este vorba de ediția sixtină de la 1587 bazată pe Codex Vaticanus și 

numeroasele ei reeditări, care circulau în acea perioadă. Această ediție va sta și la temelia Bibliei 

de la 1688 și va fi folosită ca material auxiliar de către autorul manuscrisului 4389. Inevitabil se 

naște întrebarea: de ce spătarul a preferat această ediție protestantă mai veche din Apus, în dauna 

                                                 
3 Vezi Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, Editura Humanitas, București, 2008, pp.46-47. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:41 UTC)
BDD-A22365 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

770 

 

prețioaselor ediții sixtine catolice mult mai moderne? Consider că avem de-a face aici cu o 

puternică manifestare anticatolică și pro reformatoare a lui Nicolae Milescu Spătar. 

În spațiul traducerilor românești  nu putem afirma cu certitudine aportul concret al 

ideologiilor occidentale – catolică și protestantă- în producerea și evoluția activității 

traductologice a textelor religioase. Cu toate că procesul nu este pe deplin eliberat de influența 

cultuală manifestată pe teritoriile Moldovei și Țării Românești, se consideră că cele mai 

puternice imperative opționale ale traducătorului rămân cele de ordin cultural. Astfel se explică 

de ce în plină epocă de dominație slavonă, actul traducerii textelor în limba română este 

determinat de influența Reformei. Totodată, texte din secolul al XVI-lea se nasc ca urmare a 

modelului protestant, iar în secolul următor, Biblia de la București (1688) va apărea ca urmare 

directă a contribuției Septuagintei de la Frankfurt, o ediție biblică protestantă4. 

Apariția Septuagintei se datorează nevoii populației evreiești din Asia și Egipt, de a 

înțelege textul sacru, scris în ebraică. În captivitate, limba ebraică este treptat uitată, ebraica 

devenind limbă liturgică și savantă. Astfel, evreii din Asia înlocuiesc limba ebraică cu traduceri 

în limba vie caldeeană, iar cei din Egipt traduc în greacă. Prima traducere a fost numită targum – 

care s-ar traduce „parafrază”, „traducere interpretativă”, iar cea de a doua va deveni Septuaginta. 

Datorită situației favorabile a comunității evreiești din lumea greacă, precum și grație răspândirii 

creștinismului, Septuaginta va cunoaște o răspândire foarte largă într-un timp relativ scurt, fapt 

ce va duce la apariția a numeroase erori la nivel textual. Apare astfel nevoia urgentă a unor 

revizii. Alături de Codex Vaticanus, Codex Alexandrinus și de Codex Sinaiticus, vor apărea o 

serie de texte importante care înceacă să refacă Septuaginta. Amintim aici versiunea lui Aquila, 

versiunea lui Symmachos, traducerea lui Origene, cea a lui Lucian din Samosata, sau versiunea 

lui Hieronym. 

Prin prezența tradiției septuagintale românești s-au produs metamorfoze atât la nivel 

textual cât și la nivel conceptual în cadrul textului sacru, prin transferul lingvistic dintre textul-

sursă grecesc și traducerea în limba română. Intervențiile cu miză conceptuală din cadrul 

Septuagintei și evident în traducerile ei în limba română, își găsesec explicațiile în însuși scopul 

pe care l-a avut traducerea sacră a Bibliei în limba greacă. 

Astfel, țelul pe care autorii acestei traduceri l-au avut a fost deosebit de complex, 

deoarece se năștea din nevoia edificării într-o greacă inteligibilă pentru întreaga lume elenică, a 

întregului mesaj scripturistic într-o formă cât mai clară și mai ușor de înțeles pentru mintea 

receptorului. De aceea traducătorii sunt atenți la lămurirea constantă a conținuturilor și a 

semnificațiilor textului care pleacă spre cititor. Atunci când consideră că textul ebraic conține 

incoerențe, intervin în text pentru ai oferi coerență. De asemenea, în cazul în care apar termeni pe 

care autorii Septuagintei îi consideră nepotriviți deoarece pot lăsa loc interpretării, sau înțelegerii 

diferite a textului sacru, intervin din nou, adăugând termeni care înlătură echivocul sau fac 

diferite înlocuiri. Traducătorii Septuagintei realizează astfel mai mult decât luminarea 

conținutului textual, ei înlocuiesc practic textul ebraic, cu cel grecesc5. 

Prin studiul comparativ al Septuagintei cu alte ediții ale Vulgatei și ale Bibliei în engleză, 

franceză și germană, precum și cu al unor texte ebraice, s-a ajuns la concluzia că textul grecesc 

se distanțează de cel ebraic în diferite feluri. Textul devine mai mult decât o traducere din limba 

                                                 
4 Ernst Cristoph Suttner, Teologie și biserică la români. De la încreștinare până în secolul XX,  Editura Galaxia Gutenberg, 

Tîrgu-Lăpuș, 2011 
5 Vezi Alexandru Gafton, Idem, pp. 71-73. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:41 UTC)
BDD-A22365 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

771 

 

ebraică, el este în fapt o nouă Torah, adaptată la mentalitatea grecească. Aceste diferențe 

conceptuale sunt moștenite și în cultura română, ca rezultat al interferențelor între textul grecesc 

și traducerea în limba română. În continuare, vom exemplifica transformările moștenite la nivel 

conceptual din Septuaginta, preluate prin traducerea din manuscrisul 45 și preluate de 

manuscrisul 4389 și Biblia de la București (1688).  

Versetul din Gen., 2:2 apare în versiunea latină astfel: „conmplevitque Deus die septimo 

opus suum quod fecerat: et requievit die septimo ab universo opere quod patrarat”. Textul latin 

traduce întocmai textul ebraic,:„wayəḵal ’ĕlōhîm bayywōm haššəḇî‘î məla’ḵətwō ’ăšer ‘āśâ 

wayyišəbōṯ bayywōm haššəḇî‘î mikāl-məla’ḵətwō ’ăšer ‘āśâ”, unde în ambele locuri apare 

sintagma „ziua a șaptea”. Textul este păstrat și în versiunile K.J.,B.germ. Autorii Septuagintei 

traduc însă astfel: KaiV sunevtelesen dqeoV" ejn th` hjmevra th` e\kth` taV e\rga aujtou` a{ 

ejpoivhse kaiV katevpause th`  hjmevra th` evbdovmh ajpoV pavntwn tw`n e\rgwn aujtou` w^n 

ejpoivhse6. Sintagma „ziua a șasea” apare și în manuscrisul 45 și în Biblia de la București, dar nu 

și în 4389, care preferă influența slavonă: „Şi săvîrşi Dumnedzău în a şêsea dzi faptele lui carele 

au făcut; şi răpoosă în dzua a şêptea de toate faptele lui ce au făcut”7; „Şi odihni Dumnezeu a 

şaptea zi de faptele sale ce au făcut”8; „Și săvârși Dumnezău a șasea zi faptele Lui care le-au 

făcut; și odihni Dumnezău a șaptea zi de toate faptele Lui care au făcut”9.  

Un alt exemplu îl găsim în Gen., 41:16, unde Septuaginta modifică perspectiva din care 

Iosif vorbește faraonului, „încărcând-o de severitatea condiționării”10. Astfel, textul ebraic 

prezintă următoarele variante:„wayya‘an ywōsēf ’eṯ-parə‘ōh lē’mōr bilə‘āḏāy ’ĕlōhîm ya‘ăneh 

’eṯ-šəlwōm parə‘ōh”; „Nu eu, ci Elohim va da un răspuns mântuitor lui Faraon”/ „Chiar fără 

mine Dumnezeu va ști să-i dea un răspuns mântuitor lui Faraon”. La fel și traducerea în latină, 

păstrează modelul ebraic: „respondit Ioseph absque me Deus respondebit prospera Pharaoni”. 

Textul grecesc însă intervine în text după cum urmează:  jApokriqeiV" deV jIwshVf ei^pe tw` 

FarawV∙ Aneu tou` qeou` oujk ajpokriqhvsetai toV swthvrion Farawv11. Manuscrisul 45 și 

manuscrisul 4389 redau întocmai versetul după modelul grecesc : „Fără de Dumnedzău nu să va 

răspunde mîntuirea lui faraon”12. „Fără de Dumnezeu nu se vor putea spune lui faraon lucrurile 

cêle de mîntuire”13. Biblia de la București păstreză versetul tradus în manuscrisul 45: „Fără de 

Dumnedzău nu să va răspunde mîntuirea lui faraon”14. 

 În cadrul procesului de traducere, pe lângă transferul masiv de concepte din limba sursă 

în limba vernaculară și mai important pentru limba de cultură în devenire este preluarea unui 

masiv material lexical, la care se adaugă și transferul de modele sintactice mai complexe, 

potrivite unui conținut informațional cu un grad superior de dificultate. Cu alte cuvinte, discutăm 

aici despre conceptul de calc lexical, prin care înțelegem „orice formă de transfer lingvistic care 

nu antrenează și preluarea materialului sonor din limba donatoare, transfer realizat în condițiile 

                                                 
6 „În ziua a șasea Dumnezeu și-a desăvârșit lucrurile pe care le făcuse, iar în ziua a șaptea s-a odihnit, după toate lucările pe care 

le făcuse”. 
7 Ms. 45. 
8 Ms. 4389. 
9 Biblia de la București, 1688. 
10 Alexandru Gafton, Idem, p. 81. 
11 „Fără ajutorul lui Dumnezeu, Faraon nu va primi nici un răspuns mântuitor”. 
12 Manuscrisul 45. 
13 Manuscrisul 4389. 
14 Biblia de la București, 1688. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:41 UTC)
BDD-A22365 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

772 

 

interferenței lingvistice dintre limbi aflate în contact”15. În cele ce urmează voi exemplifica doar 

o serie de calcuri lingvistici comuni celor trei texte avute în vedere.  

Numai în cazul Pentateuhului textele celor două traduceri manuscrise conțin peste 130 de 

sintagme și expresii calchiate după modelul grecesc. Marea lor majoritate se regăsesc și în Biblia 

de la București, fapt ce demonstrează aportul substanțial avut de limba greacă în formarea și 

definitivarea limbii române literare. Semnificativ aici este numărul impresionant de calcuri 

lingvistici de sorginte greacă întâlniți în manuscrisul 4389, care a avut ca text-sursă Biblia de la 

Ostrog. Alegerea traducătorului nu poate fi trecută cu vederea. Enumerăm astfel următoarele 

exemple de sintagme și expresii lingvistice calchiate după modelul grecesc: ”sămănând 

sămânță”; ”lemn roditoriu făcând roadă”; ”chitoșii”; ”den roada lemnului”;” și veți fi ca niște 

Dumnezei”;”și adaose16 a naște lui frate, pre Avel”;”ce lăcuia în coliba celor hrănitori de 

dobitoc”;”căpuzele”17; ”sicriu”18; ”zi frica voastră și cutremurul vostru”; ”arcul mieu în nori”;”cu 

dosul înainte”; ”să obrezuiască toată partea bărbătească”;”și-l voi blagoslovi și vor fi între limbi; 

și împărații limbilor dentr-însul vor ieși”;”făgăduința mea cătră dânsul în făgăduință vecinică să 

fiu lui Dumnezeu și seminția lui după dândul”; ”dentr-această vreme în ceas”.19; ”mântuind 

mântuiaște sufletul tău”20; ”Iată m-am ciudit de fața ta și de cuvântul acesta”.21; ” au luat în 

zgău”.22; ”proșcă”23; ”fântâna apei”; ”și căutând Avraam cu ochii săi văzu; și iată un berbec prins 

într-un sad”24; ”să dea mie peștera cea îndoită”25; ”să fii într-o mie de întunerece”26; ”într-u 

bătrânețe bune, bătrân de zile”; ”care iaste împotriva Mamriei”; 27”fi-va vinovat morții”; 

”dobitoc den oi și dobitoc den boi”28; ”mirosi mirosul hainelor lui”; ”strigă cu glas mare și amar 

foarte și zise: Blagoslovește și pre mine tată!”; ”ghizdavă la față foarte”29; ”zmintit”; ”Și zise 

Lia: Fericită sînt eu că mă fericesc muierile”; ”pământul nașterii tale”; ”că cu furișul m-au furat 

den țara jidovească”; ”va lua faraon capul tău de la tine și te va spânzura pe lemn”; ”ca să trăim, 

să nu murim”; ”cu vraje vrăjaște într-însul”30; ”și toată agoniseala ce agonisise în țara 

Hanaanului”; ”oameni hrănaci de dobitoc”31; ”să se înmulțească întru mulțime mare pre 

pământ”; ”și te blagoslovi de sus cu blagoslovenia cea cerească și cu blagoslovenia cea 

                                                 
15 Eugen Munteanu, Idem., p. 227. 

16 Este preluat ad literam din verbul gr.prostifevnai, ”a continua să”. 
17 Este un instrument muzical cu coarde, tc. Kopuz.  
18 Termenul denotă sensul de ”corabie”, ”Arca lui Noe”, magh. Szekreny. Evoluția semantică a termenului ( de la ”ladă, 

dulap” la ”corabie”) s-a realizat prin atracție sinonimică, după modelul cuvântului gr.chivot , cibwovts. În textul Facerii al ms. 

4389, cunoaște 11 ocurențe cu acest sens și o singură ocurența cu sensul de ”coșciug” (Gen. 50,26).  
19 Reda gr. eis wras 
20  Redă gr. swvzwn swze, care reprezintă un ebraism. Sensul sintagmei ar fi:  ”Pleacă, dacă vrei să-ți mântuiești 

sufletul”. 
21Termenul a ciudi are aici sensul de:” a admira, a respecta”. 
22Termenul este întâlnit o singură dată, în celelalte cazuri folosindu-se termenul ”pântece”. Diferite explicații pentru 

etimologia acestui cuvânt nu sunt sigure.  
23Termenul traduce gr. ”aruncătură”.  
24Termenul sad/saad savec are sensul de ”hățiș, tufă”.  
25Sintagma traduce ebr. makpela, tradus de LXX prin diploun ”dublă”. 
26Este calchiat după vsl. Tima, ”întuneric”. 
27Termenul  împotriva este folosit cu sensul de ”înaintea”. 
28 Are sensul de ”turmă”. Termenul face parte din categoria cuvintelor cu sens diferit de cel actual. 
29Termenul redă gr.wJraia , ”frumoasă”. 
30Sensul de ”a ghici, a prezice” a fost preluat din gr. oijwnivzomai. 
31Reprezintă un calc lingvistic după greacă, care în acest context suferă anumite modificări: în loc de ”păstori, oameni 

care trăiesc din creșterea animalelor”, lexemul cunoaște o restrângere semantică la ”oameni crescători de animale”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:41 UTC)
BDD-A22365 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

773 

 

pământească”; ” și plânseră acolo pre dânsul plângere mare”; ”să scoață pământul suflet32 viu 

după feliuș, cu patru picioare”; ” care are suflet de viață, și toată iarba verde de mâncare”; 

”sângele sufletelor noastre”; ”să nu ucidem pre dânsul den suflet”; ”să nu vie sufletul mieu în 

sfaturile lor”, ”Pentru ce se-au rupt pentru tine gardul?”33; ”Aproape de alergătura cailor”.34;  ”să 

mușce călcâiul calului”,”arcul35 mieu în nori” : ”Va fi deci curcubeul Meu în nori și-l voi vedea, 

….”36 

Comparația textuală a celor trei texte a dezvăluit și câțiva termeni cu statutul de hapax 

legomena, cazuri interesante pentru observarea formării și evoluției aspectului literar al limbii 

române, prin intermediul transferului din limba greacă. Astfel, în Gen., 21:16, întâlnim hapax 

legomenon-ul „proșcă”, „bowshot” în ediția din limba engleză37. Termenul traduce termenul ebr. 

 și s-ar explica ”aruncătură, bătaie a unei arme” : ”Atâta de departe cât ar fi o proșcă de o 

săgeată”38. Termenul face parte din seria de cuvinte proprii limbii române vechi. 

 În Gen., 24:21, întâlnim verbul ”o pricepea”, traduce un hapax legomenon. În ebr. 

întâlnim  termenul  tradus ad literam în engleză: ”was observing her”. În alte ediții întâlnim 

formele ”gaze”, ”contemplate”.”Iar bărbatul acela o pricepea şi tăcea să vază: îndireptat-au 

Dumnezeu calea lui au ba?”39; ” Şi omul o pricepea pre însă şi tăcea pentru ca să nu cunoască 

au îndereptat-au Domnul calea lui au ba.”40. 

 În Lev., 11:22, întâlnim termenul atachis, cu forma articulată „atachisul”41 care traduce 

grecescul ajttavch". În manuscrisul 4389 apare cu varianta lexicală atichis. Termenul împrumutat 

are sensul de șopârlă și reprezintă un hapax legomenon. A mai fost de asemenea identificat și în 

Biblia de la 1795, care are ca izvor principal tot Septuaginta. Un alt hapax legomenon îl întâlnim 

atestat doar în manuscrisul 45 și Biblia de la București, la Iov 30:29. Este vorba despre termenul 

sirin, un împrumut după lexemul grecesc seirh`ne" și care face referire la sirene- animale care 

trăiesc în mare. 

4. Concluzii 

Rolul Septuagintei în definitivarea și finalizarea procesului de formare a limbii române 

literare a fost unul cât se poate de semnificativ. Nu în zadar ajungem la concluzia că în cadrul 

unei tradiții biblice românești, putem discuta despre o tradiție septuagintală, a cărei influență 

asupra culturii române, fie că vorbim de domeniul cultual, sau de cel lexical și conceptual, nu a 

fost încă pe deplin studiată și aprofundată. Aportul limbii grecești la constituirea aspectului 

literar al limbii române, a fost mult mai profund și mai vast decât se consideră în stadiul actual al 

cercetării filologice. Putem determina dimensiunile exacte ale transferului stabilit prin actul 

                                                 
32Gr. Yuchv este tradus în general cu ”suflet”, cu toate că lexemul românesc nu poate acoperi toate sensurile pe care 

cuvântul grecesc le primește în LXX. Termenul gr. a trebuit să echivaleze cuvintele ebr. ”suflare” și ”viață” sau ființă în general. 

Pe de altă parte, sensul de ”persoană este bine atestat și în greaca clasică. Astfel, se naște necesitatea echivalării multipe, din 

punct de vedere stilistic, în traducerea românească: suflet, om, viață, animal, cineva, oricine. De exemplu, în Lev. 19,18, yuch 

este folosit pentru a desemna un mort: ”,,kaiV eVniomidos eVpiV yuch ouV poihvsete” (idem. Num. 5,2; 9,6; 7,10 etc.) 
33”Cum ai rupt tu piedica?”  
34Expresia traduce sensul de ”hipodrom”. Este un calc lngvistic gr. Ippovdromos. 
35Sensul ”curcubeu” nu apare în dicționarele românești. Astfel, sensul este preluat din versiunea grecească a Bibliei, unde (to)V 

tov zon  înseamnă atât ”arc” cât și ”curcubeu”. 
36 Exemplele sunt din capitolul Geneză, în urma comparației textuale dintre manuscrisul 45 și manuscrisul 4389. 
37 A new translation of the Septuagint, Oxford, University Press, 1970. 
38 Ms 45 și 4389. 
39 Ms. 4389. 
40 Ms. 45. 
41 În ms. 45 și Biblia de la 1688. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:41 UTC)
BDD-A22365 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

774 

 

traducerii dintre cele două limbi, doar prin cercetarea comparativă a unui număr cât mai mare de 

texte românești din primele secole de tradiție biblică românească – al XVI-lea și al XVII-lea -  cu 

originalele lor grecești. 

 

Bibliografie 

 

Arvinte 1988: Vasile Arvinte Studiu lingvistic asupra cărții a doua (Ieșirea),din Biblia 

de la București (1688), în comparație cu Ms. 45 și cu Ms. 4389,în BIBIL. 1688- Doc., II,Iași. 

Arvinte 1988: Vasile Arvinte, Studiu lingvistic asupra primei cărți (Facerea),din Biblia 

de la București (1688), în comparație cu Ms. 45 și cu Ms. 4389,în BIBIL. 1688- Doc., I,Iași. 

Bădiliță 2004: Cristian Bădiliță, Francisca Băltăceanu, Monica Broșteanu, Dan 

Slușanschi,   Septuaginta, Editura Polirom, Colegiul Noua Europă. 

Bibl. Anania 1997: Bartolomeu Anania,  Pentateuhul sau Cele cinci cărți ale lui Moise 

(…) versiune revizuită după Septuaginta, redactată și comentată de Bartolomeu Valeriu Anania 

(…), București. 

Bibl. Engl. 1970:  A new translation of the Septuagint, Oxford, University Press, 1970. 

Bibl. Franc. 2010: La Bible D’Alexandrie, vol. 1-5, LXX, Paris, 2010. 

Bibl. Frankfurt 1597:  Divinae Scripturae nempe Veteris ac Novi Testamenti omnia, 

Graece, a viro doctissimo recognita et emendata, variisque lectionibus aucta et ilustra, 

Frankfurti ad Moenum, apud Andreae Wecheli haeredes. 

Bibl. Slavonă 1581: Ostrog, BibliÅ, sirec´ i Novago Zaveta poÅa´kú (...), Ostrog. 

Cândea 1979: Virgil Cândea, Rațiunea dominantă. Contribuții la istoria umanismului 

românesc, Editura Dacia, Cluj-Napoca. 

Even-Zohar 1990: Itamar Even-Zohar, The Position of Translated Literature within the 

Literary Polysystem Poetics Today 11:1. 

Gafton 2012: Alexandru Gafton,  De la traducere la norma literală. Contribuția 

traducerii textului biblic la constituirea vechii norme literare, Editura Universității „Alexandru 

Ioan Cuza”, Iași. 

Harrison 1980: R. K. Harrison,  Leviticus. An Inroduction and Commentary, Intervasity 

Press. 

Hayes 1974: J. H. Hayes,  Old Testament Form Criticism, San Antonia.  

Manuscrisul 4389: Biblioteca Academiei Române, manuscrisul românesc nr. 4389; 

conține traducerea integrală a Vechiului Testament, efectuată după slavonă și latină de un anonim 

muntean (probabil Daniil Andrean Panoneanul), în a doua jumătate a secolului al XVII-lea. 

Manuscrisul 45:  Biblioteca filialei de la Cluj a Academiei Române, fondul Blaj, 

manuscrisul românesc nr. 45; conține traducerea integrală a Vechiului Testament, efectuată de 

Nicolae Milescu și revizuită de un anonim moldovean (probabil Dosoftei) în a doua jumătate a 

secolului al XVII-lea. 

Munteanu 2008:  Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, Editura Humanitas, 

București.  

Septuaginta:  Ediția A. Rahlfs, Stuttgart, 1971. 

Strong 1973: James Strong, The Exhaustive concordance of the Bible (…),  Ed., 

Nashville, New York, 3rd. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:41 UTC)
BDD-A22365 © 2014 “Petru Maior” University Press



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE 

 

 

 

775 

 

Suttner 2011: Ernst Cristoph Suttner, Teologie și biserică la români. De la încreștinare 

până în secolul XX,  Editura Galaxia Gutenberg, Tîrgu-Lăpuș. 

Ursu 2003: N.A. Ursu, Contribuţii la Istoria culturii româneşti în secolul al XVII-lea 

Studii filologice, Iaşi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:41 UTC)
BDD-A22365 © 2014 “Petru Maior” University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

