
 - 32 -

Sécularisation, déchristianisation, laïcisation aux XIXe-XXe siècles
Le lent défrichement de la mémoire chrétienne

Simona Nicoară
Historienne

Maître de conférences à l’Université « Babeş-Bolyai »

Cluj-Napoca

Une ancienne prophétie semble se vérifier de nos jours : Ceux qui ne croient pas s’en 
moquent… Les croyants se taisent, mais toute langue qui blâme est libre de le faire – ce 
sont les paroles de St. Basile (Epîtres, 92), écrites vers l’an 372 ap. J.-C.1Après un recul 
chrétien de cinq siècles, on se trouve indiscutablement à l’époque de l’athéisme généralisé, 
de la sécularisation et de la laïcisation, qui semblent être des phénomènes irréversibles. 
Les Églises et le christianisme sont de nos jours ignorés ou méprisés, notamment le 
christianisme catholique, puisqu’il y a à présent une culture de la méfiance à l’égard du 
catholicisme, et les élites politiques et culturelles encouragent l’affranchissement ou la 
tolérance des éthiques condamnées par les églises chrétiennes. Le conformisme chrétien 
est persiflé, tourné en dérision, et cela malgré la tendance évidente des Eglises chrétiennes 
de s’engager dans les grands problèmes de l’humanité, sans pour autant abandonner le 
prestige de la tradition, de l’ordre et de l’autorité.2 Toute déclaration d’un dignitaire 
ecclésiastique est aussitôt dénoncée comme représentant une ingérence dans la vie de la 
société et une preuve de cléricalisme, le ton de la culture et des médias contemporains 
étant athée, agnostique, voire même ambigu au moment où l’on parle de christianisme. 
Toutes les insultes et les critiques sont permises contre le catholicisme ! Elles sont surtout 
répandues dans les milieux artistiques, chez les amateurs de distractions et chez certains 
journalistes, promoteurs d’idolâtries autour de personnages et de sujets médiocres. Bien 
que le christianisme ait été, pendant deux millénaires, un facteur civilisateur, un liant 
entre les peuples européens, le prétexte de la division confessionnelle et du pluralisme 
religieux contemporain est fortement utilisé pour justifier la marginalisation du repère 
chrétien dans le profil de l’Union européenne. Même si le profil religieux et culturel de 
l’Europe ait subi des modifications, la présence de l’immense patrimoine bimillénaire 
de civilisation chrétienne n’impose-t-elle pas la nécessité de conserver et reconnaître 
la mémoire chrétienne ? Les nations historiques de l’Europe ont leur propre langue, 
histoire, territoire mais, en dépit du pluralisme confessionnel, toutes sont chrétiennes, 
toutes ont, parmi leurs repères identitaires, le christianisme, même si la place de ce 
critère n’est plus prioritaire dans le contexte de la sécularisation politique et culturelle. 
Même si le message du Christ se soit adressé à tous les peuples du monde, l’Europe 
représente en ce qui concerne le fait religieux une originalité indiscutable, étant le seul 
continent entièrement christianisé.3Les Églises chrétiennes, ainsi que les représentants 
de la chrétien-démocratie européenne soutiennent l’importance du repère identitaire 
chrétien européen, alors que la France a promu l’idée que la nouvelle constitution 
devait s’inspirer « de l’héritage culturel, religieux et humaniste de l’Europe, des valeurs 
toujours présentes dans son patrimoine, étant ancrée dans la vie de la société, et du rôle 

 - 32 -

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:25:33 UTC)
BDD-A2231 © 2006 Gerflint



 - 33 -

central de la personne humaine et de ses droits inviolables et inaliénables… etc. »4 
La culture et la civilisation européennes contemporaines sont pratiquement dominées 
par l’héritage humaniste, rationaliste et laïciste, puisque la mémoire chrétienne a subi 
au fur et à mesure un processus de décoloration, suite à la longue sécularisation et au 
renversement de la conception hiérarchique du lien entre l’humain et le divin, ce qui 
a engendré, il y a cinq siècles déjà, les trois grandes transformations spécifiques à la 
modernité : la transformation de la pensée, de la liaison en société, du cadre des activités 
sociales, culturelles et politiques.

La question de la sécularisation a traversé cinq cents ans de modernité et a engagé 
toutes les générations, a été présente dans tout l’espace européen, sous des formes qui 
ont varié  d’un pays à l’autre, en fonction des conditions historiques singulières. Le 
renforcement du rôle de l’État dans le cadre de la cité terrestre s’est accompagné de la 
marginalisation du rôle social des Églises chrétiennes ! Bien que le christianisme ne pût 
pas être éliminé (en dépit des expériences de déchristianisation, telles que les révolutions 
et les totalitarismes du XXe siècle), il a été au fur et à mesure miné, perdant son rôle 
unificateur des valeurs et des comportements sociaux. Des secteurs entiers de l’activité 
humaine ont commencé à s’affranchir de l’influence des Églises chrétiennes et du sacré 
religieux.5 Les sociétés modernes – principalement européennes modernes – sont de nos 
jours moins religieuses, non pas pour être plus rationnelles, mais pour être amnésiques, 
devenant de plus en plus incapables, durant les deux derniers siècles, à transmettre la 
mémoire qui g0ît à l’intérieur de leur existence religieuse. Le grand paradoxe de la 
modernité a été d’avoir évacué le besoin et le sens de la religion chrétienne sous ses 
formes historiques (l’amnésie), tout en récupérant le lien avec le religieux sous ses formes 
utopiques. Puisque la sécularisation des valeurs chrétiennes a été toujours une forme 
religieuse, consistant dans l’intention de faire de l’homme l’unique responsable de son 
destin. La divinisation de l’Homme a alimenté l’illusion d’une nature humaine immuable 
et prométhéenne. La raison humaine a été substituée à Dieu et ce transfert de sacralité a 
fait naître le rêve audacieux que la rationalité de l’homme sera toujours présente dans la 
continuité de l’esprit religieux. Le christianisme, généralement les religions de nos jours 
se confrontent au risque de la dissolution en humanisme et à l’éthicisation de la religion 
institutionnelle, entraînée dans des débats éthiques contemporains sur des thèmes telles 
que solidarité, pauvreté, guerre, paix etc.6

L’attitude critique, l’indifférence ou le mépris pour le christianisme ont des motivations 
beaucoup plus anciennes et très différentes, mais le principal rival, apparu il y a quelques 
siècles, en est l’esprit rationaliste sécularisant, qui a encouragé le doute devant le mystère 
divin et par la suite, de plus en plus courageusement, surtout à partir du XIXe siècle, la 
négation de l’existence de Dieu que les idéologies, les nouvelles religions modernes, ont 
remplacé par de nouvelles idoles et idolâtries ! L’existence de différentes dimensions de 
la sécularisation explique les évolutions spécifiques, diverses et mêmes divergentes des 
sociétés à l’époque moderne et contemporaine. La lente émancipation de la société civile 
a été économique, par le développement du capitalisme, politique, par la séparation entre 
l’Église et l’État, culturelle, par l’autonomie de la recherche scientifique, philosophique 
et artistique, enfin, morale, par l’autonomie relative des valeurs morales, individuelles ou 
collectives. Les multiples discours idéologiques, scientifiques, religieux etc., fabriqués, 
commercialisés et soutenus par les nouvelles institutions modernes, ont conditionné 
la production de valeurs aux XIXe et XXe siècles et sont devenus les nouveaux lieux 
théologiques. Cependant aucune institution moderne n’allait pas se trouver dans la 
situation sacerdotale de dire la vérité pour tous les membres des sociétés ! Les Églises 
chrétiennes, pour lesquelles la ville était plus immorale que le monde villageois, ont 
hésité ou n’ont pas réussi au XIXe siècle à en réaliser l’évangélisation, à rendre plus 
efficace l’activité du clergé à l’intérieur de cet habitat en vue d’assurer la fidélité 
religieuse. D’autre part, le travail dans les manufactures ou les fabriques favorisa en 
quelque sorte l’écartement des lieux du culte, du temps liturgique, et même le non-
respect du repos dominical. La mutation sociale survenue suite à l’industrialisation 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:25:33 UTC)
BDD-A2231 © 2006 Gerflint



 - 34 -

et à l’urbanisation entraîna la désintégration des cadres traditionnels de la pratique 
religieuse séculaire.7 Le christianisme fut affecté à partir du XIXe siècle par la nouvelle 
population de valeurs culturelles, idéologiques, politiques etc., métamorphosées en 
légendes locales, principalement par les sociétés du spectacle du XXe siècle ou de nos 
jours. Les conceptions et les convictions chrétiennes perdirent leur contour, pour s’être 
retrouvées dans le langage commun d’un exotisme mental. La tentative scientifique de 
rationalisation de la connaissance fut remplacée au XXe siècle par une folklorisation 
inquiétante et progressive des vérités d’autrefois ! La folklorisation de la dimension 
religieuse signifia surtout le retour à des phénomènes du temps jadis, du type hérésie, 
mystique, retour aux légendes et aux mythes, à la littérature religieuse populaire. Les 
illusions périodiques du retour, présentes au XXe siècle et même de nos jours, à une 
pensée religieuse ne signifient pas un retour à la religion traditionnelle, ni la solidarité 
avec les grandes institutions ecclésiastiques unificatrices !

Dans les conditions des grandes confrontations contemporaines, fondées sur des 
conceptions différentes en ce qui concerne la religion, la démocratie, les identités, la 
mondialisation etc., toute réflexion sur la sécularisation ou la laïcisation représente une 
nécessité. Une bonne compréhension de la tension contemporaine, latente ou violente, 
exige des analyses plus profondes que les événements spectaculaires ou que les idées 
à la mode préférées tant par l’empire médiatique que par les milieux intellectuels et 
universitaires. Eviter les erreurs d’analyses à ce sujet signifie nécessairement renoncer à 
l’isolement artificiel des réalités contemporaines, détachées de leurs racines anciennes.8 
Des manifestations de sécularisation se sont fait ressentir beaucoup avant les temps 
modernes, dans les rapports entre la théologie et la politique, deux autorités ayant disputé 
leur supériorité dans le monde ; aussi peut-on parler d’un certain héritage sécularisant 
antique et médiéval ! Les temps antérieurs à la modernité étaient dominés par la vision 
d’un monde donné par Dieu, quasi-immobile, avec une civilisation qui se transmettait 
presque non-altérée d’une génération à l’autre. Cette vision collective sur la vie et la 
société encouragea l’obédience et le désir de conserver les structures sociales consacrées 
par la tradition. Face à la tentation théocratique du pouvoir ecclésiastique médiéval, 
le pouvoir temporel, appuyée par les arguments des juristes, revendiqua peu à peu 
l’autonomie du séculaire ! La fin du Moyen Age peut être considérée comme une lutte 
entre les visions anciennes, qui s’efforçaient à ne pas périr, et les nouvelles visions, 
qui voulaient survivre, mais le phénomène le plus significatif en a été le rétrécissement 
de l’abîme entre le sacré et le profane. Dans toutes les époques, l’espace du sacré a 
été disputé par des forces importantes et antagonistes, l’Église et l’État, qui voulaient, 
chacun de son côté, imposer leur autorité souveraine sur la société ! A partir du XVIe 
siècle, quelques événements historiques ont décisivement influencé la rupture avec 
la pensée et l’organisation du Moyen Age : la Réforme protestante du XVIe siècle, le 
mouvement des idées philosophiques et scientifiques des XVIIe-XVIIIe siècles et la 
Révolution française de 1789, avec un écho extraordinaire dans l’espace européen.9 
La sécularisation s’est donc accélérée suite à la Réforme protestante et aux révolutions 
modernes, prenant même l’aspect d’une violente déchristianisation. La compréhension 
ambiguë de la relation entre le transcendantal et le temporel allait créer une ambiguïté 
dans les rapports entre l’Église, l’État et la Société, ce qui engendra des tensions, des 
confrontations dramatiques, atteignant le paroxysme au XXe siècle !

Cinq siècles auparavant, l’impact de la Renaissance et de la Réforme protestante 
accéléra le renversement du règne du divin, de l’invisible, renversement imposé par les 
esprits de plus en plus fascinés par la raison. Diviniser la raison, l’élever au rang d’une 
puissance supérieure était la suprême pierre de touche de la vérité et du progrès. La 
Révolution anglaise du XVIIe siècle, bien que fondée sur l’idée du progrès, visait en fait 
un progrès englobé dans l’idéal religieux ! Par contre, la Révolution française remplaça 
l’eschatologie chrétienne par les idéologies d’un âge nouveau, complètement sécularisé, 
construit sur les débris du passé. La nouvelle foi était fondée sur les forces de l’homme 
de forger par ses propres bras un monde supérieur.10 Le passage du théocentrisme à 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:25:33 UTC)
BDD-A2231 © 2006 Gerflint



 - 35 -

l’anthropocentrisme, l’affranchissement des Lumières de la tutelle divine et de l’État 
de celle des Églises ouvrirent la voie à des changements profonds dans la mentalité, la 
civilisation et la culture européennes. De même, l’hostilité des sciences (en courageux 
assaut en Occident après la Renaissance) à l’égard du mystère de la transcendance détruisit 
l’image sacrale du monde et du paradis mythique, encouragea l’émancipation morale et 
intellectuelle des gens ! Evitant le cadre contrôlé par l’Église et l’État, les savants et les 
philosophes révolutionnèrent la pensée et imposèrent, selon le modèle de Descartes ou 
de Newton, les exigences d’une science moderne. Au siècle des Lumières, la science, 
la philosophie et l’art entrèrent en conflit dramatique avec l’Église. Si les théologiens 
furent été retenus par l’exigence canonique de la Révélation, la pensée philosophique des 
XVIIe-XVIIIe siècles appauvrit la Révélation ! Dieu fut aligné à la raison, subordonné 
à l’intelligible, rompu de toute référence au Dieu de la Révélation chrétienne. Voici 
pourquoi la pensée occidentale moderne a germé le noyau de la désacralisation, c’est-à-
dire l’octroi une autonomie totale, sans référence à ce que signifie fondement ultime de 
la condition humaine terrestre (profane), finie et fragile ! La désacralisation religieuse 
fut considérée d’un point de vue optimiste, comme une délivrance de l’homme de ses 
contraintes, angoisses et espoirs liés à la transcendance divine. C’est pourquoi elle 
encouragea le développement des idéologies progressistes, favorisa la croyance dans 
la toute puissance de la raison humaine et déchaîna donc le culte d’une liberté, souvent 
anarchique, qui loin d’épanouir l’être humain en amplifia l’angoisse et le sentiment de 
frustration.

L’affirmation de la raison ou de la rationalité contre l’autorité divine et la tradition 
ecclésiastique signifia l’acceptation d’une mentalité du transitoire, de l’éphémère, de 
l’aléatoire, contre l’éternel. Cette conversion encouragea la tendance accentuée du 
séculaire, sans pour autant donner une réplique satisfaisante à la grande angoisse de la 
mort !11 La philosophie des Lumières et les esprits progressistes eurent la tendance de 
considérer que le chemin de la sécularisation était bon, puisqu’il signifiait la rupture avec 
les comportements « d’avant », considérés superstitieux. En dépit des efforts de quelques 
représentants de l’Aufklärung de sauver l’essentiel du message chrétien, la victoire de 
la raison imposait, aux yeux des philosophes, une vigilance accrue face à la fascination 
« dangereuse » de la mythologie chrétienne ! Les voix agressives de la dé- mythisation 
du christianisme au XVIIIe siècle encouragèrent aussi la méfiance à l’égard des Églises 
chrétiennes, mais la rupture avec ces vieilles racines chargea la conscience moderne 
d’une multitude de questions concernant l’homme, la société, la nature, l’univers, la 
mort, questions qui après le défrichement du christianisme restèrent sans réponse. Le 
renforcement du prestige de la raison humaine, l’aspiration vers le progrès, le plaisir 
de la vie invoqué par les Lumières furent repensés par les esprits romantiques, qui se 
sentaient attirés par le passé historique et le mystère divin : « D’où part la lumière 
que nous appelons existence et dans quelle nuit allait-elle s’éteindre ? L’absence de 
religion et généralement l’esprit rationaliste et philosophique lié à la vie effémine, 
abaisse les âmes, concentre toutes les passions dans l’inanité de l’intérêt personnel, 
dans l’abjection du moi humain, sapant discrètement les véritables fondements de 
notre société », réfléchissait Chateaubriand. Cependant les nouveaux christianismes des 
romantiques représentèrent une nouvelle lecture, voire une entorse des Evangiles et de la 
tradition chrétienne, faisant des emprunts considérables aux mythologies antiques et à la 
tradition des Lumières. Les séduisantes conceptions utopiques du XIXe siècle furent soit 
calquées sur le christianisme soit s’en délimitaient de manière ostentatoire, proposant, au 
grand mécontentement des Églises chrétiennes, un « ré-enchantement » du monde, une 
nouvelle eschatologie.12

Le repliement mental instauré par les Lumières en faveur de la cité terrestre connut 
des expériences contradictoires et traumatisantes au XIXe et XXe siècle. Au XIXe 
siècle, le devenir des États de la raison, joint à l’émergence des idéologies s’opposa 
frontalement à la présence active de la religion chrétienne en société (le républicanisme, 
le socialisme, la pensée libérale), entretenant en ce sens un débat virulent et tendu dans 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:25:33 UTC)
BDD-A2231 © 2006 Gerflint



 - 36 -

les sociétés européennes. L’affranchissement de la culture et de la science des différents 
dogmes des Églises chrétiennes entretint la confrontation entre les diverses conceptions 
sur le monde et la société, conceptions dont la mise était l’éducation publique ! La 
nouveauté essentielle du XIXe siècle fut la mise en acte d’une bifurcation du collectif 
uniquement vers la sphère politique et civile, celle religieuse étant marginalisée vers le 
domaine privé. La France allait être la plus avancée en ce qui concerne la sécularisation, 
puisque la vision libérale y réduisit de manière intransigeante le fait religieux à un fait 
individuel et privé. Cette marginalisation de la religion (qui, au moins jusqu’à présent, 
semble être irréversible !) avait été prophétisée dès le XIXe siècle par La Mennais, qui 
dans Essai sur l’indifférence en matière de religion annonçait l’imminente disparition de 
la croyance religieuse face au progrès de la science, au triomphe de la raison ! E. Renan 
offrait sa propre réflexion prophétique, selon laquelle la religion devait irrévocablement 
devenir une affaire de goût personnel ! La religion n’inspira plus décisivement les 
croyances collectives, ne dicta plus les valeurs communes, et la bataille des valeurs fit 
des sociétés européennes un terrain des différenciations et des confrontations intérieures 
et internationales.13

Au XIXe siècle, le christianisme perdit son caractère unique, conséquemment soutenu 
par les Églises chrétiennes, et devint un syncrétisme assimilé à la mythologie politique. 
La redécouverte et la réinvention des visions chrétiennes pendant les révolutions (surtout 
en 1789 et 1848) dans tout l’espace européen s’expliquent par l’immense effervescence 
des nouvelles options sociales, politiques et nationales, qui n’hésitèrent pas à sonder 
l’horizon d’attente et les mythes collectifs traditionnels. L’image théologique de Jésus-
Christ, symbole de l’Amour, fut remplacée par celle d’un Jésus-Christ devenu symbole du 
désespoir, avocat du refus de ce monde inéquitable et malheureux, garant de la violence 
révolutionnaire, symbole d’un nouvel ordre utopique ! L’esprit du XIXe siècle fut à tel 
point fondamentalement et presque généralement favorable aux néo-christianismes, 
libéralismes, démocraties, nationalismes qu’il encouragea la fin des orthodoxies 
chrétiennes ! Le déclin de l’autorité monarchique et des prêtres au XIXe siècle renforça 
le prestige de quelques créateurs du domaine de l’art, de la poésie, de la culture et de la 
politique, qui devinrent l’incarnation moderne des valeurs et de la morale sécularisée. Le 
Dictionnaire anglais d’Oxford, publié en 1851, conférait une nuance idéologique assez 
douteuse à la vision sécularisée du monde, définie comme doctrine qui soutenait que 
la moralité doit se fonder sur le bien-être atteint dans cette vie, excluant tout critère 
issu d’une croyance en Dieu ou dans une autre vie. La croyance en Dieu et dans les 
vertus religieuses avait pour alternative la confiance dans « la bonté de l’Etat », dans la 
sacralité de la Nation, instance destinées à rendre justice, à assurer l’égalité sociale par la 
suppression idéale des différences entre les hommes, la foi dans les vertus suprêmes de la 
raison, du progrès de la science et de la technique etc. Il s’agissait en fait de prêcher une 
nouvelle foi, dans l’État et le Citoyen, en tant que modèles idéaux, qui devaient orienter 
toute la pédagogie communautaire !14

La naissance des nations européennes modernes eut lieu toujours dans la « coquille » du 
christianisme et signifia résurrection de cet « état originaire » idéal, fraternel et égalitaire, 
mise en pratique d’un projet révolutionnaire à même de régénérer la communauté fermée 
et imprégnée de ses idéaux, vigilance devant les altérités concurrentes ! Ce transfert de 
sacralité permit au fond à la foi nationale de faire appel à la sensibilité chrétienne et à 
la mémoire collective, de reprendre la voie spirituelle, qui signifie retour aux origines, 
fidélité, dévotion et un sens eschatologique qui vise au salut ! Partout en Europe du 
XIXe siècle, la nation se substitua à l’Église en tant que société globale, suffisante à 
elle-même, et le problème de l’unité devint politique. Cependant les nations ont une 
vocation exclusivement religieuse, chaque nation invoquant la prédestination et la 
protection divine, la vocation messianique. Une union s’instaura entre la religion et le 
fait national, reprenant la relation de l’ancienne alliance entre la religion et la dynastie. 
Bien que la religion eût constitué un repère identitaire, d’une importance prioritaire en 
Europe centrale et de l’Est, l’on peut parler d’une relation paradoxale – tant d’alliance 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:25:33 UTC)
BDD-A2231 © 2006 Gerflint



 - 37 -

que conflictuelle – entre la religion et la nation moderne, les deux ayant des vocations 
universelles ! La rivalité entre la religion et la nation pour l’obtention de l’adhésion et 
de la ferveur sentimentale du peuple n’est pas un aspect négligeable dans l’analyse de 
la modernité. La tendance nationaliste d’idolâtrer la nation fut considérée un écart de 
l’esprit chrétien ! Les idéologies firent de « la sainte nation » une religion sécularisée.15

Le transfert de sacralité vers les instances terrestres, tels que la patrie, la nation, les 
héros, l’État etc. devint une vertu idéologique et scientifique qui domina les nouveaux 
élans politiques-culturels européens au XIXe et au XXe siècle. Cependant ce transfert 
épuisa les anciennes valeurs et les symboles chrétiens. La raison, la liberté, l’action, 
l’objectivité devinrent la clé que la culture européenne fit tourner en quelques directions 
dominantes dans l’espoir d’apprivoiser les mœurs et de résoudre les grands problèmes 
des sociétés. La connaissance et la culture, éloignées de la religion, s’investirent dans 
la sphère des identités nationales, des idéologies et des pouvoirs qui devinrent ainsi 
les forces occultes, réifiés des deux derniers siècles. Les stratégies adoptées par les 
communautés religieuses furent le désaveu ou l’adaptation au monde moderne, enclin 
à la sécularisation et à la laïcisation. Les Églises chrétiennes, catholique surtout, eurent 
une attitude méfiante et militante, vécurent sur pied de guerre avec la modernité, se 
considérant assiégées de tous côtés par les impiétés et les hérésies, par la dégradation 
des mœurs et l’altération de l’esprit. Pour l’Église catholique, les philosophies modernes 
apparaissent comme les expressions de l’orgueil de l’intelligence humaine. Affaiblie par 
l’assaut des philosophies, des idéologies et des sciences, l’Église persévéra à ne voir dans 
les révolutions que le désordre, l’immoralité, et dans le rejet de la hiérarchie et de l’autorité 
politique et religieuse uniquement les preuves de l’existence du démon et de ses travaux 
irréfléchis sur la terre. L’Église chrétienne occidentale entra en crise majeure après la 
Révolution française, se confrontant aux graves problèmes déterminés par l’apparition 
du libéralisme politique dans les pays catholiques, par le développement démocratique et 
industriel. Traditionnellement l’Église avait été liée aux grandes monarchies auxquelles 
elle avait assuré la légitimité religieuse, tandis que le développement libéral impliqua 
la démocratisation de la société et du pouvoir, ainsi que la lutte contre le cléricalisme, 
contre l’Église même.16

En dépit des progrès du rationalisme, l’Europe demeurait une terre du christianisme, 
même si la première moitié du XIXe siècle connut une rénovation de la pensée et des 
pratiques religieuses des Églises catholique et protestante. Séparées par une autorité 
centrale, les Églises protestantes sympathisèrent soit avec les tendances libérales, 
soit avec les courants traditionalistes ! Renforçant sa hiérarchie et la centralisation, 
l’Église catholique refusa, par la voix du pape, de s’adapter au monde moderne, tant 
sous aspect politique que scientifique. Léon XIII fut le premier à penser à s’adapter à la 
nouvelle société industrielle et aux découvertes scientifiques. Malgré les condamnations 
sévères de Grégoire XVI et de Pie IX, un catholicisme libéral s’efforçait de s’adapter 
à un présent pressant. Les rapports entre l’Église et l’État constituèrent un problème 
majeur du siècle, d’autant plus que l’Église romaine fit de son mieux pour défendre 
les intérêts des communautés catholiques minoritaires du territoire européen, ce qui du 
point de vue des États apparaissait comme une politique de division ! Le XIXe siècle 
signifia, principalement en France, la reprise du mouvement de séparation totale des 
deux sociétés, civile et ecclésiale, bien que la rupture ne se consommât qu’après un 
siècle de querelles, en 1905, suite au vote qui séparait l’Église de l’État en un climat de 
« guerre religieuse », prolongeant ainsi l’hostilité religieuse et l’anticléricalisme de la 
vieille révolution de 1789 !17

La vocation mondaine de la modernité aux XIXe-XXe siècle fut profondément 
millénariste, signifiant la régénération du monde sur des bases égalitaires dans un royaume 
de la paix, de l’unité et de l’harmonie. Cette attente millénariste/messianique sécularisée 
donna un nouveau sens à l’Histoire, dont les changements ne sont strictement liés au 
plan divin, car ils concernent uniquement les expériences des humains et des sociétés.18 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:25:33 UTC)
BDD-A2231 © 2006 Gerflint



 - 38 -

Le millénarisme/chiliasme moderne sécularisa le Royaume extra-temporel de Dieu en 
un paradis de la civilisation qui allait venir, et la violence des premières révolutions 
modernes essaya d’accélérer l’instauration de la nouvelle ère ! Le recul du christianisme 
au XIXe siècle fut suivi par la prolifération de différentes idéologies, comme « formes 
d’adoration de l’homme par l’homme », adoration de l’individu (individualisme), du 
groupe social (nationalisme), de l’État (communisme). Les « religions politiques » 
créèrent les plus perverses images millénaristes, le nazisme, le fascisme, le communisme, 
qui pour toutes les Églises chrétiennes représentèrent une Apocalypse du XXe siècle ! 
Elles essayèrent d’occuper la place laissée libre par la marginalisation du christianisme, 
s’insinuant comme de nouvelles idéologies du salut ! Le communisme a sa dimension 
« religieuse », comme « anti-religion chrétienne » ou athéisme, dans la mesure ou il 
transfère sur la terre l’espoir du bonheur, prétend de la part de ses adeptes le dévouement 
total, voire le sacrifice à la cause, la croyance absolue dans la vérité de cette cause, 
l’intolérance, le fanatisme destructif face aux idéologies rivales ! Tout comme les anciens 
dogmes, les communismes du XXe siècle donnent une interprétation globale du monde, 
expliquent les catastrophes présentes et offrent des solutions pour un prétendu salut ! 
Dans les visions communistes, le royaume de la justice conserve les traits de la tradition 
millénariste d’origine judéo-chrétienne : égalité entre les hommes, communauté des biens 
etc. , mais par rapports au christianisme, qui mettait l’accent sur les acquis spirituelles, 
le communisme (et les divers socialismes) font une priorité du bien-être matériel et de 
l’égalité sociale, qui doit être obtenue par l’organisation rationnelle et scientifique de la 
société. De même, le socialisme moderne remplace l’amour chrétien par la concurrence 
et l’envie, qui sont à la base de l’égalitarisme !19

Le millénarisme nazi avait pour objectif le pouvoir et la domination d’une communauté 
humaine particulière, justifiée par l’excellence raciale allemande et la valeur de ses 
créations historiques. Pour atteindre un tel but nationaliste, tous les moyens étaient bons, 
y compris l’extermination des races dites inférieures ! La nazisme ranima l’ancien mythe 
pessimiste allemand « de la lutte des dieux », de la fin catastrophique du monde, au cours 
de laquelle dieux et humains sont exterminés, et le monde va renaître, se régénérer. Cette 
vision encourageait l’espoir et la certitude d’un « nouveau commencement », d’un retour 
- mythique ! – à la splendeur et à la grandeur originaire du peuple allemand. Guidé par les 
valeurs originaires du sang, de la patrie, de la hiérarchie, le nazisme rejeta brutalement le 
capitalisme, la démocratie et la rationalité !20

Les grandes conflagrations du XXe siècle provoquèrent des destructions, des reculs 
économiques, ce qui mit à l’épreuve la marche triomphante du progrès et la crédibilité des 
idéologies. Le climat d’après guerre rouvrit en Occident le problème du néo-humanisme, 
qui était loin de ce que signifiait alors l’humanisme chrétien, et les sympathies de Sartre 
pour le marxisme fascinèrent un grand nombre de jeunes intellectuels. Dans les années 
’60 Paris lança, par la revue Planète et le livre de succès Le matin des magiciens, 
1961, la mode de populariser tant la science que l’occultisme, l’astrologie, la littérature 
scientifique-fantastique. Les milieux culturel, philosophique, idéologique, littéraire, 
artistique, cinématographique, journalistique européens occidentaux furent dominés 
par des idées et clichés tels que : l’absurdité de l’existence humaine, l’aliénation, 
l’engagement, la condition sociale, les empreintes du moment historique d’après guerre, 
continuant à être hantés par les fantômes de la guerre etc. La réplique à l’atmosphère 
sombre, insipide, d’insécurité, fut l’impact charismatique et triomphal des « dernières 
découvertes scientifiques », la science salutaire promettait une perfectibilité continue 
sans bornes, une connaissance exceptionnelle de ce que signifiait la nature et la vie ! Vers 
le milieu des années ’60, l’occultisme et les doctrines ésotériques jouirent d’une immense 
popularité, ainsi que les alchimies orientales, les pratiques tantriques, chamanistes, le 
yoga etc. Le retour au religieux, comme le concevaient certains philosophes orientaux, 
différait de la vision du Concile de Vatican II (1962-1965). Les sociétés occidentales des 
années ’60-70 vivaient dans une conception athée sur le monde, étant moins sensibles 
aux textes officiels du Saint-Siège. Lors du Concile, l’Église catholique repensa en 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:25:33 UTC)
BDD-A2231 © 2006 Gerflint



 - 39 -

profondeur sa mission dans et pour le monde. Gaudium et Spes exprima le besoin de 
l’Église de parler du destin concret et historique des hommes, ce qui signifia une ouverture 
positive vers les réalités de la vie et de la société. Le Concile Vatican II changea l’attitude 
de l’Église catholique, par l’aggiornamento avec le monde moderne, informa l’opinion 
publique de sa doctrine et de ses intentions au sujet des questions majeures, telles que la 
liberté religieuse, l’éducation chrétienne, la relation avec les autres religions, la morale 
conjugale, et exprima son inquiétude en ce qui concerne le communisme, l’escalade 
des armes nucléaires, la pauvreté etc. D’ailleurs, à partir de 1945 l’Église catholique 
commença à faire la différence entre laïcité-régime juridique et l’inacceptable laïcisme-
idéologie, pour lequel le sacré est incompatible avec l’ordre rationnel des sociétés 
modernes, avec le respect pour les droits de l’homme !21

Le moment Mai 1968 ouvrit l’ère d’une nouvelle attitude à l’égard de l’autorité et des 
normes – moment de lancer le slogan C’est interdit d’interdire ! , d’initier de nouvelles 
conduites devant les traditions et les valeurs ; aussi est-il considéré un événement 
fondateur, un crépuscule de la modernité. C’est le début d’une nouvelle civilisation, avec 
des changements de mœurs, qui allait toucher les sensibilités profondes de la société, 
la croyance, la pudeur, le plaisir etc. Aucune autre jeune génération n’avait été aussi 
différente de ses parents et ses grands-parents ! Cette génération, issue massivement de 
l’exode rural généralisé, ne se retrouva pas dans l’atmosphère frustrante des grandes villes 
universitaires et devint la source de mutations inexorables. La culture juvénile devint un 
ferment contestataire des valeurs et du régime capitaliste, un critique de la société de 
consommation. Après 1965, la culture juvénile se dilata à l’échelle mondiale, devenant 
l’accélérateur des mutations social-culturelles en cours. La culture des jeunes gens devint 
la matrice de la révolution culturelle des dernières décennies du IIe millénaire.22

Ce n’est pas le christianisme qui attira les jeunes, principalement les intellectuels, mais 
plutôt l’astrologie, tendance issue de « la crise culturelle de la société bourgeoise », du fait 
que l’astrologie apparaissait comme une gnose qui impliquait une vision révolutionnaire 
sur la nouvelle époque, du Verseau. La période d’explosion de l’occultisme furent les 
années ’70, lorsque l’intérêt pour l’astrologie s’accrut, intérêt jamais éteint, malgré 
la persévérance avec laquelle l’Église chrétienne avait condamné, depuis plus d’un 
millénaire et demie, le fatalisme astrologique. Dans un monde sécularisé, vidé du sens 
profond de l’existence, l’horoscope dévoile une liaison mirifique entre l’homme et… 
l’Univers, considéré tout de même divin ! Le mystère de la prédestination cosmique-
divine est la dimension para-religieuse de l’astrologie, qui ne traite pas de thèmes 
théologiques « difficiles », telles que l’existence de Dieu, l’origine de la Création, les 
sources du mal etc., et qui diffère de la vision scientifique, toujours ambiguë, sur le 
cosmos, résultat du hasard ! La prolifération des cultes et des sectes dans les années ’70-
’90, qui proclament plutôt l’insatisfaction à l’égard des Églises chrétiennes qu’une crise 
des dogmes et des institutions ecclésiastiques, signifia aussi la sortie de « l’absence de 
sens » de la vie moderne, une redécouverte de la sacralité de la nature, ce qui prépara 
la « révolution sexuelle », la nostalgie d’une existence paradisiaque sans tabous et 
inhibitions.23

Les angoisses de la fin du IIe millénaire, fruits des guerres, épidémies, calamités 
terrestres ou cosmiques, encouragèrent cette manière de « retour du religieux » sur 
un terrain mental envahi par l’athéisme, l’agnosticisme, le luciférisme, le satanisme 
et, bien sûr, le christianisme ! L’idée généreuse que le début du millénaire signifiait 
une revitalisation du christianisme n’a pas de ressources solides dans les réalités 
contemporaines, même si pendant les dernières décennies du XXe siècle elle a conduit à 
une réconciliation entre les Églises chrétiennes et quelques idéaux du monde contemporain, 
telle que la démocratie. Une analyse attentive des mentalités contemporaines démontrent 
que la représentation traditionaliste-chrétienne du bonheur – bonheur qui n’est pas de 
ce monde ! – est marginale par rapport à la fascination des paradis mondains artificiels, 
qu’il y a de nos jours un « goût » du bonheur et du bien-être, une délicieuse tentation 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:25:33 UTC)
BDD-A2231 © 2006 Gerflint



 - 40 -

de plonger dans l’enfer de la débauche et de la curiosité. Cependant à la différence de 
l’Enfer irréversible de Satan, de celui contemporain l’on peut revenir à tout moment, sans 
frôler des risques majeurs. La privatisation de la morale eut un effet contagieux dans tout 
l’espace européen, à cause de l’implication du politique qui voulait satisfaire l’horizon 
d’attente de la jeune génération. Le retrait de l’ordre moral secoua les frontières entre 
loi et bonheur, bien et mal, au nom des droits fondamentaux des hommes au bonheur 
immédiat ! Moral et légal ne coïncident plus, ce qui représente probablement l’aspect le 
plus neuf et le plus radical de la sécularisation. C’est le dernier triomphe du libéralisme ! 
L’État est neutre, renonce à disposer de son autorité dans l’enseignement moral ! C’est 
ainsi qu’ont disparues les dispositions discriminatrices pour les actes de violation de la 
morale, tels que la contraception, le concubinage, l’homosexualité, le clonage etc.24

Une partie de l’opinion publique est enclin à faire de la liberté des mœurs un critère de 
la modernité et de l’émancipation du monde. De sorte que l’hostilité des Églises envers 
ces tendances est considérée mentalité archaïque. Cependant la religion chrétienne n’est 
pas la seule à avoir subi un processus de désenchantement, la politique l’a fait aussi. 
L’éclipse du politique, qui ne modèle plus la société, est généralement influencé par 
le système sous-politique de la modernisation scientifique-technique-économique, dont 
la logique impose des changements que le politique ne peut pas maîtriser. La méfiance 
à l’égard du politique, de sa capacité d’améliorer décisivement les choses, puisqu’il 
n’apparaît plus comme un grand pouvoir dans le cadre de la société : les institutions 
politiques deviennent les administratrices d’une évolution qu’elles ne planifient plus et 
où elles ne peuvent plus intervenir, tout en étant responsables ! La nouvelle composition 
du rôle de la religion dans l’espace public ne signifie pas la reprise du pouvoir du 
religieux dans les conditions de laïcisation indiscutable des institutions publiques, mais 
plutôt la tendance de l’État de s’associer « les familles spirituelles » en quête de règles et 
de solutions à des questions fondamentales, tels que l’avortement, le SIDA etc.25

Même les analyses moins passionnées parlent du fait qu’on vit à un moment 
crucial, d’angoisses multiformes, d’inquiétudes économiques, écologiques, de menaces 
terroristes, que l’Europe et le monde entier traverse une nouvelle crise de conscience, 
en quête de valeurs capables de refaire un équilibre qui semble perdu ! Cependant ces 
générations des années ’90 n’ont connu que la société sécularisée et ont la tendance 
de privilégier les objectifs matériels et les réussites techniques, la dimension spirituelle 
étant abandonnée à des réflexions qui évitent d’aborder les mystères profonds du monde. 
On devrait de nos jours réfléchir d’avantage aux paroles célèbres de Hamlet : il y a plus 
de choses entre le Ciel et la terre que les mots de votre philosophie !

La sécularisation a constitué l’une des dynamiques de la civilisation occidentale, et le 
christianisme s’est lui-même transformé depuis son enfance jusqu’à nos jours. Certaines 
voix affirment qu’ « on est encore au début de l’ère chrétienne des néandertaliens de 
l’esprit et de la morale, que le christianisme est encore une « religion jeune » ou vielle 
et jeune à la fois, en fonction des références choisies ! Peut-on dire que l’histoire du 
christianisme vient de commencer, puisque tout ce qu’on a réalisé dans le passé, ce qu’on 
appelle à présent l’histoire du christianisme ne serait que des tentatives de se réaliser ? 
Depuis deux millénaires, à cause de l’inertie des mentalités collectives, fort fascinées 
par les traditions folkloriques et par les audacieuses idées philosophiques et politiques 
des époques, on ne pourrait parler que d’adaptations, superficielles, du christianisme 
européen.26

Les chrétiens sont-ils les dinosaures d’une race en train de disparition, comme les 
présentent les visions réductrices et peu convaincantes qui identifient les règles à des 
conceptions irrationnelles et dépassées ? Est-il juste de confondre le christianisme à 
ses expériences historiques, à ce que les critiques appellent énergiquement les « pages 
noires » des erreurs, des silences et des crimes commis sous le signe de la croix ? 
Peu d’institutions de notre temps ont ouvertement et loyalement fait leur mea culpa 
comme les Églises chrétiennes ! Ce n’est pas juste de ne parler que des « longs pêchés 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:25:33 UTC)
BDD-A2231 © 2006 Gerflint



 - 41 -

du christianisme historique » et de passer sous silence l’apport positif immense du 
christianisme à la civilisation européenne ! Parmi ses préoccupations essentielles l’on 
peut mentionner à l’époque médiévale les œuvres de compassion, qui ont été à la base 
des structures modernes de charité, des organismes de sécurité sociale etc., tellement 
bénéfiques de nos jours ! « Je ne sais pas ce que la religion va devenir demain, écrivait 
Michel de Certeau dans La faiblesse de croire, mais je crois fermement à l’urgence de 
cette théologie pudique et radicale. Nous vivons dans l’impossibilité angoissante de voir 
au-delà du futur, ce qui fait que l’horizon de la réalité programmée devienne inutile. 
La crise religieuse que traverse le monde européen est certainement réelle, c’est une 
traversée du désert. Cependant le désert purifie.27 Selon certaines voix, l’urgence serait 
une enculturation qui permette l’immersion dans le message du christianisme, comme 
religion, de l’Incarnation, la nécessité de trouver un langage adéquat pour le présenter aux 
contemporains. D’autres opinions parlent d’une autre interprétation des textes chrétiens 
et de leur adaptation aux nouvelles situations et expériences vécues de nos jours ! Serait-
il le prix à payer pour que le christianisme franchisse le seuil de l’avenir ?

Notes
1Alain Besançon, Dilemele mântuirii. Criza Bisericii catolice, Buc., Humanitas, 2001,p. 5-6, 224. 
2 René Rémond, Le XIXe siècle (1815-1914), Introduction à l`histoire de notre temps, Paris, Éditions du Seuil, 
1974, p. 205-207. Jean Delumeau, Un christianisme pour demain. Guetter l`aurore. Le christianisme va-t-
il mourir? Paris, Hachette. Littératures, 2004, p.23. José Casanova, Public Religions in the Modern World, 
Chicago, University of Chicago Press, 1994. Le réenchantement du monde, sous la dir., de Peter L. Berger, 
Paris, Bazard Éditions, 2001, p. 119-123
3 R. Rémond, Religion et Société en Europe. La sécularisation aux XIX et XX siècles, 1780-2000, Paris, 
Éditions du Seuil, 1998/2001, p. 280. Jean-Paul II, Mémoire et Identité. Conversation au passage entre deux 
millénaires, trad. par François Donzy, Paris, Flammarion, 2005, p. 111-130.J. Delumeau, op. cit., p.22, 25-26, 
47. Marcel Gauchet, Le désenchantement du monde. Une histoire politique de la religion, Paris, Gallimard, 
1985, p. I. Jean-Paul Sironneau, Sécularisation et religions politiques, Paris, Mouton, 1982, p. 15-16, 75-79, 
94-95.
4 Jean- Michel Gaillard, L`Europe sera laïque ou ne  sera pas! dans “Histoire”, no.289, juillet-août 2004,p. 
102
5 Simona Nicoară, O istorie a secularizării. De la Cetatea lui Dumnezeu la cetatea oamenilor (sec. XIV-XVIII), 
vol. 1, Cluj-Napoca, Editura Accent, 2005, p. 15-17. R. Rémond, op. cit., p.11,15.
6Jean-Paul Willaime, Europe et Relgions. Les enjeux du XXIe siècle, Paris, Fayard, 2004, p.264. J.-P. Sironneau,  
op. cit.,  p. X-XI: Préface de Julien Freund. François Dosse, L’Histoire, Paris, Armand Colin/ HER, 2000, p. 
124-125. Danièle Hervieu-Léger, La religion pour mémoire,Paris, Éditions du Cerf, 1993.  Le réenchantement 
du monde, p. 6,123-127.
7 R. Rémond, Le XIXe siècle (1815-1914),  p. 203-204.
8Jean Baubérot, Séverine Mathieu, Religion, modernité et culture au Royaume-Uni et en France.1800-1914, 
Paris, Éditions  du Seuil, 2002, p. 289. Gérard Bensussan, Le temps messianique. Temps historique et tmps vécu,  
Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 2001, p. 15-21. Vezi  O. Tschannen,  Les Théories de la sécularisation, 
Genève-Paris, Droz, 1992, p. 293. J. Delumeau, op. cit., p. 13-19,22. 
9 Michel Vovelle, 1793, La Révolution contre l’Église. De la Raison à l’Être Suprême, Paris, Éditions Complexe, 
1988, p.268-269.
10 Ernst Hinrichs, Alle origini dell’età moderna, Editori Laterza, 2001, p. 81-82,94-103.  J. Baubérot, Laïcité 
1905-2005, entre passion et raison, Paris, Éditions du Seuil, 2004, p.105. J. Baubérot, S. Mathieu,  op. cit., 
p.40. Marcel Clément, Réflexions sur la Révolution française (Préface), dans Geneviève Esquier, Une histoire 
chrétienne de la Révolution française, Paris, Ed. De l’Escalade, 1989, p. 14-19.
11 Jacques Le Goff, Histoire et mémoire, Paris, Gallimard, 1988, p. 88-95. D`un millénaire à l`autre. La grande 
mutation, sous la dir. De Francois L`Yvonnet, Paris, Albin Michel, 2000, p. 154-155, 175.
12 Histoire et mémoire, coord. par Martine Velhac, Grenoble, 1998, p.26.
13 Marcel Gauchet, La religion dans la démocratie. Parcours de la laïcité, Paris, Gallimard, 1998, p.14-15. R. 
Rémond, Religion et Société en Europe, p.267-268.Idem, Le XIXe siècle (1815-1914), p. 199
14 J.-P. Sironneau,  op. cit., p. 72, 79;557. André Reszler, Mythes politiques modernes, Paris, PUF, 1981, p.182-183.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:25:33 UTC)
BDD-A2231 © 2006 Gerflint



 - 42 -

15M. Gauchet, Le désenchantement du monde. Une histoire politique de la religion, Paris, Gallimard, 1985, 
p.270-274, 279. Gil Delannoi, Sociologie de la nation.Fondements théoriques et expériences historiques, Paris, 
Armand Colin/HER, 1999, p. 95. R. Rémond, Religion et Société en Europe, p. 77; 152; 159-163; 221.   
16  Nouvelle histoire des idées politiques, sous la dir. De Pascal Ory, postf. R. Rémond, Paris, Hachete, 1987, p. 
444 -445. R. Rémond, Préhistoire(s) d un concile imprévisible, dans “Notre Histoire”, no. 193-194, nov.-déc. 
2001, p.16.,73. Idem,  Le XIX-e siècle,  p. 194.
17 Jean Claude Caron, Michel Vernus, L’Europe au XIXe siècle. Des nations au nationalismes 1815-1914,Paris, 
Armand Colin, 1996,  p.276-278. Histoire du XIX-e siècle, Paris, Hatier, 1996, p.287.René Rémond, op. cit, p. 
199. Toader Nicoară, Clio în orizontul mileniului trei. Explorări în istoriografia contemporană, Cluj- Napoca, 
Ed. Accent, 2002, p. 233.
18 G. Bensussan, op. cit., 15-17. Chantal Millon-Delsol,  Ideile politice ale secolului XX, trad.V. Boari, Iaşi, 
Polirom, 2002, p. 82-84.
19 Wilhelm E. Mühlmann, Messianismes révolutionnaires du tiers monde, trad. par Jean Baudrillard, Paris, 
Gallimard, 1968, p. 324-331,354.Emilio Gentile, Le religioni della politica. Fra democrazie e totalitarismi, 
Gius. Laterza & Figli, 2001, p. 71-74. S. Nicoară, Naţiunea modernă. Mituri. Simboluri. Ideologii, Cluj- 
Napoca, Ed. Accent, 2002, p.293-295, 295-305. Jean Servier, L’Utopie, Paris, PUF, 1979, p. 16.J. Delumeau, 
Une histoire du paradis. Que reste-t-il, du paradis? tome, 3, Paris, Fayard, 2000, p. 443, 467. J.-P. Sironneau,  
op. cit., p. 205-206,361.  
20 Ibidem, p. 483
21 Tzvetan Todorov, Grădina nedesăvârşită. Gândirea umanistă în Franţa, (Le jardin imparfait. Le pensée 
humaniste en France), trad.  Buc., Ed. Trei, 2003, p. 270-273. Le réenchantement du monde,  p.18. Mircea 
Eliade, Ocultism, vrăjitorie şi mode culturale. Eseuri de religie comparată, trad. du angl.par E. Bortă, Buc, 
Humanitas, 1997, p.19-22, 27-30, 88-89.  
22 Jean- Pierre A. Bernard, Une “pensée 68”?,  Nouvelle histoire des idées politiques, p.694-710.
23 Jean-François Sirinelli, Génération 68, dans “Histoire”, no. 274, mars 2003, p. 62- 64, 66-67.M. Eliade, op. 
cit., p.77-79,85-86.
24 Robert Muchembled, O istorie a Diavolului. Civilizaţia occidentală în secolele XII-XX,  trad. Em. Galaicu-
Păun, Buc., Ed. Cartier, 2002, p. 346.
25 M. Gauchet , La démocratie contre lui-même, p. 141.Ulrich Beck,La société du risque. Sur la voie d`une 
autre modernité, Paris, Aubier, 2001,  p. 405. J.-P. Willaime, Europe et Relgions, p.9-11, 226, 242-246. R. 
Rémond, Religion et Société en Europe, p. 261-264.
26 J. Delumeau, Un christianisme pour demain,  p.33, 35. Hugh McLeod, Secularisation in Western Europe, 
1848-1914, (London) New York, Macmillan PRESS LDT, 2000, p. 3-4.
27J. Delumeau, op. cit., p. 43, 54-55, 75-76,196, 227.Michel de Certeau, La faiblesse de croire, Paris, Éditions 
du Seuil, 1987, p.259. D`un millénaire à l`autre. La grande mutation, p. 201-205, 207. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:25:33 UTC)
BDD-A2231 © 2006 Gerflint

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

