CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE

SYMBOL AND ALEGORY

Ancuta Negrea, Assist. Prof., PhD, ”Valahia” University of Targoviste

Abstract: Making a great analysis of the medieval symbolism, Huizinga shows how the
contemporary man can become again open to a symbolical vision of the world. The medieval
man actually lived in a world full of significances, references, superior meanings,
manifestations of the divinity in things, in a nature that incessantly spoke a heraldic language,
in which everything was the sign of a superior truth. From the perspective of semiotics, the
activity meant to help one know the reality becomes a form of investing the reality with a
meaning and of structuring it. The cognitive activity, as a manifestation of the semiotic
function, gives the objects of reality a status of sign and integrates them into networks of
significances that circumscribe the reality, justifying the notion of semiosphere. The
semiosphere is, ultimately, a form of the world, which man is building by means of his
symbolical activity. It is man’s answer to the permanent challenge that the world, as an
endless field of virtual signs, addresses to man, inviting him to make its senses actual, to make
it reach, only in this way, its level of complete existence.

Keywords: symbolical universe, metaphysical pansemiosis, biblical alegorism, universal
alegorism, artistical alegorism.

Din perspectiva semioticii, activitatea de cunoastere a realitatii devine o forma de
investire cu sens si de structurare a acesteia. Activitatea cognitiva, ca manifestare a functiei
semiotice, confera obiectelor realitatii statut de semn si le integreaza in retele de semnificatii
care circumscriu realitatea, justificind notiunea de semiosfera. Semiosfera este, in ultima
analiza, o formad a lumii pe care omul o construieste prin activitatea simbolica. Este raspunsul
omului la provocarea permanentd pe care lumea, ca un nesfarsit camp de semne virtuale, o
adreseaza omului, invitandu-1 sa-i actualizeze sensurile, pentru a o aduce abia astfel la nivelul
deplinei fiintari.

Analizand magistral simbolisnul medieval, Huizinga aratd in ce mod poate surveni la
omul contemporan disponibilitatea pentru o viziune simbolica a lumii. Omul medieval trdia
efectiv intr-o lume populata de semnificatii, trimiteri, suprasensuri, manifestari ale divinitatii
in lucruri, intr-o natura care vorbea neincetat un limbaj heraldic, in care totul era semn al unui
adevar superior.

Universul simbolic. "Videmus nunc per speculum in aenigmate, tunc autem facie ad
faciem.” - "Caci acum vedem ca intr-o oglinda, in chip intunecos, dar atunci vom vedea fata
in fata." (Sfantul apostol Pavel, din cuvantarea catre corinteni) (1). Viziunea simbolico-
cel care caracterizeaza cel mai bine epoca. Omul medieval traia efectiv intr-o lume populata
de semnificatii, trimiteri, suprasensuri, manifestari ale divinitdfii in lucruri, intr-o naturd care
vorbea neincetat un limbaj heraldic, in care totul era semn al unui adevar superior. Era o
prelungire a activitatii mitopoetice a omului antic prin producerea de noi simboluri si
semnificatii in concotdanta cu ethos-ul crestin; o reorientare catre supranatural a acelui simt al

130

BDD-A22284 © 2014 “Petru Maior” University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:00:27 UTC)



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE

miraculosului pe care Antichitatea tarzie il pierduse de mult. Pentru Evul Mediu orice lucru
era absurd daca semnificatia lui se epuiza in functia si formele sale de manifestare directe;
exista, asadar, convingerea ca toate lucrurile se extind n buna parte pana in "lumea cealalta".
In viziunea simbolicd natura devine alfabetul cu care Creatorul ne vorbeste despre ordinea
lumii, despre bunurile supranaturale, despre pasii ce trebuie urmati pentru a ne orienta cum
trebuie Tn lume si a dobandi mantuirea. Lucrurile nu sunt ceea ce par ci sunt semne pentru
altceva(2) — "mult mai inalt": "Scriere este totul / pestele e litera / in alfabetul marii / O
fraza sunt pasarile-n zbor / Totul e scriere. / Totul este de citit. Piatra poate fi cititd, / iar
norii ne spun o poveste..." (3). Periplul terestru, ca itinerar catre cer, era promovat prin
traducerea simbolica a principiilor de credinta; din motive de prudenta, crestinismul primitiv a
ascuns chipul Mantuitorului in spatele imaginii unui peste, pentru a evita, prin criptografie,
riscurile persecutiei. "O data acceptata ideea traditionala potrivit careia pelicanul isi
hraneste puii smulgandu-si cu ciocul bucati de carne din piept, el devine simbol al lui Hristos
care isi da propriul sange pentru omenire §i propria carne ca hrana euharistica. Unicornul,
care se lasa capturat daca este atras de o fecioarda in poala careia va merge sa-si aseze
capul, devine dublu simbol cristic, ca imagine a Fiului unic al lui Dumnezeu, ndscut in
pantecele Mariei"(4). Atribuirea simbolica este favorizata, asadar, de o anumitd concordanta,
de o analogie schematica, de un raport esential.

Simbolism si alegorism. Alegoria transforma fenomenul intr-un concept si conceptul
intr-o imagine, astfel Tncat conceptul, fiind circumscris si integral cuprins in imagine, sd se
poata exprima prin ea. (5) Simbolismul transforma fenomenul in idee, ideea intr-0 imagine,
astfel incat ideea, chiar daca este exprimata in toate limbile pamantului, sd ramana totusi
inexprimabila. (6) Despre interpretare alegorica se vorbea chiar Tnainte de conturarea traditiei
scrierilor patristice: grecii 1l scrutau alegoric pe Homer; in mediul stoic ia nastere o traditie de
interpretare alegorica ce urmareste sa vada in epica antica travestirea mitica a unor adevaruri
naturale; exista o exegeza alegorica a Torei ebraice; Filon din Alexandria incearcd in secolul I
o lectura alegoricd a Vechiului Testament. Umberto Eco(7) precizeaza ca tarziu, abia catre
secolul al XVIll-lea, traditia occcidentala moderna face distinctia dintre simbolism si
alegorism. Lumea antica, in schimb, socotea simbolul si alegoria ca fiind sinonime, in aceeasi
masura in care o faceau exegetii patristici si medievali. (8)

Pansemioza metafizica. Simbolismul metafizic are radacini incd din Antichitate iar
medievalii il cunosteau pe Macrobius care spunea despre lucruri ca, in frumusetea lor, reflecta
— ca in tot atatea oglinzi — chipul unic al divinitatii. Simbolul medieval este un mod de a
accede la divin — ca expresie care ne trimite la o realitate obscurd, inexprimabild in cuvinte,
contradictorie, ca mesaj niciodatd consumat. O primd idee a Unului ca insondabil si
contradictoriu gasim la Dionisie Areopagitul, unde divinitatea este numita "abur straluminat
al linistii care dezvadluie tainic... tenebrd straluminata” care "nu este nici corp, nici imagine,
nici forma si nu are cantitate sau calitate, sau greutate, nu se afla intr-un loc, nu se vade... nu
este substanta, nici eternitate, nici timp... nu este tenebra si nici lumind, nu este greseala §i
nici adevar" (9) si continua astfel, pagini intregi de "fulguranta afazie mistica"(10); "... fiind
mai presus de fiinta... Unul mai presus de intelegere e neinteles tuturor intelegerilor si binele
lui mai presus de cuvdnt e negrdit de nici un cuvant... E fiinfa cea mai presus de fiinta §i
mintea neinteleasa si cuvantul de negrait. Nu exista cuvant si intelegere §i numire pentru ea,
nefiind nimic din cele ce sunt"(11). Cel ce propune Evului Mediu simbolismul metafizic in
forma sa cea mai sugestiva este, mergand pe urmele lui Pseudo-Dionisie, lohannes Scotus
Eriugena — pentru care lumea apare ca o grandioasa manifestare a lui Dumnezeu, prin cauzele
primordiale si eterne, iar dintre acestea, prin frumusetile sensibile: "Nihil enim visibilium
rerum corporaliumque est, ut arbitror, quodnonincorporale quid et intelligibile significet.”

131

BDD-A22284 © 2014 “Petru Maior” University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:00:27 UTC)



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE

("Cred ca nu exista nici un lucru vizibil §i corporal care sa nu semnifice ceva necorporal §i
inteligibil™)(11).

Alegorismul biblic. In incercarea de a se opune supraevaludrii gnostice a Noului
Testament in detrimentul Vechiului Testament, Clement din Alexandria stabileste o distinctie
si 0 complementaritate Intre Vechiul si Noul Testament, iar Origene va desavarsi acest demers
stabilind necesitatea unei lecturi paralele a lor: Vechiul Testament este imaginea celui Nou, si
nu litera al carei spirit este celdlat, adica, in termeni semiotici, nu este expresia retorica al
carei confinut € Noul Testament(12). Personajele si evenimentele din Vechiul Testament sunt
vazute, datoritd actiunilor §i caracteristicilor lor, ca tipuri, anticipdri, prefigurdri ale
personajelor din Noul Testament. Sfantul Augustin este primul care precizeaza ca semnul este
orice lucru care ne aduce in minte altceva, dincolo de impresia pe care lucrul insusi o produce
asupra simturilor noastre. Nu toate lucrurile sunt semne, dar cu sigurantd toate semnele sunt
lucruri si, pe langd semnele produse de om pentru a semnifica in mod intentionat, exista si
lucruri, evenimente (de ce nu fapte si personaje?) care pot fi acceptate ca semne sau (este si
cazul istoriei sacre) pot fi Tn mod supranatural statornicite ca semne, pentru a fi citite ca
semne. Augustin stie ca Scriptura nu vorbeste doar in verbis ci si in factis — adica exista
allegoria historiae pe langa allegoria sermonis — si 1si stimuleaza cititorul catre cunoasterea
enciclopedica (sau cel putin catre cea pe care lumea Antichitatii tarzii putea sa i-0 procure).
Daca Biblia vorbeste prin personaje, obiecte, evenimente, dacad numeste flori, minuni ale
naturii, pietre, pune in joc subtilitdti matematice, va trebui cadutat in invatatura traditionala
care este semnificatia acelei pietre, acelei flori, acelui numar...

Alegorismul universal. Pansemioza metafizici — care ia nastere o datd cu Numele
divine ale lui Dionisie Areopagitul — se preschimba intr-o viziune semioticad asupra
universului, in care fiecare efect este semnul propriei cauze. Daca intelegem ce este universul
pentru neoplatonicianul medieval, ne dam seama ca in acest context se vorbeste nu atat despre
similitudinea alegoricd sau metafizica intre corpuri pdmantesti si lucruri ceresti, cat despre o
semnificatie a lor filizofica, ce are de-a face cu neintrerupta serie de cauze si efecte ale
"marelui lan¢ al fiingarii"(13). Alegorismul universal reprezintd o manierd fabuloasa de a
scruta universul nu prin ceea ce apare, ci prin ceea ce ar putea sugera. O lume a ratiunii, care
cerceteaza, contra unei lumi a imaginatiai care fabuleaza. Fiecare dintre aceste lumi este, de
acum, bine definitd in propria sfera: a) lectura alegorica a Scripturii — o nesfarsitd cercetare a
Cartii Sfinte ca padure scripturald, misterios ocean divin, labirint...; b) productia descoperita
de alegorii poetice, chiar lumesti (ca Roman de la Rose). Cat despre alegorismul poetic
(pentru care o variantd poate fi alegorismul liturgic sau, in general orice discurs constituit din
figuri, vizuale sau verbale, care sa apara ca produs uman), el este teritoriul decodificarii
retorice (14).

Alegorismul artistic. A atribui valoare alegorica artei insemna a o situa pe acelasi
plan cu natura, ca repertoriu viu de imagini. In evul in care natura este o mare reprezentare
alegorica a supranaturalului, arta este considerata in aceeasi cheie. Secolul al XlllI-lea, in cele
mai evoluate manifestari ale gandirii sale, renunta definitiv la interpretarea alegorica a lumii,
dar produce prototipul poemelor alegorice, Le roman de la Rose. Si alaturi de productia de
alegorii gisim, mereu vie, lectura alegorica a poetilor pagani. "Poezia tinea in totalitate de
inteligentd. Orice epocd are propriul ei mod de a simfi poezia si nu-l putem utiliza pe al
nostru pentru a-/ judeca pe cel al medievalilor. Probabil ca nu vom mai reusi niciodata sa
reproducem in noi desfatarea subtila cu care medievalul descoperea in versurile magului
Virgiliu sumedenii de prefigurari (sau poate ca reugeste, intr-un mod nu foarte diferit,
cititorul lui Eliot sau al lui Joyce?); dar a nu intelege ca el simtea o bucurie efectiva in acest
exercitiu, inseamnd a ne bloca intelegerea lumii medievale..." (15).

132

BDD-A22284 © 2014 “Petru Maior” University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:00:27 UTC)



CCI3 LANGUAGE AND DISCOURSE

Apusul universului alegoric(16). Cea mai riguroasa dintre teoretizarile limbajului
alegoric o gasim poate la Toma d'Aquino; riguroasd si in acelasi timp noud, pentru ca
marcheaza sfarsitul alegorismului cosmic; natura si-a pierdut caracteristicile graitoare si
suprareale, lasand locul unei viziuni mai rationale asupra fenomenului. Nu mai avem de-a
face cu o padure de simboluri; cosmosul Evului Mediu timpuriu a ldsat locul unui univers
natural. Altadata lucrurile aveau valoare nu pentru ceea ce erau ci pentru ceea ce semnificau;
la un moment dat insa, se observa ca divina creatie nu consta intr-0 organizare de semne, ci
intr-o productie de forme.

Repere bibliografice :
(1) in Huizinga J., 1955, traducerea romaneasca de H.R. Radian, Amurgul Evului
Mediu,
1970, Editura Meridiane, Bucuresti, reed. 1993, apud U. Eco, 1999, Arta si
frumosul
in estetica medievalad, Editura Meridiane, Bucuresti, p. 66.
(2) U. Eco, 1999, op.cit., p.68.
(3) Nichita Stanescu, 1972, Lectia de citire, volumul Maretia frigului, Editura
Junimea,
lasi. Nota. Este stiut ca marea aspiratie a metaforei stanesciene este aceea de a face
palpabil miracolul, indicibilul, de a da un corp senzatiei fulgurante, de a
descifra sensurile ascunse: "O, de-as putea sa te citesc / o, de-as putea

Sa
deslusesc /aceste stranii alfabete".

(4) U. Eco, 1999, op.cit., p.69.

(5) Ibidem, p.71

(6) Ibidem

(7) Ibidem

(8) Jean Pépin, 1970, Dante et la treadition de ['allégorie; Erich Auerbach, "Figura”
(tr.it.

Studii su Dante, Milano, 1963), apud U. Eco, 1999, op.cit., p. 72.
(9) Dionisie Areopagitul, 1996, Despre numirile dumnezeiesti. Opere complete,
Editura
Paideia, Bucuresti, p.135
(10) U. Eco, 1999, op.cit., p. 73
(15) Dionisie Areopagitul, op.cit, cap.l, p. 137.
(12) lohannes Scotus Eriugena, De divisione naturae V, 3, PL 122, col. 865-866, U.
Eco,
1999, op.cit., p.75-76.
(13) U. Eco, 1999, op.cit., p.77-78.
(14) Ibidem, p.85-86.
(15) Ibidem, p. 89.
(16) Ibidem, p. 91-96.

133

BDD-A22284 © 2014 “Petru Maior” University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:00:27 UTC)


http://www.tcpdf.org

