
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 

1151 

 

UNDERSTANDING AND FEELING. A HERMENEUTIC DISPUTE AROUND 
HEGEL 

 

Mădălin ONU 
”Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

 

Abstract: Clarifying the relationship between the faculty of understanding and feeling 

constituted an imported concern of many German thinkers of the 19th century. If the French 

Enlightenment promoted the intellect and asserted that human reason is sufficient for 

understanding both the physical and the social world, and the Romanticism, reacting against 

it, grounded the art of comprehension on the feeling, great personality of sciences of the spirit 

as Hegel or Goethe claimed, rightly, that this separation is, in fact, only an apparent one. We 

propose, in this paper, to trace the way in which Hegel argues for a necessary synthesis 

between the two, as well as the debate around its theory with his colleague from the 

University of Berlin, Friedrich Schleiermacher. Finally, in the third part of our paper, we 

want to clarify the impact that this dispute had within the further development of the sciences 

of the spirit, in general and, in particular, on the theory of comprehending the texts. We will 

pursue, for this purpose, the hermeneutical theory of Wilhelm Dilthey. 

 

Keywords: intellect, Hegel, Goethe, Schleiermacher, Dilthey 

 

 

I.  

Depășirea opoziţiei intelect Ŕ sentiment constituie una dintre temele principale ale 

lucrării hegeliene de tinereţe Credinţa şi ştiinţă, unde este privită ca una ce aparţine mişcării 

spiritului însuşi. Autorul insistă asupra viziunii greşite a lui Immanuel Kant în ceea ce 

priveşte intelectul căci, susţine el, acesta nu limitează cunoaşterea fiindcă este uman (aşadar 

intelect ce funcţionează exclusiv în urma raportării conceptelor a priori la intuiţii) ci este 

limitat ca facultate de cunoaştere în genere. El nu poate surprinde unitatea originară la fel cum 

nici sentimentul nu conduce la absolut (în ciuda pretenţiilor unor filosofii care insistau pe 

trăirea artistică sau care considerau, asemenea lui Schleiermacher, că relaţia absolutului cu 

omul poate fi surprinsă prin intermediul sentimentul religios). Singura care poate atinge acest 

scop este, pentru Hegel, raţiunea speculativă. Observăm cum gândirea sa s-a dezvoltat 

reacţionând, deopotrivă, contra Aufklärung-ului cât şi împotriva sentimentalismului romantic. 

În Prefaţa Fenomenologiei spiritului autorul sugerează că Schelling nu a reuşit să surprindă 

sinteza superioară a celor două, cum nu reuşise, de altfel, nici raţionalismul lui Immanuel 

Kant, învecinat cu intelectualismul Aufklärung-ului.  

Putem sesiza o perspectivă analogă la Goethe. Marele poet a încarnat antagonismul în 

conflictele ideatice dintre personajele sale. Să ne aducem aminte de disputele dintre pasionalul 

Werther şi raţionalul Albert. Referitor la monumentalul Faust, Schiller remarca faptul că 

Mefisto, în prima parte, simbolizează intelectul iar Faust inima
1
. În ambele opere este 

sugerată însă şi uniunea, căci fiecare dintre cele două personaje posedă ceea ce îi lipseşte 

celuilalt
2
. 

                                                
1 René Berthelot, ŖGoethe et Hegelŗ, în  Revue de Métaphysique et de Morale, Vol. 38, Nr. 3, 1931, p. 391. 
2 Goethe a terminat de scris prima parte din Faust într-o perioadă în care discuta adesea literatură şi filozofie cu 

cercul romantic activ din Jena din care făcea parte şi Hegel cu puţin timp înainte de redactarea Fenomenologiei 

spiritului. ŖNu e de mirare, din această cauză, nenumărate principii contrastante Faust ce sunt aduse în relaţie 

unele cu celelalte în moduri diferite, de multe ori dialecticeŗ Ŕ Jane K. Brown, ŖFaustŗ, în Lesley Sharpe (ed.), 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1152 

Dintre filosofii care l-au inspirat pe Goethe în eforturile de a depăşi separaţia 

menţionată, Spinoza şi Herder joacă un rol esenţial. Căci, pentru Spinoza, Ŗsentimentul, 

departe de a se opune gândirii, se transformă şi se înalţă împreună cu gândirea care îi este 

inerentă şi de care este inseparabilŗ
3
. Herder, la rândul său, insistase deja asupra opoziţiei 

dintre spontaneitatea vieţii şi legea mecanică, implicit asupra faptul că prima, în caracterul său 

inconştient şi neraţional (aşa cum se manifestă, de exemplu, în poezia populară sau în 

procesul de dezvoltare al limbii) nu poate fi surprinsă prin modalitatea de gândire promovată 

de iluminism. Pe urmele lui Goethe a dobândit o viziune mult mai amplă asupra vieţii 

culturale a omului, viaţă ce rezidă în dezvoltarea ei istorică
4
. 

În ochii lui Goethe, noi ajungem la o cunoaştere a spiritul, implicit a celui propriu, 

urmărindu-i manifestările exterioare, dezvoltarea şi activitatea concretă. Asemenea lui Hegel, 

poetul german concepe acţiunea marilor personalităţi istorice ca expresia a spiritului şi a Ideii. 

Prin urmare operele măreţe şi personalităţile superioare sunt cele pe care le caută poetul 

traversând istoria universală
5
. Căci ele îi conferă semnificaţia si prin ele este posibilă 

înţelegerea ei.  

Asemenea lui Hegel - dar printr-o metodă diferită, întrucât discursul speculativ 

contrasta cu gândirea poetică proprie
6
 - Goethe se străduieşte să depăşească romantismul şi să 

surprindă, distanţându-se de sentimentalismul acestuia
7
, lumea spirituală în unitatea şi 

coerenţa ei. Iar asta promovând rolul inteligenţei, fără însă a reduce totul la intelect aşa cum, 

pe cealaltă parte, făceau iluminiştii. Poetul german nu admitea, de pildă, că viaţa reală îşi 

găseşte rezolvarea în poezie, iar poezia în muzică, cum sugerau Ludwig Tieck şi Novalis
8
. 

Pentru Tieck muzica instrumentală pură, aşadar cea care se delimitează de influenţa gândirii 

discursive sau de concepte, reprezintă calea spre revelarea absolutului. Pentru el (şi pentru 

Arthur Schopenhauer) ea întruchipează, prin excelenţă, ideea de artă. Din contra, poetul de la 

Weimar solicită, mai curând, un travaliu metodic şi eficace. Prin această nouă modalitate de a 

privi lumea Goethe, asemenea personajelor sale, depăşeşte (şi conservă totodată Ŕ în sensul 

hegelian al termenului Aufhebung) romantismul. Muzica pură, atât pentru el cât şi pentru 

Hegel, nu poate revela absolutul. Ea întruchipează, ce-i drept, un nivel superior al formelor 

artistice. În Prelegerile de estetică urmează sculpturii şi picturii şi este privită ca mod de 

expresie a subiectivităţii: Ŗmuzica este spirit, suflet care răsună pentru sine în mod nemijlocit 

şi care se simte satisfăcut atunci când se aude pe sineŗ
9
. Dar asta nu poate echivala cu un tip 

particular de intuiţie superioară ce ar avea capacitatea de unificare a conştiinţei cu absolutul. 

                                                                                                                                                   
The Cambridge companion to Goethe, Cambridge University Press, Cambridge/New York, 2002, p. 86. De altfel 

şi H. R. W. Hinrichs (fost student al lui Hegel, căruia acesta din urma i-a prefaţat lucrarea Religionsphilosophie ) 

susţinea că poate identifica concepte hegeliene în poemul Faust. Cf. pentru mai multe amănunte Rùdiger 

Bubner, The inovations of idealism, Cambridge University Press, Cambridge/New York, 2003, p. 255. 
3 René Berthelot, op. cit, p. 392. 
4 Edward L. Schaub, ŖGoethe and philosophyŗ, în The Monist, Vol. 42, No. 3, 1932, p. 460. 
5 René Berthelot, op.cit., p. 397. 
6 ŖGoethe nu a putut niciodată fi mulţumit de doctrina sistematică a lui Hegel conform căreia conţinutul tuturor 

regiunilor experienţei poate fi în mod complet articulat prin discursul raţionalŗ Ŕ H. B. Nisbet, ŖReligion and 

philosophyŗ, în Lesley Sharpe (ed.), op. cit., p. 229. 
7 Hegel este mult mai radical în acest sens. Căci el nu adamite sub nici o formă o sintagmă asemenea celei lui 

Faust ŖGefùhl ist allesŗ (ŖSentimentul este totulŗ) referitoare la religie. Cf. Nicolai von Bubnoff, ŖGoethe und 

die Philosophie seiner Zeitŗ, în Zeitschrift für philosophische Forschung, Vol. 1, Nr. 4, 1947, p. 556. 
8 René Berthelot, op.cit., p. 400. 
9 ŖMusik ist Geist, Seele, die unmittelbar fùr sich selbst erklingt und sich in ihrem Sichvernehmen befriedigt 

fùhltŗ Ŕ G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik, în Werke, Band 15, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am 

Main, 1970, p. 197. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1153 

Goethe, la rândul său, este fascinat de modul în care demonicul domină această latură 

estetică
10

. Luat separat însă, acesta nu poate guverna nici în domeniul politicii şi nici nu poate 

desăvârşi opera artistică. Ambii gânditorii sunt de acord, aşadar, că forma ultimă a artei 

trebuie căutată în ceva mai complex. Ea trebuie întruchipată în poezie, înţeleasă ca sinteza 

superioară a muzicii şi a picturii, a cărei expresie completă se găsește în lirism. Poezia pură 

nu este cea muzicală, cum sugera Tieck, inventatorul termenului. Adevărata formă a sa se 

arată odată cu sinteza lirismului şi a epopeii, Goethe regăsind-o în tragedia greacă şi în drama 

shakespeariană
11

.  

 

II.  
Aceeași temă a fost în centrul unei lungi confruntări, în care orgoliile au înlocuit de 

multe ori dezbaterea ideatică, dintre Hegel şi Schleiermacher. Ambii gânditori au avut un rol 

important în ceea ce priveşte dezvoltarea ştiinţele spiritului în Germania. Amândoi au insuflat 

Universităţii din Berlin curentul noii epoci şi, din acest punct de vedere împărtăşeau, în linii 

mari, aceleaşi credinţe comune
12

, deşi mijloacele de realizare pe care le propuneau erau 

diferite. Astfel, atât Schleiermacher cât şi Hegel erau de acord asupra faptului că 

universitatea, pe lângă rolul său de instituţie de formare şi învățământ, trebuie să fie o forţă 

majoră de consolidare a culturii moderne. Că, în cadrul ei, modul tradiţional de predare a 

teologiei trebuie să se împletească cu gândirea ştiinţifică modernă în curs de dezvoltare. În 

sfârşit, în ceea ce priveşte teoria cunoaşterii ştiinţelor umaniste, că eforturile lui Immanuel 

Kant de reconciliere, în limitele raţiunii, a omului cu lumea, trebuie suplimentate. 

Confruntarea directă dintre cei doi a avut loc după venirea lui Hegel la Berlin, în 1818, 

ca succesor al lui Fichte. Deşi posibilul transfer a iscat controverse între cei care considerau 

că filozofia teoretică trebuie făcută in manieră idealistă şi adepţii lui Schleiermacher, acesta 

din urmă a susţinut chemarea autorului Fenomenologiei spiritului în spiritul diversităţii 

disciplinelor predate. În opinia sa filosofia speculativă, deşi nu ajunge la rezultatele scontate, 

nu poate fi scoasă din grupul disciplinelor filosofice.  

Disputele din anii ce au urmat i-a făcut pe cei doi să se despartă iar asta, în primul 

rând, datorită unor diferenţe de ordin politic. Schleiermacher era de părere că viaţa religioasă 

şi biserica trebuie să aibă un statut independent de stat, în timp ce Hegel insista cu vehemență 

asupra importanţei statului chiar referitor la această problemă. Al doilea, şi cel mai decisiv 

motiv, a fost divergența legată de o serie de reforme propuse de Baronul von Stein.  

În acest context politic Hegel tocmai termina de redactat Principiile filosofiei 

dreptului. Prin urmare a luat atitudine, în prefaţa lucrării, împotriva tipului de gândire 

promovat de doi apropiaţi a lui Schleiermacher: de Wette şi Fries. Totodată, a declarat public 

că cei doi nu fac altceva decât să alimenteze studenţii extremişti, promovând o etică romantică 

relativă. 

Schleiermacher a fost şi el afectat. În primul rând datorită asocieri cu de Wette; în al 

doilea rând pentru un text în care luase apărarea nuvelei Lucinde a lui Friedrich Schlegel, o 

lucrare care clătina ordinea morală datorită ideii de iubire romantică, văzută ca suficientă 

                                                
10 În poezie, spune Goethe în discuţia cu Eckermann din 8 martie, 1831, Ŗîn special în ceea ce este inconştient 

din ea, şi în faţa căreia raţiunea şi intelectul cad, şi care produce un efect care depăşeşte toate concepţiile este 

întotdeauna ceva demonic. Aşa se întâmplă şi în cazul muzicii, în cel mai înalt grad, căci ea se ridică aşa de sus 

încât nici o înţelegere [intelectuală] nu poate să ajungă la ea (…)ŗ Ŕ J. W. Goethe, Gespräche, Band 8, 

Herausgegeben von Woldemar Freiherr von Biedermann, Leipzig 1889Ŕ1896, p. 41. 
11 René Berthelot, op. cit., p. 400. 
12 Cf. Richard Crouter, ŖHegel and Schleiermacher at Berlin: a many-side debateŗ, în Journal of the American 

Academy of Religion, Vol. 48, Nr. 1, 1980, p. 22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1154 

pentru a justifica relaţiile sexuale
13

. De Wette a reacţionat scriindu-i că ar trebui să-i pară rău 

că a facilitat chemarea lui Hegel.  

În spatele acestor orgolii personale a existat şi o confruntare ideatică importantă pentru 

dezvoltările ulterior din cadrul procesului de consolidare a ştiinţelor spiritului. În lucrările lui 

Hegel, atât în cele publicate în viaţă cât şi în cele postume nu întâlnim menţionat numele lui 

Schleiermacher decât de trei ori
14

. Cu toate astea, fără a-l numi în mod special, Hegel critică 

modul său de a gândi în multe locuri. La sfârşitul lucrării Credinţă şi ştiinţă, de exemplu, 

după ce analizase filosofia lui Immanuel Kant şi pe cea a lui Jacobi, autorul se împotriveşte 

modului de înţelegere a realităţii şi a individualităţii subiectului prin intermediul intuiţiei
15

. El 

priveşte această opţiune ca un neajuns întrucât prin ea este refuzată, de la bun început, 

surprinderea Absolutului. De asemenea, împotrivindu-se subiectivismului, Hegel respinge 

analogia cu arta făcută de Schleiermacher atunci când vizează raportul individului religios cu 

Fiinţa supremă. În prefaţa Filosofiei religiei a lui H. Fr. W. Hinrichs, redactată în 1822, 

înainte publicării celui de-al doilea volum al Dogmaticii lui Schleiermacher (în aceeaşi 

perioadă în care iniția pregătirile pentru Prelegerile de filosofia a religiei, menite să 

dinamiteze Ŗteologia de la Berlinŗ
16

), este criticată definirea religiei ca sentiment al 

dependenţei omului faţă de absolut. Argumentul: acest tip de atitudine nu este specifică 

omului ci fiinţelor fără raţiune, animalelor
17

. Fireşte, afirmaţia i-a deranjat pe adepţii lui 

Schleiermacher. Într-adevăr religia, pentru el, nu ţine de domeniul gândirii metafizice ci de 

intuiţie şi sentiment (un sentiment particular al universalului). Dar ea înseamnă trăire a lumii, 

asemenea celei din timpul slujbei, în comunitatea credincioşilor. Sentimentul religios poate fi 

gândit prin analogie cu cel estetic, dar cele două nu trebuie confundate. 

Pentru a explica arta hermeneutică Schleiermacher introduce conceptul de înţelegere 

divinatorie: ŖArta [interpretării] nu-şi poate dezvolta regulile sale decât plecând de la 

formularea lor pozitivă care este următoarea: reconstruirea discursului dat într-o manieră 

istorică şi divinatorie (profetică) obiectivă şi subiectivăŗ
18

. Hegel, de pe poziţia celui care a 

introdus devenirea istorică în procesul comprehensiunii lumii şi a spiritului, contestă apelul la 

istorie, ca modalitate de argumentare şi respingere a contraargumentele. Adevărul religios nu 

trebuie istoricizat şi transformat într-o colecţie de date, la fel cum istoria nu poate fi folosită 

ca metodă de descoperire a elementelor cu ajutorul cărora el ar trebui comprehendat. Istoria 

trebuie înţeleasă cu totul altfel. Simpla ei utilizare necritică nu duce altundeva decât la 

relativism. Filosofia şi religia nu funcționează în paralel. Ele trebuie să se întrepătrundă, dar 

                                                
13 Ibidem, p. 31. 
14 Prima, într-o notă (care nu figurează în ediţia în limba română) despre Lucinde a lui Friedrich Schlegel în §164 

din Principiile Filosofiei dreptului (G. W. F. Hegel, Werke, Band 7, Suhrkamp Verlag, Berlin, 1970, p. 317). A 

doua în prefaţa la lucrarea Deosebirea dintre sistemul filosofic al lui Fichte şi sistemul filosofic al lui Schelling. 

Acolo întâlnim următorul fragment: ŖDacă apariţii ca Cuvântări despre religie nu privesc nemijlocit trebuinţa 

speculativă, ele şi primirea lor,dar şi mai mult încă valoarea care, cum un sentiment mai surd sau mai conştient, 

începe să-i fie conferită poeziei şi artei în genere în adevăratul lor cuprins, indică nevoia de o filozofie care să 

împace natura pentru maltratările suferite de ea în sistemul lui Kant şi în acela a lui Fichte (…)ŗ Ŕ G. W. F. 

Hegel, Studii filosofice, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1967, p. 132 (G. W. F. Hegel, Werke, Band 2, 

Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1970, p. 13). Hegel se referă aici la Über die Religion. Reden an die 

Gebildeten unter ihren Verächtern a lui Schleiermacher. În sfârşit, Schleiermacher este menţionat în Istoria 

filosfofiei, în capitolul despre filosofia lui Heraclit: G. W. F. Hegel, ŖVorlesungen ùber die Geschichte der 

Philosophieŗ, în Werke, Band 18, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1970, p. 332.  
15 Richard Crouter, op. cit., p. 24. 
16 Ibidem, p. 35. 
17 G. W. F. Hegel, ŖVorrede zu Hinrichs Religionsphilosophieŗ, în Werke, Band 11, ed. cit, p. 58.  
18 F. D. E. Schleiermacher, Hermeneutica, Polirom, Iaşi, 2001, p. 41. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1155 

nu în forma unei coexistenţe ci prin relaţia de influenţă reciprocă în caracterul ei de tot unitar 

ce se completează treptat. La Schleiermacher se întâmplă invers. Religia se ajută de limbajul 

filosofic pentru a-şi îmbunătăţi explicaţiile dar tematica sa este diferită
19

. Filosofia nu are 

puterea să surprindă, cu aparatul său conceptual Absolutul. El este întrevăzut doar prin actul 

religios, prin acea conştiinţă a dependenţei omului faţă de Dumnezeu. Identitatea dintre fiinţă 

şi gândire nu ne este dată, prin urmare noi nu putem decât să o aproximăm. Cât priveşte 

dialectica, Schleiermacher o concepe în înţelesul platonic al termenului, revalorificat de 

tradiţia romantică. Pentru teologul german Ŗun criteriu al adevărului este consensul, altul este 

coerenţa credinţelor noastreŗ
20

. Este vorba despre o depăşire a contradicţiei în gândul 

individual. În sfârşit, Hegel susţine că Schleiermacher acceptă reducţia kantiană a cunoaşterii 

la obiectele finite, dar încearcă să o depăşească promovând apropierea şi gândirea absolutului 

cu ajutorul sentimentelor şi intuiţiei Ŕ lucru ce îl face (dată fiind structura de bază adoptată) să 

cadă în arbitrar.  

 

 

III.  

 Condiţia pe care Dilthey, cel care a continuat, la sfârșitul secolului a XIX-lea şi 

începutul celui de-al XX-lea, amplul proces de constituire a ştiinţelor spiritului, o impune 

acestora este ca metodologia lor să nu fie importată, în mod arbitrat, din exterior, ci să se 

plieze obiectului vizat, fiind construită potrivit felului său propriu de a fi, pe baza faptelor 

conştiinţei. El insistă, din primele pagini ale Introducerii în ştiinţele spiritului asupra 

necesităţii fundării teoretice a metodicii din Geisteswissenschaften (asemenea celei de care au 

avut parte ştiinţele naturii începând cu Francis Bacon
21

). Numai astfel va putea fi clarificată 

componenta lor practică şi legătura pe care o întreţin cu Naturwissenschaften. Astfel 

concepută, ea trebuie să poată depăşi, totodată, limitările kantiene. De asemenea, trebuie să 

poată surprinde obiectul spiritual apelând la unitatea de fundament pe care o are cu experienţa 

imediată. Pentru Dilthey, aceasta nu este o unitate metafizică (Einheit), ci una de tipul 

coerenţei (Zusammenhang). ŖUnitatea conştiinţei la Kant este fundată în gândire, la Dilthey în 

trăire, în Erlebnisŗ
22

.  

Posibilitatea înfăptuirii unei atare cerinţe rezidă în intuiţia intelectuală (intellektuale 

Anschauung), extrasă din filosofia kantiană. Hegel de asemenea, a considerat-o a fi, în 

Glauben und Wissen, miezul încă nedezvoltat al idealismul critic (deşi în Fenomenologia sau 

Logica sa nu consideră apelul la ea necesar). Dar, Immanuel Kant nu a insistat asupra-i nu 

dintr-o scăpare teoretică ci pentru că, în Critica raţiunii pure, eu nu apare decât ca o ipoteză. 

Sau, mai corect, ca exemplu negativ pentru modul în care noi am putea percepe realitatea dacă 

mintea noastră ar avea alte structuri a priori în afară de spaţiul şi timp şi de cele douăsprezece 

categorii, şi (sau) alt mecanism particular prin care ele să conlucreze; pe scurt, daca mintea 

umană ar fi fost cu totul altfel decât este în realitate. Dacă prin noumen înţelegem un lucru 

întrucât nu e obiect al intuiţii noastre sensibile, fiindcă facem abstracţie de modul nostru de a-

l intui, atunci acest lucru este un noumen în sens negativ. Iar dacă înţelegem prin el un obiect 

                                                
19 Schleiermacher nu concepe Absolutul ca fiind articulat în filozofie. Cf. Andrew Bowie, ŖThe philosophical 

significance of Schleiermacherřs hermeneuticsŗ, în Jacquelina Marina, The Cambridge companion to 

Schleiermacher, Cambridge University Press, Cambridge/New York, 2005,  p. 79. 
20 Manfred Frank, ŖMetaphysical foundations: a look at Schleiermacherřs Dialecticŗ, în Jacquelina Marina, op. 

cit., p. 16. 
21 Wilhelm Dilthey, Gesammelte Schriften, Band I, Einleitun in die Geisteswissenschaften, B. G. Teubner, 

Leipzig, 1922, p. 3. 
22 Bonno Tapper, ŖDiltheyřs Methodology of the Geisteswissenschaftenŗ, în The philosophycal review, Vol. 34, 

Nr. 4, 1925, p. 337.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1156 

al unei intuiţii nonsensibile, atunci admitem un mod particular de intuiţie, anume intuiţia 

intelectuală, care însă nu el al nostru şi a cărui posibilitate nici nu o putem sesiza; acesta ar fi 

noumenul în sens pozitiv.
23

 Câteva paragrafe după cel evocat mai sus Kant completează: Dar 

fiindcă o asemenea intuiţie, anume intelectuală, se află absolut în afara facultăţilor noastre de 

cunoaştere, atunci nici folosirea categoriilor nu poate depăşi în nici un fel limitele obiectelor 

experienţei (…).
24

  

Chiar şi aşa, problema intuiţiei intelectuale a devenit, în scurt timp, foarte importantă 

pentru gânditori ca Fichte (care se referea la ea atunci când avea în vedere unitatea conștiinței 

Eului pur), Schelling (care o identifică în scrierile lui Goethe, ca posibilitate de surprindere a 

relaţiei dintre întreg şi părţi), Schleiermacher sau Hôlderlin.  

Dintre aceştia, Dilthey îi urmează pe ultimii doi. ŖAşa cum Schleiermacher a înlocuit 

termenul Anschauung cu Gefuehl, Dilthey l-a înlocuit cu Erlebnisŗ
25

. ŖSchleiermacher 

avusese ca model experienţa religioasă. Hôlderlin punea accentul pe sentimentul artistic. 

[Hôlderlin a văzut] că o intuiţie poetică a universului era singura bază pentru înţelegerea 

obiectivă a lumii ca un întreg coerent. Afinitatea poziţiei cu Schleiermacher rezidă printre 

altele în acest lucru. Pentru Schleiermacher intuiţia era dată în religie, pentru Hôlderlin era 

dată în poezie.
26

  

Amândoi însă nu aveau în vedere o intuiţie sensibilă organizată de spaţiu şi timp, 

asemenea intuiţiei sensibile kantiene, ci una aparținând intelectului, menită să surprindă ceva 

mai mult. La Schleiermacher, cu ajutorul ei (şi, cum am văzut deja, pe baza sentimentul 

dependenţei absolute de Dumnezeu
27

) ar trebui să fie descoperită unitatea fundamentală a 

lumii i.e. unitatea gândirii şi a fiinţei. Pentru a putea ajunge la ea, Dilthey propunea o metodă 

psihologică (fireşte, nu de tipul, psihologiei empirice ci situate în proximitatea a ceea ce 

Novalis numea Realpsyhologie). Aceasta, alături de antropologie, trebuia să poată da seama 

de interconexiunile şi conţinutul fiinţei umane în contextul mundan istoric în care el îşi 

trăieşte devenirea. Acesta fiind scopul, este evident că intelectul logic nu este suficient. 

ŗErlebnis-ul poetului sau al geniului religios este actual. Este viaţăŗ
28

. Dilthey insistă şi mai 

mult asupra acestei direcţii şi pune, în rolul de concept central, percepţia interioară a 

conexiunilor unităţii organice (Strukturzusammenhang) a vieţii sufleteşti. ŖA înţelege 

Strukturzusammenhang a vieţii individuale şi sociale este obiectul oricărei gândiriŗ
29

.  

Metoda comprehensivă din cadrul ştiinţelor spiritului trebuie să aibă în vizor această 

conexiune ce nu poate să apară în cadrul unei metafizici formale. Din contra, ea nu poate fi 

surprinsă decât prin trăire şi experimentată (prin Innere Erfahrung) Ŕ diferită de acea 

experienţă a lumii exterioare pe care o presupun Naturwissenschaften
30

. Ea este cea care 

dezvăluie întregul pentru ca, prin prisma lui, să poată fi luate în considerare, apoi, în mod 

adecvat părţile. În opinia lui Dilthey acest tip de re-înţelegere poate fi făcut în mod obiectiv. 

                                                
23 Immanuel Kant, Critica raţiunii pure, Editura IRI, Bucureşti, 1998, p. 247. 
24 Ibidem, p. 248. 
25 Bonno Tapper, op. cit., p. 338.  
26 Wilhelm Dilthey, Das Erlebnis und die Dichtung, B. G. Teubner, Leipzig, 1906, pp. 309 - 310. 
27 ŖUnitatea gândirii şi a fiinţei (…) în sentimentul dependenţei absolute de Dumnezeu, ceea ce era fundamentul 

real al lumiiŗ Ŕ Bonno Tapper, op. cit, p. 339. 
28 Ibidem, p. 340.  
29 Ibidem, p. 342.  
30 Hans-Urlich Lessing, ŖDas Wahrheitsproblem im Historismus: Droysen und Diltheyŗ, în Markus Enders; Jan 

Szaif (eds.), Die Geschichte des philosophischen Begriffs der Wahrheit, Walter de Gruyter, Berlin, 2006, p. 282. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1157 

ŖDoar printr-un proces de re-creare a acelui ceva care este disponibil simţurilor putem 

completa această experienţă interioarăŗ
31

. 

În acest scop Dilthey impune cerinţa conform căreia trăirea trebuie să conlucreze, în 

cadrul procesului de comprehensiune, cu conceptul (Begriff)Ŕ marcă a cunoaşterii (ce 

funcţionează alături de ea). Transformarea lui Erlebnis în Begriff marchează obiectivitatea. 

Trebuie să subliniem însă că Dilthey refuză înțelesul pe care îl are conceptul în cadrul 

idealismului speculativ al lui Hegel cât şi legătura sa specială cu noţiunea de spirit. Pentru el, 

conceptul nu este o noţiune generală la care se ajunge pe baza abstractizării dar nici nu are 

caracterul unui universal al genului ce conține indivizii. Din contra, ca să poată întruchipa 

diversul şi unicul istoric el trebuie să urmeze cu precădere individualul. Spre deosebire de 

Hegel, Dilthey nu pune înţelegerea (Verstehen) în legătura cu conceperea (begriffen) ci cu 

trăirea tocmai pentru că, contrar comprehensiunii conceptuale speculative sau a celei derivată 

din legile stabile ale științelor naturii, Geisteswissenschaften are ca obiect acest particular. 

Hermeneutica lui Dilthey pretinde, în consecinţă, că, pentru a înţelege documentele 

transmise prin tradiţie, trebuie să înţelegem mai întâi modul în care ele au fost produse
32

. Să 

înţelegem, altfel spus, acea structură care nu poate fi surprinsă prin concept, ci care trebuie 

trăită în sensul psihologic special deja anunţat. ŖInterpretul re-creează în el procesul originar 

al creaţiei din autorŗ
33

.  

 Re-experimentarea şi re-crearea pe care le operează interpretul în momentul când îşi 

plasează sinele în mediul istoric este amplu teoretizată de filosof, dar viziunea sa nu poate 

scăpa, cum bine observă H.-G. Gadamer
34

, aporiei subiective (în care căzuse, de altfel şi 

Schleiermacher). Căci modelul lui Dilthey de comprehensiune nu este valabil universal şi 

obiectiv, ci necesită o conştiinţa profundă a interpretului, cum a fost a sa. Dilthey discută rolul 

individului în societate însă fără a fructifica conotațiile speciale implicate de conceptul 

hegelian de spirit asupra intersubiectivităţii. Nu putem să trecem cu vedere, de asemenea, 

demarcaţia între psihologic şi speculativ care deşi este declarată, se arată a fi, la o privire mai 

atentă, destul de slabă
35

. Abordarea sa psihologică atrage cu sine, tocmai din acest motiv, 

critica, din partea unui autor ca Rickert care, analizând-o, o numeşte geisteswissenschaftliche 

Psychologie.  

 

Bibliografie: 

1. Berthelot, René, ŖGoethe et Hegelŗ, în  Revue de Métaphysique et de Morale, Vol. 38, 

Nr. 3, 1931. 

2. Bubner, Rùdiger, The inovations of idealism, Cambridge University Press, 

Cambridge/New York, 2003. 

3. Bubnoff, Nicolai von, ŖGoethe und die Philosophie seiner Zeitŗ, în Zeitschrift für 

philosophische Forschung, Vol. 1, Nr. 4, 1947. 

                                                
31 Wilhelm Dilthey, Die entstehung der Hermeneutik, în Gesammelte Schriften, Band V, B. G. Teubner, 

Stuttgart, 1990, p. 318. 
32 Referindu-se la Hôlderlin, Dilthey spune: ŗ(…) cheia pentru a înţelege poezia trebuie să fie găsită în 

experienţa trăită (in dem Erlebnis). Ceea ce am întâlnit deja în viaţa lui Hôlderlin (…) poate fi acum integrat 

considerând poezia sa lirică în care realizările sale imortale pot fi întâlnite. În studiul nostru asupra vieţii sale 

găsim acele experienţe trăite (die Erlebnisse) pe care poemele le relatează şi variatele perioada în dezvoltarea 

atitudinii sale asupra vieţii care de asemenea determină dezvoltarea formei sale poeticeŗ - Wilhelm Dilthey, Das 

Erlebnis und die Dichtung, op. cit., p. 372. 
33 Bonno Tapper, op. cit, p. 347. 
34 H.-G. Gadamer, Adevăr şi metodă, Editura Teora, 2001, p. 193. 
35 Cf. Bonno Tapper, pp. 348 Ŕ 349. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1158 

4. Crouter, Richard, ŖHegel and Schleiermacher at Berlin: a many-side debateŗ, în 

Journal of the American Academy of Religion, Vol. 48, Nr. 1, 1980. 

5. Dilthey, Wilhelm, Das Erlebnis und die Dichtung, B. G. Teubner, Leipzig, 1906. 

6. Dilthey, Wilhelm, Die entstehung der Hermeneutik, în Gesammelte Schriften, Band V, 

B. G. Teubner, Stuttgart, 1990. 

7. Dilthey, Wilhelm, Gesammelte Schriften, Band I, Einleitun in die 

Geisteswissenschaften, B. G. Teubner, Leipzig, 1922. 

8. Enders, Markus; Szaif, Jan (eds.), Die Geschichte des philosophischen Begriffs der 

Wahrheit, Walter de Gruyter, Berlin, 2006. 

9. Gadamer, H.-G., Adevăr şi metodă, Editura Teora, 2001. 

10. Goethe, J. W., Gespräche, Band 8, Herausgegeben von Woldemar Freiherr von 

Biedermann, Leipzig 1889Ŕ1896. 

11. Hegel, G. W. F., Studii filosofice, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1967. 

12. Hegel, G. W. F., Werke in 20 Bänden, Suhrkamp Verlag, Berlin, 1970. 

13. Kant, Immanuel, Critica raţiunii pure, Editura IRI, Bucureşti, 1998. 

14. Marina, Jacquelina, The Cambridge companion to Schleiermacher, Cambridge 

University Press, Cambridge/New York, 2005. 

15. Schaub, Edward L., ŖGoethe and philosophyŗ, în The Monist, Vol. 42, No. 3, 1932. 

16. Schleiermacher, F. D. E., Hermeneutica, Polirom, Iaşi, 2001. 

17. Sharpe, Lesley (ed.), The Cambridge companion to Goethe, Cambridge University 

Press, Cambridge/New York, 2002. 

18. Tapper, Bonno, ŖDiltheyřs Methodology of the Geisteswissenschaftenŗ, în The 

philosophycal review, Vol. 34, Nr. 4, 1925. 

 

*Această lucrare a fost publicata cu sprijinul financiar al proiectului „Sistem integrat 

de îmbunătăţire a calităţii cercetării doctorale şi postdoctorale din România şi de promovare a 

rolului ştiinţei în societateŗ, POSDRU/159/1.5/S/133652, finanţat prin Fondul Social 

European, Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007 - 2013. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

