JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

ZDZISEAW PAWLAK - THE PHYLOSOPHIC INTERPRETAION OF MIRCEA
ELIADE’S CONCEPT OF RELIGION

Magdalena FILARY
University of Craiova

Abstract: One of the most interesting monographs in Polish about Mircea Eliade and his
scientific work is Zdzistaw Pawlak's book, entitled «The philosophical interpretation of the
Mircea Eliade’s concept of religion». In this book, Pawlak exposes the role of two
fundamental categories, sacrum and profanum, and analyzes them from the perspective of
philosophy of religion. He is interested in the timeless and universal character of religious
structures in Eliade’s view, in religious experience of human being in symbolic, mythical and
archetypal aspects, and in the archaic view of reality as that of a sacred reality. From these
analyzes, Pawlak gets down to the research on existential dimension of eliadism, paying
attention to the anthropological conditions of this interpretation of religions and presenting
the concept of homo religiosus. The purpose of the book is to present the metaphysical
premises of structure and religion in the concept of religion.

In our work we seek to present the structure and the analysis of this book, as well as raising
the issues explored by Zdzistaw Pawlak, a Polish philosopher who tried to interpret Eliade’s
philosophical view of religions.

Keywords: Mircea Eliade, Zdzistaw Pawlak, philosophical interpretation, history of religions,
anthropology

Zdzistaw Pawlak (n. 13 octombrie 1942, Joanka) este preot polonez catolic, filozof,
etician, profesor si fost rector al Seminarului Superior de Teologie din Wiloctawek si al
Universitatii ,,Nicolaus Copernicus” din Torun. Dupa bacalaureat, el si-a continuat educatia la
Seminarul Superior de Teologie din Wioctawek unde a studiat filozofie si teologie, intre anii
1960-1966. Dupa doi ani de vicariat, a fost trimis, in 1968, la studii de specialitate la
sectiunea de filosofie teoreticd de la Facultatea de Filozofie Crestina din cadrul Universitatii
Catolice din Lublin. La absolvire, el a scris disertatia cu titlul: Problema cunoasterii apofatice
a Absolutului in «Summa Theologiae» a Iui Toma de Aquino. In anul 1974 a obtinut titlul de
doctor in filozofie crestina cu lucrarea de doctorat intitulata Implicatii filozofice ale ideilor lui
Mircea Eliade asupra structurii religiei. Din septembrie 1974 devine profesor la Seminarul
Superior de Teologie din Wioctawek, unde preda, printre altele: metafizica, istoria filozofieli,
filozofia lui Dumnezeu, teoria cunoasterii, etica. Din anul 1979 este membru al Societa
Internationale ,,d'Aquino Tommaso”, din 1981 al Societatii Stiintifice din Wioctawek, iar din
2005 al Societatii Stiintifice din Torun. In 2001 a scris teza de abilitare intitulat:
Neoscolastica si formele continuarii ei. Studiul analitico-critic al operelor filozofiilor din
Wioctawek ai sec. XX. Pawlak a infiintat Cercul Filozofic la Seminarul din Wioctawek, in
cadrul caruia avusesera loc intalniri filozofice neformale la sfarsitul sec. XIX si la inceputul
sec. XX.

Este autor al numeroase carti, articole stiintifice, populare, recenzii, interviuri, cuvinte
in enciclopedii si dictionare, precum si al textelor cu tematica diferitd aparute in culegeri sau

308

BDD-A22158 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:55:39 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015

reviste. A colaborat la redactarea volumelor Enciclopediei Universale a Filozofiei si
Enciclopediei Poloneze a Filozofiei. Publicatiile lui privesc problematica din domeniul
metafizicii, filozofiei lui Dumnezeu, filozofiei religii, eticii si filozofiei poloneze.

Rodul cercetarilor din domeniul filozofiei religiei si consacrate conceptiei lui Eliade
asupra religiilor este cartea Interpretatrea filozofica a conceptiei religiei lui Mircea Eliade
(Wloctawek, 1995, Editura Wiloctawskie Wydawnictwo Diecezjalne). Aceasta constituie — in
comparatie cu lucrarea de doctorat, bazatd pe o bibliografie numai pana in anul 1973 — un
studiu mai amplu, unde apar si elemente critice, cuprinzand si lucrarile ulterioare ale lui
Eliade (publicate de acesta pand in 1986). Un exemplu este Istoria credintelor si ideilor
religioase. in carte, pe langa lucririle lui Eliade (publicate in Polonia mai ales in anii ’90),
Pawlak s-a folosit si de alte elaborari din literatura pana in anul 1994. La inceputul cartii lui
gasim urmatoarele cuvinte despre Eliade:

,Asa cum subliniaza cunoscatorii ideilor lui Eliade, stiinta religiilor este pentru el in
acelasi timp istoria religiilor inteleasa intr-un mod specific, fenomenologia religiilor,
hermeneutica, pedagogie, antropologie filozofica, precum si critica culturii moderne, avand
ca scop popularizarea anumitor valori culturale universale. Desi Eliade nu a prezentat
niciunde conceptia sa de om in mod sistematic, operele lui stiintifice, precum si romanele
(multe la numar) se constituie in incercari ale definirii structurii atemporale §i naturii
omului. Mircea Eliade afirma foarte radical ca in natura omului este de «a fi religios». Omul
este pur si simplu «homo religiosusy. Omul religios este si o singura fiinta capabila sa
inteleaga sacral dimensiunea relitatii (sacrum), total diferita de lumea temporara (profanum)
§i sa participe in ea constient. Tocmai astfel de istorie a religiei (Eliade in lucrarile sale cele
mai noi o defineste ca hermeneutica) se ocupa de citirea modurilor de intdlnire a omului cu
sacrum.

Interesul pentru conceptiile originale ale lui Eliade creste mereu, iar acest interes o
dovedesc noile traduceri ale operelor lui in ultimii ani, ca de ex. «Yoga. Nemurire §i
libertate», cele doua volume de «lIstoria credintelor si ideilor religioase», a doua editie a
«Tratatului de istorie a religiilory, a treia editie a «Sacrum, mit, historiay sau «Samanismul
i tehnicile arhaice ale extazului» si «Mefistofel si Androginuly, precum §i noile elaborari ale
autorilor polonezi sub forme de mai mici sau mai mari lucrari de ex. cartea lui Stanistaw
Tokarski «Eliade si Orientuly, cdteva articole ale acestui autor, precum §i ale lui Z. Pawlak
despre termenul «homo religiosusy si structura religiei la Eliade. ™

Pawlak trateaza fenomenul religiei ca subiect al cercetdrilor din diferite aspecte:
fenomenologic, filologic, istoric sau cultural-morfologic. Abordand problema religiei,
atingem cele mai esentiale aspecte umane, si anume bazele, sensul si perspectivele vietii
omenesti.” Trebuie si acordim atentie importantei legituri care se creeazi intre religie si
filozofie. in mod special acest fapt il subliniaza pr. Marian Jaworski®, spunand: , Nu se poate

1 7. Pawlak, Filozoficzna interpretacja koncepcji religii Mircei Eliadego, pp. 5-6.

2 Cf. Z.J. Zdybicka, Religia a sens bycia czlowiekiem, Lublin, 1994, p. 6 si urmitoarele.

¥ M. Jaworski (n. 1926) — episcop polonez in Biserica Romano-Catolica, doctor in teologie de la Universitatea
Jagiellona din Cracovia si doctor 1n filozofie de la Universitatea Catolica din Lubin. A scris teza de abilitare pe
tema filozofiei religiei. Profesor la mai multe seminare teologice, secretar al Consiliului Stiintific al
Episcopatului Polonez, in anii 1982-1988 rector al Academiei Pontifiale de Teologie din Cracovia. in
preocupdrile lui stiintifice se afld, printre altele, analiza problemei filozofice a lui Dumnezeu si ateismului,

309

BDD-A22158 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:55:39 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015

evita multitudinea si diveristatea filozofiei religiei sau, altfel spunand, punctul formal diferit
in cercetarile asupra religiei. Acesta va avea loc totdeauna, deoarece nu se poate vorbi de o
singura conceptie a filozofiei. Ipotezele de baza ale sistemului pe care le adopta un anumit
ganditor, desemneaza un tip specific al filozofiei religiei.

Asftel existd mai multe conceptii si directii filozofice, ca de exemplu filozofia lui
Kant, Hegel sau Feuerbach. Important este si punctul de vedere din care se evalueaza religia,
care poate fi religios, antireligios sau neutru. Ca exemple de interpretare a faptului religiei in
mod antireligios sunt teoriile lui Marx, Freud sau Sartre. Incd de la inceput, acestia au o
atitudine negativa fata de religie. Vor sa dovedeasca ca religia nu este un fenomen primar, ci
unul secundar. Interpretarea din punct de vedere neutru se bazeaza pe fapte istorice sau pe
experienta religioasa proprie. De exemplu Scheler o face prin metoda fenomenologica, iar
Otto cu ajutorul analizei categoriale, inspirata de filozofia lui Kant. Mai nou exista si filozofia
religiei practicatd in spiritul fenomenologiei. Pawlak spune ca Eliade reprezinta un mod
original si in acelasi timp neutru, in punctul de plecare, a abordarii si rezolvarii acestor
chestiuni.

,,Problema relatiei intre religie si om reflectata pe baza analizei faptelor religioase
care provin din religii diferite atdt fata de timp, cat si teritoriu, Eliade efactudnd
sistematizarea morfologica, incearca sa abordeze structuri universale ale religiei pe baza
materialului dat in mod empiric. Pe baza datelor istorice descopera structuri analogice,
drepturi universale. In asa fel datele religioase pot fi abordate ca totalitate, iar pe urmd le
putem interpreta. =

In cercul preocupirilor lui Eliade se afld mai ales lumea spirituala a societatii antice si
arhaice, unde viata religioasa cuprindea totalitatea existentei. Acestea sunt, printre altele,
societdti care nu stiau sd scrie, sa citeasca, popoare agricole §i pastorale.

Universul spiritual al acestor societati este clar despartit de traditia crestind sau in
general de cea vesticd. Pawlak recunoaste ca Eliade realizeaza foarte fructuos dorinta de a
intelege si a explica altora comportamentul lui ,,homo religiosus” si lumea lui spirituala. De
asemenea, spune cd Eliade se afld printre putinii care au patruns atat de adanc in psihicul
omului civilizatilor analfabete traditionale. Eliade nu cauta asa-zise ,,inceputuri” ale reigiei, el
vrea doar sd adune datele despre atitudinea religioasd a omului. Si cu toate cd Eliade
analizeaza practic doar spatiul pe care il ocupa societdtile primare, arhaice, el vrea sd ajunga
la ,,intalnirea” omului contemporan cu omul arhaic.

De asemenea, Pawlak spune cd trebuie sd tinem minte ca pentru Eliade omul arhaic
inseamna ,,homo religiosus” si vice versa. Important este faptul ca Eliade se concentreaza
asupra descrierii culturilor arhaice, dar le acorda valoarea universald, spune direct cd ceea ce a
fost in constiinta omului primitiv acum este intr-un fel ascuns, camuflat in subconstientul
omului contemporan. Eliade este in primul rand istoric al religiilor, creator al morfologiei
sacrului, apdrator al autonomiei sacrului in orice religie, ceea ce a prezentat in lucrarile
Tratatul de istorie a religiilor si Sacrul si Profanul. Vom Wesen der religion.

precum si antropologiei crestine. Cerceteaza si in domeniul teologiei fundamentale, al relatiei intre ratiune si
credinta. Autor al cateva carti i numeroase studii si articole stiintifice.

* M. Jaworski, Kronika wspélczesnej filozofii religii, Znak, 18(1966), p. 1150.

® Z. Pawlak, Filozoficzna interpretacja koncepcji religii Mircei Eliadego, p. 10.

310

BDD-A22158 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:55:39 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015

In ceea ce priveste mitul si simbolul, Eliade trebuie inclus printre cei mai seriogi
autori in acest domeniu. Nu ne mira deci faptul ca si papa loan Paul al Il-lea il citeaza in
cartea sa «Przekroczy¢ prog nadziei» (A trece pragul sperantei), recomanddnd de asemenea
filozofia lui asupra religiei. Numele lui Mircea Eliade a devenit astazi aproape sinonim cu cel
al cercetarilor asupra simbolurilor omenirii. e

Motivul pentru care Zdzistaw Pawlak a scris cartea Interpretarea filozofica a
conceptiei religiei lui Mircea Eliade a fost aproape inexistenta publicatiilor consacrate
analizelor strict filozofice ale conceptei despre religie la Eliade. Mai ales ca in afard de
articolul lui Franco Bosio Implicazioni filosofiche della storia delle religioni in Mircea
Eliade’, practic nu s-a mai ocupat nimeni de geneza, esenta si structura religiei conforma lui
Eliade si de interpretarea lor filozoficd. Trebuie mentionat ca Bosio trateaza fundamente
filozofice ale istoriei religiei la Eliade, si nu conceptia in sine. La fel si teza de doctorat a lui
Antonio Barboso da Silva: The Phenomenology of Religion as a Philosophical Problem,
publicata in 1982 (Uppsala, Suedia), este consacratd numai metodei lui Eliade.

Cartea lui Pawlak abordeazd partea filozofica a conceptiei despre religie la Eliade, si
anume conditiile genetice si consecintele acesteia. Scopul acestei cdrti este prezentarea
premiselor filozofice, care l-au dus pe Eliade tocmai la astfel de conceptie a filozofiei
religiilor si la concluzii care reies din aceasta. Problema principald a acestei lucrari poate fi
formulata in trei Intrebari:

1. Pe ce cale, conform lui Eliade, se poate ajunge la cunoasterea realitatii sacre?

2. Care este statutul ontic al acestei realitati si structura lui?

3. Ce loc ocupa religia in viata omului?

Dand raspunsul la aceste intrebari, Pawlak prezinta principalele ipoteze
epistemologice, metafizice si antropologice, care au conditionat sistemul stiintei religiilor
reprezentat de Eliade. Pe baza analizei textelor principalelor lucrari ale Iui Eliade privind
religia, precum si a altor texte suplimentare din literatura pana in anul 1994, Pawlak a incercat
sd arate implicatiile filozofice fundamentale ale ideilor lui Eliade.

Cartea este alcatuita din patru capitole, numai ca primul capitol privind structura si
esenta religiei constituie o bazd de materiale pentru cercetdrile metodologice ale scolii
morfologiei sacrului. Continutul principal al lucrdrii se constituie din trei capitole care
trateaza pe rand premisele epistemologice, metafizice si antropologice ale cercetarilor lui
Eliade.

In primul capitol a fost prezentatd mai intdi conceptia istoriei religiilor la Eliade, apoi
elemente constante ale structurilor religioase, precum si caracterul lor. Astfel Incat, conform
lui Eliade, 1n orice religie se pot descoperi anumite elemente constante. $i insesi structurile
religioase au caracter atemporal, universal, ele sunt pur si simplu anistorice.

In capitolul doi, care priveste aspectele epistemologice ale realitatii sacrale, Pawlak
discuta natura experientei religioase, caracterul simbolic al gandirii omului, functia mai ales
cognitivd a mitului i ipoteza arhetipului prezentat de Eliade. De asemenea, Pawlak ne arata
ca, in conformitate cu conceptia lui Eliade, numai prin cunoastere directd, mit, simbol,
arhetip, se poate ajunge la cunoasterea realitatii religioase.

® Ibidem, p. 15
11 Pensiero, 14(1969), pp. 71-76.

311

BDD-A22158 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:55:39 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015

In al treilea capitol, Pawlak descrie conceptia arhaici (sacrald) a realitatii. Atrage
atentia asupra aspectelor metafizice ale teoriei sacrului, si anume: natura si locul sacrului,
dialectica hierofaniei, spatiul sacral si conceptia timpului sacral. Scopul acestui capitol este
prezentarea premiselor metafizice ale conceptiei lui Eliade asupra religiei.

Ultima parte a lucrarii priveste anumite conditii antrolopogice ale interpretarii faptului
de catre Eliade. Pawlak a prezentat teoria omului ca ,homo religiosus” si posibilitatea
realizarii asa- zisei ,,plindtati a vietii”, dobanditd in perspectiva umanismului transcendent.
Conform lui Eliade, orice om este ,,homo religiosus” si poate dobandi plindtatea perfectiunii
sale care se exprima in realizarea de ,,coincidentia oppositorum” prin simbol, si anume mitul
androginului. Eliade ne arata perspective atemporale ale vietii umane si extinde existenta
omului cu dimensiunea infinita.

In incheierea cartii sale, Z. Pawlak spune ci Eliade ,, apartine acestui cerc strans al
istoricilor religiei, care, avand darul neobisnuitei imaginatii stiintifice si intuitiei
expceptionale, din materialul enorm care provine din diferite religii din punct de vedere al
timpului §i spatiului, si adunat mai ales din ultimele doua secole, au stiut sa creeze o ampla
sintezd. In aceastd sintezd, toate fenomenele care au aspect religios, au fost aduse la un
numitor comun, tratat la randul lui ca o cheie universala pentru a intelege fiecare om §i
istoria lui, fiecare societate cu istoria si cultura ei, sau mai mult decdt atat — pentru a intelege
omenirea, istoria §i cultura in general.

Un merit de necontestat al lui Eliade ramdne faptul ca a atras atentia asupra
specificitatii §i particularitatii experientei religioase, asigurand religiei statutul autonom,
ireductibil. S-a folosit aici de toata eruditia unui folclorist, orientalist, indoeuropenist, istoric
al filozofiei indiene si etnolog. Analiza unor astfel de fapte religioase, precum miturile, tot
felul de simboluri religioase, zei, rituri — i-a permis sa descopere anumite structuri constante
si generale in ceea ce priveste atdat modul de a se manifesta sacrul, cdt si atitudinea omului
fata de acesta. I-a permis si formularea anumitor teze generale referitoare la natura §i felul
de a realiza fenomene religioase. Descrierea structurilor vietii religioase, efectuata de Eliade
este impresionantd, ludnd in considerare atdt perspectiva cognitiva larga, cat si marea
originalitate a abordarii. A ardatat excelent complexitatea §i caracterul pluristratificat al
experientelor omului care se leaga cu ideea de sacrum, durabilitatea vietii religioase,
existenta componentelor transistorice si invariabile in fenomenul religiei. Cercetarile si
concluziile trase de aici provoaca totusi uneori la discutie: despre metoda folosita, rezultate,
privirea asupra lui Dumnezeu si asupra omului sau formulari terminologice.

De aceea, abordarea stiintifica i ideile lui Eliade se intalnesc des cu diverse critici la
care el aproape ca nu raspundea. Catalogul reprosurilor este destul de mare.

Mircea Eliade se declara in principal drept istoric al religiilor, dar trateaza disciplina
stiintei practicata de el ca o fenomenologie a religiei, deci aceasta ar fi fost istoria religiei
inteleasa hermeneutic. Numai aceasta este pentru unii autori o problema controversatd, mai
ales ca Eliade, in analizele sale, merge dincolo de descrierea religiei intr-un mod istorico-
fenomenologic.

Majoritatea reprosurilor de acest gen se reduce la ideea ca Eliade se foloseste de
istoria religiilor intr-un mod instrumental ca sa dovedeasca tezele adoptate anterior, adesea
cu caracter filozofic, prea repede generalizeaza fapte, netinand suficient cont de datele

312

BDD-A22158 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:55:39 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015

empirice selectate complex, iar apoi incearca sa impund a priori §i normativ, in cadrul
filozofico-religios, un mod definit de a privi religia si omul. Un astfel de defect metodologic —
subliniaza criticii — este trecerea nejustificata de la descrierea fenomenologica a miturilor, de
exemplu, a simbolurilor si arhetipurilor la constatarile metafizice cu privire la trasatura
naturala §i de trdaire a religiozitatii omului. Aceasta concluzie se refera deja la domeniul
antropologiei filozofice, si nu la cel al istoriei religiilor, chiar practicat fenomenologic. Astfel
de atitudine ar sterge istoria religiilor ca domeniu empiric, bazat pe solide fundamente
istorice §i filologice. lar pararile lui Eliade, dupa cum constata oponentii, pot fi preluate doar
de cel care impartaseste premisele lui filozofice si metodologice.

Mircea Eliade, dupa cum se observa in operele lui, incearca sa justifice demersul sau
si la cel putin unele din vocile critice gaseste un raspuns suficient. Trebuie mentionat ca
reprogurile facute la adresa lui sunt destul de tipice pentru stiinte umaniste, mai ales ca baza
lor sta in natura realitatii cercetate. Daca este sa le privim mai bine, in toate aceste discutii
asupra dreptatii punctului de vedere si tezelor lui Eliade, este vorba despre diferite feluri de a
intelege notiunea de stiinta si asa-zisul scientism al unei discipline. La cunoscutul savant
roman este destul de ampla abordarea termenului ,, stiinta”, iar la criticii lui este cel mai des
redusa intr-un mod pozitivist si scientist. Motivele reprosurilor sunt si doua conceptii diferite
ale metodei stiintifice: la Eliade asa- zis «hypothetismy, iar la oponentii lui asa-Zis
«inductionismy.

Aparand pozitia lui Eliade, trebuie remarcat ca nu se poate pune la ideile lui modelul
stiintei elaborate in cadrul altei teorii ale stiintei §i din aceasta pozitie sa le evaluam. Mai
ales ca criteriile ratiunii au fost suspuse in istoria stiintei evolutiei treptate. La fel o trasatura
caracteristica a textelor lui Eliade despre stiinta religiilor este legatura stransa intre metoda
hermeneuticd, premisele ei ontologice si stratul empiric (factologic). Neincluderea acestor
implicatii este stergerea a ceea ce este esential in structurile religioase.

Bineinteles, reprosurile semnalizate aici nu submineaza desigur meritele remarcabile
ale lui Mircea Eliade si rvolul lui in prezentarea imaginii fascinante a sacrului absolut ca un
scop etern §i sensul existentei umane. Folosirea categoriei sacrum ca o notiune principala a
conceptiei despre religie a lagat-o permanent cu constiinta omului si i-a dat un statut ontic
strict definit. Prin legatura sa cu omul, structurile religioase sunt universale si
indestructibile. Viata religioasd, ca traire a hierofaniei §i teofaniei, cuprinde intreaga
existenta umand. Ea se strapunge mereu din nou prin procese de secularizare, caracteristice
pentru secolul nostru si confirma prezenta sa in diferite sfere ale realitatii.

Bazandu-se pe astfel de premise filozofice §i folosindu-se de astfel de baza culturala,
Mircea Eliade da conturul conceptiei despre om ca «hominis religiosi» - om religios al
tuturor timpurilor si universului.

Eliade nu aduce dovezi pentru justificarea tezelor sale intr-un mod formal, pedant,
sec. Stie sa dea multe detalii frapante si in acelasi timp nu renuntd la abordari generale.
Cursul prezentarii lui are usoare trasaturi ale unui eseu. A cunoaste stilul literatului si
omului preocupat intens cu descoperirea sa, a mecanismului formarii culturii spirituale ale
civilizatiilor, in realitate traditionale, dar cu o dimensiune universala.

313

BDD-A22158 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:55:39 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 7/2015

Dupi Leszek Kolakowski® putem spune cd aceastd mare faptd de reconstructie, si
anume descoperirea de catre Eliade a homologiei de mai multe straturi ale structurilor in
diferite si cele mai indepartate tipuri de existenta religioasa a omenirii, se poate considera
una dintre cele mai indraznete si cele mai ingenioase incercari in stiinta contemporand a
religiilor.?

Cartea lui Zdzistaw Pawlak prezentatd mai sus este o contributie valoaroasd la
dezvoltarea gandirii poloneze in domeniul stiintei religiilor si, mai ales, un studiu bine
orientat in conceptia filozofica a lui Eliade.

Bibliografie

Antonio Barboso da Silva, 1982, The Phenomenology of Religion as a Philosophical
Problem, Upsala, Suedia.

Bosio F., Implicazioni filosofiche della storia delle religioni in Mircea Eliade [in:] 1l
Pensiero, 14(1969), pp. 71-76.

Jan Pawet II, 1994, Przekroczyé¢ prég nadziei, Lublin, Ed. Redakcja Wydawnictw
KUL.

Jaworski, M., Kronika wspotczesnej filozofii religii, Znak, 18(1966), pp. 1132-1150.

Jaworski, M., Problem filozofii religii, Studia Philosophiae Christianae, 3(1967), nr. 2,
pp. 169-192.

Kotakowski, L., 1967, Symbole i kultura humanistyczna, [in:] Kultura i fetysze,
Varsovia, pp. 239-261.

Kotakowski, L., 1972, Obecnos¢ mitu, Paryz.

Pawlak, Z., Homo religiosus w koncepcji Eliadego, AK71 (1978/1979), nr. 92.

Pawlak, Z., 1995, Filozoficzna interpretacja koncepcji religii Mircei Eliadego,
Wioctawek, Ed. Wloctawskie Wydawnictwo Diecezjalne.

Zdybicka, Z. J., (red.), 1994, Religia a sens bycia cztowiekiem, Lublin, Ed. Redakcja
Wydawnictw KUL.

® L. Kolakowski (1927-2009) — unul dintre cei mai importanti filozofi polonezi, cunoscut pe plan international
ca un critic al marxismului, dar si ca istoric al filozofiei si filozof al religiei, eseist, publicist.
® 7. Pawlak, Filozoficzna interpretacja koncepcji religii Mircei Eliadego, pp. 181-184.

314

BDD-A22158 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:55:39 UTC)


http://www.tcpdf.org

