
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

1362 

 

THREE MEN IN A BOAT: NIETZSCHE, ADORNO AND CIORAN. ON TRANSMUTATION 
OF VALUES 

 
Ovidiu Marius BOCȘA 

North University of Baia Mare 

 

 

Abstract: Friedrich Nietzsche was the thinker who had  lived with intensity nihilism until the 

end. As “Prophet of nihilism“, he managed to overcome it. To follow this difficult author 

beyond nihilism and skepticism, it is necessary to free ourselves of preconceptions, because 

there is already his philosopher profile that goes beyond good and evil, and whose features 

related to the reception of truth by pulses of living, by feelings and sensitivity intermediate 

forms of the will, anounced the priority of the the senses against the reason. The direction of 

nihilism, and still poor image we have about Theodor Adorno ( extremely complex because of 

his writings addressed primarily to an elite), showed a similar background (the „life world“) 

for large echoes derriving from similar affinities in the most amasing fragments, so full of 

lessons for our times. From a similar stylistic direction, Emil Cioran completes the picture of 

"Three Men in a Boat" indicating the Styx shores. But is this “transmutation of values“, a 

shift and a transfer from one bank to another of Styx? My proposal is to examine together, at 

least in part, the treasure from their boat, always in danger of sinking due to their weight, as 

actually it remained from ancient times: the burden of knowledge. 

 

Keywords: nihilism, skepticism, transmutation of values, communication, ethical conduct. 

 

 

Introducere 

        Aluzia titlului1 la o narațiune cunoscută din literatura engleză, pornește de la imaginea 

bărcii plutind pe râul-timp. Medităm asupra parcurgerii timpului din perspectiva unor 

gânditori de excepție, care par a avea puține în comun, și totuși sunt câteva aspecte care fac ca 

                                                 

1 Jerome K. Jerome, Three Men in a Boat / Trei într-o barcă, este o narațiune comică, în care trei prieteni 

pentru a se elibera de osteneala zilei pornesc într-o plimbare luându-și și câinele cu ei. În construcția analogiei 

ca punct de pornire, propun să considerăm “câinele imaginației” adulmecând adevărul,”viclenia istoriei” și 

pasajul hegelian din Fenomenologia spiritului, referitor la răsturnarea lucrurilor. Cei trei vâslesc dincolo de 

vicistitudinile istoriei, trecând prin labirintul rațiunii în manifestările și zbuciumul încercării de a împleti teoria 

cu practica și a comunica experiența semnificantă. Deoarece conduita se exprimă prin actele noastre, inclusiv 

cele comunicative, socotim Styxul reprezentativ pentru evenimentele dramatice prin care istoria trece periodic, 

fără ca trista lor experiență să ne fi dat impulsul găsirii Acceptabilului. Raționalitatea semnificantă și cea 

instrumentală sunt două direcții ale libirintului în care, răspunsul lui Adorno derivă din dialectica negativă, 

care accentuează refuzul sistemului și al generalizărilor. ”Răsturnarea băncii” în vâltoarea râului, este 

metafora prin care exprimăm obsesia negării la Cioran. În acest sens s-ar putea experimenta și citirea inversă a 

lui Cioran: adică până unde merg consecințele Silogismelor amărăciunii, sau pânâ unde deconstrucția 

postmodernă din Tratatului de descompunere, reprezintă puncte de acumulare ce solicită efortul reflexiv? 

Fiecare din cei trei au cunoscut în felul lor infernul devenit realitate. Pentru Adorno, expresia maximei 

degradări a rațiunii este nazismul și reprezentativ pentru toate atrocitățile -fenomenul Auschwitz, de unde și 

imperativul adornian de a face totul ca așa ceva să nu se mai repete niciodată. De aceea este nevoie de o 

educație care să se opună Barbariei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1363 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

ei să se întâlnească în acceași “barcă”. Este vorba de trei gînditori neîndreptățiți prin simpla 

lor etichetare ca nihiliști. Cea mai bună definire a nihilismului, ne-a rămas de la Friedrich 

Nietzsche2. El a profețit nihilismul și l-a depășit, după cum ne dezvăluie în “Voința de 

putere“, trecând prin decadența epocii, ca printr-un ritual purificator al resentimentelor în fața 

proprilor neputințe și orientându-și “legiunea de voințe“ și năzuințe ale întregii fințe (întreg 

elanul vital) spre împlinirea deplină. Theodor W. Adorno3 continuă să fie studiat cu 

surprindere crescândă, descoperind filiația unor idei aclamate abia la urmașii săi -în vogă 

astăzi:  Karl-Otto Apel4 și Jurgen Habermas5-, ale căror realizări îi datorează mult mai mult 

decât se știe.6 Aș îndrăzni a spune chiar că Adorno și-a fixat idele în diferite puncte de 

acumulare supuse reflecției, păstrînd unele rezerve întemeiate față de normatizarea etică, 

standardizarea unor acte de conduită etică, inclusiv a actelor de comunicare, în vreme ce 

urmașii lui, în dorința de a clarifica unele aspecte aproape “ezoterice“ (prezente deja în multe 

exemplificări și detalieri deja în “Dialectica negativă“, „Dialectica epocii luminilor“ sau 

„Minima moralia“) n-au scăpat de ispitele utopiei (în proiectele lor vizînd “sfera publică a 

comunicării eliberate de coercițiile politice“, respectiv „turnura lingvistică spre pragmatism“ –

din direcția transcendentală). Tot ce a scris Adorno este marcat de accente etice, de 

compasiune în fața suferinței. Putem deduce că de aici pornește „etica rezistenței” (împotriva 

„raționalității instrumentale“, a „industriei culturii“, „reificării“ și feluritelor crize de 

legitimitate, motivație ș.a.m.d.). Emil Cioran7 este considerat  „nihilistul perfect” -de către 

Dumitru Tucan8. Dar are oare acesta dreptate? Cioran însuși nu se socotește nihilist.9 Atâta 

doar că raționalitatea pe care o pune în joc, nu este cea operativă care folosește logica 

obișnuită, ci mai curând „raționalitatea semnificantă”, făcând uz de metaforă și metonimie, se 

lasă inspirat de „surorile ambiguității”. Prin opera sa de admirabilă virtuoztate stilistică, dar 

                                                 
2  Friedich Nietzsche,1844 –1900 .Vezi: http://en.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Nietzsche 
3 Critic cultural, muzicolog, filosof , membru de frunte al Școlii de la Frankfurt, Theodor Adorno (1903 –1969) 

poate fi considerat ca personalitate resursă. Confluențe ale gândirii epocii sale, ca și ale filosofiei germane se 

regăsesc în opera sa, care presupune dificultăți majore întâmpinate de  cititori din cauza stilului său complex, 

extrem de dens cu particularități ce presupun o deschidere spre un orizont cultural vast. Vezi: 

http://en.wikipedia.org/wiki/Theodor_W._Adorno 
4Karl-Otto Apel (n.1922),consideră că etica și limbajul ar avea o rădăcină comună.Vezi: Jesus de Paula Assis, 

Karl-Otto Apel: a raiz comum entre ética e linguagem, Estudos Avançados, ISSN 0103-4014,Estud. av. vol.6 

no.14 São Paulo Jan./Apr. 1992,respectiv: http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-

40141992000100011  
5 Jurgen Habermas ( n.1929), fostul student al lui Adorno și urmaș la conducerea Școlii de la Frankfurt, a dat 

acesteia o nouă orientare.Vezi: http://en.wikipedia.org/wiki/J%C3%BCrgen_Habermas. 

6 Ne vom ocupa de filiația unor idei esențiale în altă lucrare, însă.Un aspect al creației sale nu trebuie uitat: Se 

știe că a scris într-o epocă în care groaza i-a pătruns în oase. Poate că în zilele noastre e mai greu de imaginat 

ce însemna să fii evreu în Germania nazistă.Nici exilul american n-a fost un paradis. 

7 Emil Cioran (1911- 1995) stilist mult comentat pentru scrierile sale în română (5) și franceză (8) face parte din 

familia rebelilor de tipul Omului revoltat descris de Albert Camus. 
8 Vezi articolul “Autorul meu preferat” din 10 LECTURN Anul I, nr. 1, ianuarie-martie 2013. 
9 Caracterizându-se în chip ironic, el subliniază : ”Aspectul de luptător, negația ca depășire, diminuare a 

intensității trăirii. Înțelegi? Impresia că toți trăiesc cu o iluzie, cu excepția mea. Comedie și pentru a nu te 

înșela, neparticiparea la această comedie.” Vezi Exerciții de admirație și Apocalipsa după Cioran. În 

"Gândirea împotriva sa", el scrie că "toți suntem genii când visăm, măcelarul deopotrivă cu poetul... Numai 

nebunul se bucură de privilegiul de a trece ușor de la o nocturnă la existența la lumina zilei." De asemenea  : 

"Este nebun în noi care ne obligă la aventură; odată ce ne abandonează, suntem pierduți. . . . Nu putem fi 

normali și în viață, în același timp. " 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1364 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

nu mai puțin dificilă prin cultivarea voită a paradoxului10, a construit versiunea unei 

confesiuni ce a experimentat negația dincolo de limitele raționalului.11 Ceea ce însoțește 

sinuciderea metafizică este bocetul și carnavalescul și în cele din urmă auto-anularea. 

Procedura îmi pare înrudită cu logica ironico-dramatică a lui Marin Preda într-o citare 

aproximativă din bătrânul Moromete “Adică ai dreptate, de ce să tragi carul cu boi de-o parte, 

când salcîmul poate cădea peste voi?”. Cu vorbele lui Cioran: „Ce e formulat devine mai clar, 

de o intensitate degradată, în sensul terapeutic al confesiunii și consolării...”12 Presa timpului 

nota cu aparițía Tratatului de descompunere13 “piesa clasică a nihilismului secolului XX.”: „ 

Iată-l pe ce-l ce-l așteptam, profetul vremurilor concentraționare și a suicidului colectiv...El va 

depune mărturie pentru epoca noastră.”14 

       Și totuși există cititori și exegeți pntru care Cioran se desfășoară pe aceeași bandă 

Moebius. Fie aceștia, fie Cioran rămân la nivelul încântării ambiguității ce se reconstituie și 

repetă dintr-un punct magic al sensului ce glisează pe gheața subțire a dialecticii negative. Îl 

observăm lunecând mereu pe aceeași suprafață, dar când clipa se dilată, înoată cu disperare în 

bolboroseala râului heraclitic. Și desigur îmbrățișând cu voluptate Nirvana, misterul stingerii 

în fiecare clipă.  
        Când Gheorghe Vlăduțescu15 găsește aspectele secantei sferelor gândirii la Parmenides și 

Spinoza, se presupune că pentru fiecare caz este o căutare a ordinii “Spinoza, unul din marii 

reconstructori în ontologie, în consecință trebuie să pornească de unde pornise și 

Parmenides…16 Ne întrebăm dacă nu cumva, pornind de la diferența dintre ființa în sine și 

ființa noastră, ca de la un dat  absolut, -așa cum  Parmenides căuta s-o legitimize pe aceasta 

din urmă- și Cioran încearcă să-și instituie propria ființă (și implicit pe a noastră, cu toate 

diferențele accentuate)  “ca termen în stare să cuprindă nemărginitul fără a-l mărgini însă”.17 

Dacă o încercare similară face Emil Cioran, analogia deconstrucției ulterioare are loc prin 

negații succesive. Un anumit nivel al tipului de negație este al nehotărârii, carenței de voință 

sau de mijloace ale convingerii: Cum adică să faci ceea ce face și celălalt, ca să-l convingi că 

nu are dreptate? Ca și cum i-ai spune: Uite, eu sunt tu, și nu ai dreptate, dar urmăm calea ta 

până la saturare. E un fel de demonstrație prin inducție completă și prin reducere la absurd.18             

                                                 
10 De aici și dificultatea abordării lui, lucru semnalat cu îndreptățire de Sorin Vieru, Cuvintele insomniei în 

„Secolul 20”, 328 - 330, p. 14 

11  Aduce oarecum complementar imaginea celuilalt țărm al Styxului. În timpul său și după el ,totalitarismele s-

au dezvăluit în atrocitatea manifestărilor răului, iar suferințele căutărilor și confesiunilor sale indică zbuciumul 

rațiunii ce-și pierde semnificațiile ultime. Într-adevăr,ce mai poate rămîne,după negarea vieții,a lui Dumnezeu,a 

societății, a moralei? 

12 Apocalipsa după Cioran, http://www.trilulilu.ro/video-cultura/apocalipsa-dupa-cioran-documentar 

13 Ibidem, vezi și Apocalipsa după Cioran, Editura Gallimard,  

14 https://vimeo.com/19781872.Vezi și  http://webcultura.ro/apocalipsa-dupa-cioran/ 

15Gheorghe Vlăduțescu,Deschideri către o posibilă ontologie,Editura Științifică și Enciclopedică ,Bcurești 1987 

pp 76-82 
16 Ibid.p78 
17 Ibidem. 
18Exemplific cu o imagine din filmul Comoara din Vadul vechi,în care personajul principal obsevând nebunia 

cuiva drag, nu reușește să-l convingă de faptul că acolo unde sapă, la rădăcina copacului nu este ascunsă nici o 

comoară, și atunci îi ia unealta din mână și continuă să sape el însuși, cu aceeași furie și înverșunare spre a-l 

convinge prin gestul absurd de ceea ce n-a reușit în mod rațional.Ne gândim la o greșeală a lui Narcis în cele 3 

variante repovestite de Aurel Rău, Paolo Coelhio și Oscar Wilde…Mai deduc un al doilea nivel, cu amărăciunea 

încercării de a nu-și da singur dreptate, chiar și când o are, lăsând pe alții să-l contrazică, lucru ce ar duce la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1365 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Ionel Necula19, unul din exegeții care accentuează câteva aspecte ce aduc ineditul interpretătii 

din perspectiva lui Cioran ca necessitate filosofică și poetică, observă: ” N-a fost, e drept, un 

filosof sistematic și nici ușor încadrabil într-o paradigmă sistematică, dar a fost, desigur, un 

filosof în măsura în care a activat un anumit mod de asumare rațională a lumii și a devenirii 

umanului”.20 Este îndreptățit să observe că marele eseist ”s-a interesat nu doar de lume, de 

viață, de om și de condiția lui, dar a trecut și dincolo de frontierele existenței, dincolo de 

„cercul care închide ființele într-o comunitate de interese și speranțe“.21 Dar, cum dincolo de 

existenta  n-a gasit o altă existență – corelată,– ci neantul, … cum dincolo de viață a văzut că 

stapânește moartea, iar dincolo de lume, divinul, nu i-a mai rămas decât să se ocupe de toate 

acestea, ca și cum ar fi citit în paralel despre cele Patru Nobile Adevăruri din cărțile sacre ale 

Orientului. Păcatul lui Cioran este de a nu fi recunoscut păcatul strămoșilor și de a-l fi 

multiplicat prin Lupta cu îngerul. Ca și cum oamenii și îngerii și-ar striga reciproc “Noli me 
tangere“, protagoniștii „tărâmului zeificator“ nu-și află liniștea decât în secretul Nirvanei, un 

process anevoios din care rând pe rând să fie alungată invidia, răutatea, mizeria cu formele ei 

multiple ce a invadat lumea din care singură retragerea în cochilia semnificațiilor devine 

salvatoare, purificatoare, eliberatoare. Scrisul îi redă demnitatea unui Paradis pierdut, regăsit, 

experimentat într-un ritual al deznădejdii, amplificat de propria boală și sensibilitatea 

epidermică și vizuală față de tot ce se întâmplă și s-a întâmplat și n-ar fi trebuit să se întâmple 

urmând logica iubirii. Tărâmul zeificator , gândirea este paradidul regăsit de Cioran, chiar 

dacă și aici suferința continuă să existe. Dacă nu a scris o etică, Cioran este de o remarcabilă 

sensibilitate etică și sinceritate, poate împinsă până dincolo de marginile eului, pentru a 

acoperi și gândurile și ereziile lumii în care trăim, deopotrivă cu mizeria lor când covârșitoare, 

când împinsă de-o parte, asemenea unor dune purtate de vânt în deșertul speranței.  

 

1.Voința de putere, interesele și persuasiunea unor nevoi  

                Înțelesul transmutării valorilor se face prin impulsurile voinței de putere, prin 

raționalitatea ce se supune acestora, devenind o raționalitate instrumentală. Voința de putere22 

                                                                                                                                                         
voluptatea unui dialog socratic al dedublării eseistului român în genul lui Marin Preda în citare aproximativă, 

din memorie: descrierea descoperirii conștiinței (imaginea cu pîinea strînsă la piept și vocea tatălui dându-i 

dreptate: Așa, mă, doar tu ești pe lume! Ia și pîinea aceasta, dați-i și pâinea voastră”. Sau imaginea cu copacul 

gata să cadă pe carul cu boi, cănd bătrnul Moromete îi aprobă, adică, da,voi ce tăiați pomul, de ce să trageți 

carul de-o parte când salcâmul poate cădea pe voi? Nu cumva, citirea inversă a lui Cioran este una etică? Aici, 

observația mea întâmpină o observație pertinentă a unui mare etician, care nu acceptă o etică în lipsa unei 

ontologii.  
19 Ionel Necula ,Cioran și filosofia caderii, 2010. 
20 Tratatul de descompunere, p. 36.  
21 Ibidem. 
22 Ne referim în special la versiunea românească, Nietzsche, Voința de putere, Încercare de transmutare a 

tuturor valorilor (Fragmente postume),Traducere şi Studiu introductiv de Claudiu Baeiu ,editura AION 

,1999,ISBN 973-97662-6-9 ,în original Friedrich Nietzsche Der Wille zur Macht Versuch Einer Umwertung 

Aller Werthe Nietzsches Werke , BĂNDE IX-X, Alfred Kroner Verlag Leipzig 1918 cu variantele: a) ediţia 

"mare": Nietzsche, Werke, Kritische Gesamtausgabe, hg. von G. Coli und M. Montinari, Berlin, 1967, W. de 

Gruyter; b) ediţia "de studiu": Friedrich Nietzsche, Sămtliche Werke, Kritische Studienausgabe in  Banden, hg. 

von G. Colii und M. Montinari, Deutscher Taschenbuch Verlag, de Gruyter, Munchen. Berlin, New-York, 1980. 

Obsevăm elementul central al gândirii sale voința de putere (der Wille zur Macht), ce face posibilă înțelegerea 

conduitei umane  ca sens al adaptării cf. Nietzsche 1886, p. 13., Nietzsche 1882, p. 349., Nietzsche 1887, 

p. II:12, respingând teoria utilitarismului privind dorința de fericire și plăcerea ca ținând de un stil de viață cf. 

 Brian Leiter, Routledge guide to Nietzsche on morality, p. 121, respectiv  Nietzsche 1888c, §2. Vezi și 

http://en.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Nietzsche 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1366 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

este prefigurată metafizic și la Schopenhauer23, dar este deja un titlu consacrat la Nietzsche 

(întâi în  manuscrisele din 1885), iar intenția abordării tematice transpare și în corespondența: 

chiar dacă înainte era doar "sentiment al puterii", apăruse ca expresie în capitolul "Despre 

depăşirea de sine"24. Este o întâmpinare a imperialismului și o previziune a erorilor 

civilizației, a iluziei progresului. Totul este supus dominației, rațiunea în manifestările sale se 

subordonează producerii de bunuri pentru o piață de schimb unde intervin interesele ca forme 

ale dezbinării, antagonismelor. Într-o lume a bunurilor abundente și consumerismului, totul se 

produce și consumă standardizat, organizat urmând persuasiunii mass-media privind 

presupuse nevoi, din care se exclude treptat adevărul, binele, frumosul, păstrându-se urma lor, 

amintirea, umbrele. Revizuiri ale unor aspecte metafizice și epistemologice apar distinct la 

Friedrich Nietzsche25 și la Theodor W.Adorno26. Într-o primă lectură a lui Nietzsche, avem 

impresia unui cerc vicios (anticipat) în care se zbate civilizația. Pesimismul și nihilismul se 

intercondiționează și interpătrund pentru a defini aspectele decadenței. Nietzsche nota: “Ceea 

ce povestesc eu este istoria următoarelor două secole. Descriu ceea ce vine, ceea ce nu mai 

poate să vină altfel: irumperea nihilismului. Această istorie poate fi scrisă chiar de acum: căci 

ea este opera necesităţii. Acest viitor grăieşte deja prin sute de semne, acest destin se anunţă 

pretutindeni; pentru această muzică a viitorului s-au ascuţit deja toate urechile. Intreaga 

noastră cultură europeană se-ndreaptă de mult, cu o tortură a tensiunii ce creşte de la un 

deceniu la altul, ca înspre o catastrofă: cu nelinişte, violent şi rapid: asemănător unui fluviu, 

ce vrea să ajungă la capăt, ce nu mai chibzuieşte, căruia îi este frică să chibzuiască.”27  

                                                 
23 Lumea ca voință și reprezentare (Die Welt als Wille und Vorstellung) opera principală a lui Arthur 

Schopenhauer (1788– 1860) dezvăluie o lume a iluzilor,instinctelor și a unor habitusuri care călăuzesc omul 

într-o adaptare permanentă pentru supraviețuire.Suntem așadar călăuziți mai degrabă de iluzii care dau un sens 

faptelor noastre,iar aceste fapte sunt reflexul unor obișnuințe, a voinței de a trăi ca forță vitală și dincolo de 

aceasta ,de a ne înconjura de construcții epistemice al căror adevăr încercăm să-l argumentăm fără a scăpa de 

contradicții, îndoindu-ne încă de puterea lor asupra noastră și năzuind în puterea noastră ca justificatoare a 

adevărului și poate mai puțin spre un adevăr care să ne justifice. O voință mereu nemulțumită , asemenea 

întrupărilor sankarei indienilor, își caută adevărul recunoscut de cele 4 nobile adevăruri din Vedanta și 

Buddism sau misticismul creștism: suferința,boala,moartea, zbuciumul trecerilor succesive.  Realizarea 

eliberării de suferință în viziunea sa e posibilă prin negarea Voinței, prin contemplația artistică sau prin asceză, 

renunțare și meditație. Schopenhauer are îndoile asupra rațiunii umane și a legilor morale ce ar emana de la 

aceasta.Doar "milă" ar întemeia  comportamentul moral. Depășirea egoismului prin compătimire și înțelegerea 

suferinței lumii, face posibilă o raportare adecvată cu semenii săi (Über die Grundlage der Moral, 1840). Dacă 

am compara cu Întemeierea binelui la Soloviev, am descoperi din nou mila, iar alături de ea, pietatea și rușinea 

sau pudoarea. 
24 Vezi partea a II-a din Zarathustra 
25 Friedrich Nietzsche (1844 –1900),a cărui filosofie,aproape o profeție a secolelor următoare, explică 

fenomene ale timpului nostru în care suntem captivi încă. 
26 Theodor W. Adorno ( 1903 -1978) personalitate marcantă a gândirii germane de după al doilea război , 

dezvoltă gândirea critică alături de ceilalți reprezentanți ai școlii de la Frankfurt.El pornește în mod specific de 

la cercetarea dezvoltării personalității autoritare și anti-semitismului ,ca fenomene ce ar desluși relația dintre 

teorie și practică călăuzind palierele metafizicii și eticii .Raportarea față de cele mai tragice evenimente ale 

timpului  “după Auschwitz” (Bernstein 2001, 371–414; Zuidervaart 2007, 48–76) dezvoltă noul imperativ 

adornian de a se acționa în așa fel (sub impulsul unei noi educații împotriva barbariei) încât să nu se mai repete 

acele imense tragedii.  (ND 365). Adevărul,suferința,sensul solicită o schimbare dincolo de  ontologia ascunsă a 

utopiilor. Adorno vorbește despre o filosofie a speranței (aforismul final din Minima moralia) și rezistența prin 

raportare la transcendență (ND 404–5):”No light falls on people and things in which transcendence would not 

appear [widerschiene]. Indelible in resistance to the fungible world of exchange is the resistance of the eye that 

does not want the world's colors to vanish. In semblance nonsemblance is promised.” 
27 Aforismul 2 din Voința de Putere.În Aforismul 3,Nietzsche consideră că a trăit cu intensitate nihilismul,a 

meditat asupra sa și l-a depășit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1367 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

        Răspunsul la întrebarea  “de ce?” este cu atât mai dificil cu cât se menține confuzia 

dintre cauză și scop , în vreme ce acestea dezvăluie rănile pe care le presupune înșelătorul 

progres (al cunoașterii,al tehnologiei ,al organizării etc. în  care omul însuși pare a-i fi pierdut 

valoarea). Manifestările binelui refuzând să se lase surprinse într-o lume aflată sub semnul 

ororilor războiului sau a ceea ce a însemnat Auschwitz 28, formularea adorniană surprinde un 

adevăr: Viața bună, corectă nu poate fi găsită în viața greșită pe care o trăim29. Astfel, marile 

speranțe ale Epocii luminilor și entuziasmul încrederii depline în raționalitate și-au pierdut 

suportul de credibilitate în fața eșecului cunoscut ,raționalitatea retrăgându-se în mit.30  

         Adorno are cercetări importante dedicate lui Kant și Hegel. El a observat că dacă la Kant 

relația dintre domeniul libertății și cel al istoriei este mediată de conflicte,  la Hegel există 

presupoziția unui progres de la conștiință la conștiința libertății deși precaritatea teoriei se 

întrevede în relația dintre universal și individual prin parcursul istoric și intensificarea 

procesului de concentrare și de birocratizare care are ca efect reducerea la statutul de 

funcții,atât în Est și în Vest. Așadar, libertatea ajunge să fie limitată la auto-conservare, iar 

procesul continuă în modul cel mai subtil prin mass-media, prin „industria culturii”.31 Acest 

fapt se explică prin slăbiciunea subiectului, dependența de consum, răspîndirea excesivă și 

dominantă a conformismului.32 Se păstrează poziția sceptică în privința progresului în 

conștiința libertății, chiar în privința democratizării treptate a instituțiilor politice .Se remarcă 

opoziția în substanța puterii sociale și apatia de care e cuprins spiritul ,amintind de remarca lui 

D`Holbach privitoare la sufletul omului care se poate revolta sau se veștejește în absența 

libertății. Adorno și Horkheimer în lucrarea comună “Dialectica iluminismului“ accentuează 

analogia dintre nazismul german și industria filmului american, ambele făcând uz de 

„industria culturii“ create și diseminate de instituții specializate dezvoltînd consumerismul 

(inclusiv al valorilor induse prin propaganda manipulativă) societății devenite masă condusă 

de o rațiune și ordine dată, în care individul își pierde idealurile absorbit de alte nevoi decît 

cele personale. 

          Analizat din multiple perspective, dar mai puțin sub aspect filosofic, zbuciumul 

sufletesc al lui Emil Cioran , trimite deopotrivă spre nihilismul și pesimismul enunțat de 

Nietzsche și ecourile unei etici a rezistenței adorniene, cu reticențele asumate. Operele celor 

trei autori prezintă unele asemănări în măsura în care  sunt o suită de fragmente ce au o 

articulaţie conceptuală, de regulă, paradoxală, adică, stilul aforistic într-o prelucrare extrem de 

îngrijită. Despre Nietzsche se știe  că este este un gânditor unitar, temele lui se condiţionează 

reciproc într-o manieră logică, iar nu aleatorie, fapt pentru care filosofia sa a şi fost numită un 

                                                 
28 De fapt a totalitarismelor , care completează tabloul ororilor, spre a indica fie și doar o lucrare ce le 

dezvăluie Alain de Becanson,Nenorocirea secolului,Humanitas,2007 
29 Prezentă ca motto în Minima moralia, este considerată drept principiu al epistemologiei negative dezvoltate 

de autorul Dialecticii negative. 
30 Vezi și Epoca luminilor ,carte scrisă de Adorno împreună cu Marx Horkhemer, în care întâmplările culturii și 

rațiunii în manifestările ei practice ,fetișismul,cultura de masă,reificarea,consumerismul își găsesc analogiile cu 

pățaniile lui Ulise . 
31 Termenul german Kulturindustrie este propus și dezvoltat în cap. “The Culture Industry: Enlightenment as 

Mass Deception” din Dialectic of Enlightenment (1944), rod al colaborării dintre  Theodor Adorno (1903–

1969) și Max Horkheimer (1895–1973).Se referă la standardizarea bunurilor și a formelor binelui ca bunuri 

culturale și marfă de schimb,transformând și omul în obiect (reificare) în cadrul unei mase sociale pasive 

manipulate prin publicitate și știri ce cultivă false nevoi ce pot fi satisfăcute de producția excesivă a unor lucruri 

și obișnuința unui stil de viață (hedonist) și a unor relații false (precum fetișizarea bunurilor de 

consum)neglijându-se libertatea ,creativitatea etc.Asupra reperelor autentice ca nevoi reale insistă   Herbert 

Marcuse în Eros and Civilization, 1955),arătând pericolul renunțării .Vezi și 

http://en.wikipedia.org/wiki/Culture_industry 
32  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1368 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

"sistem în aforisme"33. O asemenea caracterizare surprinde funcţia esenţială a aforismului 

pentru aceste scrieri.  

           Pentru Nietzsche, aforismul este “un alt mijloc de cunoaştere, întemeiat pe o altă 

perspectivă asupra cunoaşterii, sau, mai exact, asupra necunoaşterii” 34. Așa cum se observă 

„temele esenţiale ale lui Nietzsche rămân: voinţa de putere, transmutarea tuturor valorilor şi 

eterna reîntoarcere”.  Concepția sa despre  "adevăr", vizează raportul dintre subiect şi obiect, 

logică, metafizică, aspecte epistemologice prezente și la Emil Cioran. În cazul lui Adorno se 

poate vorbi despre o "epistemologică negativă", în sensul că binele nu poate fi cunoscut 

datorită lipsei manifestărilor acestuia. Unele teme adorniene sunt recurente și contradictorii, 

sau mai precis urmează o logică a contradictoriului, din care detaliile individuale nu pot fi 

omise, ele furnizînd tensiunea dintre formă și fond, indicând prezența unor forme dominante 

,deopotrivă în artă, muzică și societate ce se dispun în straturi constitutive ale așa-numitei 

„dialectici negative”. Deopotrivă metodă și trăsătură specifică a scriiturii sale, dialecticii 

negative i se consacră o întreagă operă35, extrem de complexă, din care capitolul despre 

libertate reprezintă. 

         Temă recurentă și predilectă la Nietzsche, voința de putere este însoțită de o critică a  

posibilității de accedere la "adevăr" ca valoare fundamentală a cunoaşterii : "adevărul" este o 

invenţie, "cunoaşterea" este fabulaţie (spre deosebire de legitimitatea cunoaşterii kantiene a 

"fenomenelor"). Respingerea concepției aristotelice a adevărului ca adecvatio) implică 

reticența față de subiectul cunoaşterii înzestrat cu structuri transcendentale, optând pentru  

pluralitatea de impulsuri ce ajung, pe rând să domine "conştiinţa". În mod asemănător, 

Adorno are în vedere pulsurile unor habitusuri ale căror repetare și asociere dau un grad de 

funcționare, manifestare concretă a rațiunii, care este raționalitatea, dar uneori opusul ei. 

Tensiunea dintre formă și fond, explicată de Adorno -și de altfel prima din cele 10 teze ale 

vorbirii filosofului36- în abordarea lui Nietzsche vizează crearea unei rupturi profunde ]n 

interiorul subiectului37. Dezvoltarea criticii "adevărului", trece dincolo de zona ideilor 

metafizice, descriind deopotrivă situația manifestărilor omului ca subiect, și toate valorile: 

într-o evidentă transmutare Dincolo de Bine şi de Rău, depășind planul moral prin 

cuprinderea întregului orizont în care este implicat omul și raționalitatea. Privind din exterior 

suma manifestărilor rațiunii presupune reevaluarea cunoaşterii, a subiectului, a conştiinţei ce 

se înscriu în sfera obișnuințelor nu mai găsesc "firului Ariadnei", labirintul în care rămâne 

omul (cînd se renunță la rolul  privilegiat al intelectului) poate întâlni monștri ,unde 

obișnuințele se leagă de paradigma occidentală în care opusul intelectului este sensibilitatea -

"iraţionalul", Minotaurul38 ce ia în stăpânire labirintul. O nouă perspectivă valorică în 

viziunea lui Nietzsche ține de dominația snsibilității asupra intelectului. Dacă este vorba 

despre o "răsturnare a platonismului" ,ea poate fi o întoarcere la origini prin sensibilitățile 

                                                 
33 Studiu introductiv la Voința de putere,p.XXI și K. Lawith, Nietzsches Philosophie de,. ewigen Wiederkehr des 

Gleichen, Kohlhammer, Stuttgart, 1956, p. 15 
34 Ibidem 
35 Vezi http://members.efn.org/~dredmond/ndtrans.html 
36 Cele zece teze ale vorbirii filosofului,lucrare netradusă. 
37 Or această ruptură profundă,sau” falie”, poate fi urmată de excluderea oricărei legitimităţi a conceptului de 

cunoaştere, de auto-cunoaştere, inclusiv al limbajului (prin bulversarea relației semnificant-semnificat) 

.Discursul lui Nietzsche implică o dialectică negativă proprie atunci când el neagă unitatea subiectului, a eului, 

pentru a vorbi apoi în numele unui asemenea eu) ,vezi Studiu introductiv XXIIl ca și interpretarea lui Wolfgang 

Miller-Lauter, op. cit., p. 18 . Acesta susține că negarea unității subiectului implică respingerea metafizicii 

tradiţionale, iar presupusa asumare ca subiect, evidențiază de fapt ineficiența ontologică a noțiunilor deoarece 

„indentitatea subiectului Nietzsche neagă toate indentităţile cu care operează subiectul”,inclusiv contradicţiile.  
38 Max Horkheimer & Theodor  W.Adorno,Dialectica luminilor (trad.Andrei Corbea )Polirom,Iași 2012, p.99 se 

referă la înțelesul  kantian al luminilor , în sensul “ieșirii omului din minorat, de care se face vinovat el însuși.”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1369 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

corpului (formă străveche a adaptării originare) și "experiment în privinţa adevărului", 

depășind neîncrederea în valorile secolului XIX și păstrând drept ancoră "voinţă de putere".39 

              Dihotomia rațiune vs. simțire nu se construiește ca o realitate și ca atare există o 

memorie,o inteligență și manifestare a rațiunii prin simțuri încorporate ale căror sensibilitate, 

constituie pentru Nietzsche un câmp al unor stări opuse, îndeobşte considerate contradictorii 

(plăcere-neplăcere). Interioritatea omului, de asemenea confirmă că aceste stări contradictorii 

tind să se excludă reciproc deși ele își asigură subzistența într-un “acord” al posibilității de 

dominare și implicit al dependenţei. Tocmai în aceste aspecte rezidă  modelul "voinţei de 

putere", iar Nietzsche are tentația extinderii pentru întregul real,după acceptarea voinţei ca 

trăire subiectivă asupra căreia insistase Schopenhauer până la demnitatea de principiu 

metafizic. Observăm afinități existente între “voinţa de viaţă” la Schopenhauer și ”voinţa de 

putere” la Nietzsche. Ele coexistă și se pot suprapune,dar pentru primul caz  reținem că voinţa 

este una și unică (ca  principiu) în vreme ce acesteia îi revin ipostazieri: o pluralitate de 

asemenea voinţe. Ne întrebăm dacă firul Ariadnei îl constituie cumva însuși corpul  cu tipuri 

de voințe ce ar decurge din nevoile lui cu tensiunile ce solicită organizarea,specializarea și 

chiar armonizarea.40 Dacă logica nu mediază între trăirile contradictorii în chipul de afecte, 

pasiuni manifestări organice, analogia explică multiplicitatea expresiilor voinței de putere. 

Așa cum logica folosea conceptul în sensul unei unități cuprinzând diversitatea, se întrevede 

un punct de acumulare al aproximărilor ce uită diferențele, or morfologia nu se supune 

identității,fapt ce nu ține de intenționalitate deoarece fiecare organism este un unicat cu 

reprezentările, interpretările și adaptările individuale la un mediu schimbător . Logica nu mai 

are un suport obiectiv,  pierzându-și rolul de "deţinător al adevărului". Viața are legile ei, mult 

mai vaste, față de care logica pare a acoperi doar aproximările noastre pentru a da lumii o 

anumită coerență de care depindem,pe care ne-o construim în bună măsură ajungând la 

încredințarea validității până la proba contrarie. Formele realității sunt "acumulări" 

succesive,asemenea unor puncte reprezentând  voinţă de putere. Ele pot pot fi punctuale sau 

organizate într-un mod ierarhic. Diferența față de imuabilul monadele lui Leibniz rezidă în 

faptul că "punctualizările" au propria dezvoltare sub semnul unor dependențe, dominări și 

retrageri, reduceri, subordonări sau anihilări. Reținem că în perspectiva lui Nietzsche (pusă 

anume sub semnul unei dinamici ambigue) în raportări diverse: între oameni, om -realitate, 

dintre subiectul ca obiect al cunoaşterii de sine şi subiectul ca subiect al acesteia ține mai mult 

de domeniul artistic, decât de cel metafizic. Ar fi aici o doză de neprevăzut și imprevizibil, de 

hazard pur de manifestări ale realului în contexte diferite, iar când contextul esențial 

încorporează omul, creația este  mediată de impulsuri, de afecte, de trăiri. Există o 

ambiguitate căutată în raportarea la om, când este privit ca artist sau ca reprezentant al speciei 

sale. Există o ambiguitate a interpretărilor, dacă manifestările biologicului urmează reperele 

artistice prin impulsuri similare impulsurilor artistice,sau analogia aceasta a dus la erori 

regretabile în istoria omului, Nietzsche fiind preocupat de creativitate ca proces artistic, în 

ambele cazuri este o dorită eliberare de canoanele adevărului, de dogmele unui adevăr.41 

Creatorul, artistul este într-adevăr un om superior, dar a trece dincolo de bine și de rău ,este 

presupoziția operei de artă , astfel că în realitatea cotidiană "supraomul" este mai curând un 

ideal, "o metaforă şi o enigmă". Transmutarea  tuturor valorilor, mai exact destructurarera 

valorilor tradiţionale şi înlocuirea lor cu noua perspectivă a voinţei de putere deschide 

                                                 
39 M. Heidegger, op. cit., p. 26. 
40 D’où cette obsession de se présenter comme le secrétaire de ses sensations. Il a un rythme et non un style 

(Cioran 1997 : 333). 
41 vezi Prefața lui Claudiu Baciu la versiunea românească a Voinței de putere. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1370 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

orizonturi mai puțin cunoscute,ce pentru un cercetător care aspiră spre obiectivitate înseamnă 

prealabila eliberare de idei preconcepute.42  

              Din aforismul  sau fragmentul al doilea43, aflăm aspectul narativ profetic al scriiturii 

lui Nietzsche, care se referă secolele ce vor urma ca operă a necesităíi:” Întreaga noastră 

cultură europeană se-ndreaptă de mult, cu o tortură a tensiunii ce creşte de la un deceniu la 

altul, ca înspre o catastrofă: cu nelinişte, violent şi rapid: asemănător unui fluviu, ce vrea să 

ajungă la capăt, ce nu mai chibzuieşte, căruia îi este frică să chibzuiască.” Al treilea aforism 

sau fragment ne indică reflecția autorului asupra  nihilismului și trăirea până la epuizare și 

depășire a acestui fenomen: ”primul nihilist deplin al Europei, care însă a trăit în sinea sa 

nihilismul până la capăt, l-a lăsat în urmă, l-a depăşit şi s-a desprins de el.”  

2.Depășirea nihilismului înseamnă descoperirea valorilor ca nevoi esențiale. 

             Nietzsche explică "Încercarea de transmutare a tuturor valorilor" prin mişcarea ce va 

înlocui nihilismul , "contrară în ceea ce priveşte principiul şi sarcina"; Dacă nihilismul  “este 

consecinţa ultimă a valorilor noastre precedente; pentru că nihilismul reprezintă logica gândită 

până la capăt a marilor noastre valori şi idealuri, pentru că noi trebuie să trăim mai întâi 

nihilismul spre a înţelege ce era de fapt valoarea acestor "valori"”44  

            Cauza nihilismului, așa cum e explicată de Nietzsche în „Cartea întâi a nihilismului 

european“ nu rezidă în "crizele sociale" ,nici în "degenerările fiziologice" și nici în 

corupţie,deoarece “Trăim epoca cea mai onestă, cea mai plină de compasiune . Suferinţa, 

mizeria sufletească, trupească, intelectuală nu pot, ca atare, să producă nihilismul45 ,ci acesta 

devine posibil „într-o anumită interpretare, creştin-morală”. Sensul în care Nietzsche vorbește 

despre declinul creştinismului nu este cel obișnuit al negării acestuia,cât a prefăcătoriei 

:”datorită moralei sale şi care se autodizolvă datorită ipocriziei și spiritului duplicitar care 

mimează credința în iubire fără a fi învățat adevărul acestei trăiri,răsturnând sensul credinței 

până la falsitatea extinsă peste tot în lumea vieții“.Pierderea sensului indică esența 

nihilismului,adică scepticismul extins asupra putinței moralei împinsă spre lumea de dincolo 

căci viața obișnuită este existența în eroare și pedeapsa manifestării negative,de care încearcă 

a se desprinde  înţeleptul, sfântul sau poetul desprinzând și binele de frumos și adevăr într-o 

lume ce și-a pierdut valorile.Nietzsche vorbește despre lipsa unei critici a moralei creştine.  

           Theodor W.Adorno a extins nevoia gândirii critice la nivelul tuturor domeniilor 

spiritului, în vreme ce manifestările rațiunii s-au dovedit în chip repetat 

negative,eronate,catastrofale. Există rețineri evidente față absolutizarea rațiunii și 

raționamentelor .46Marele pericol nu vine din partea gestului energic susținut de argumente 

bazate pe adevăr și respectul vieții ci din partea cotidianului cenușiu al obișnuințelor și al 

neîmpotrivirii față de erorile raționalității .Cum aceste erori au indicat în repetate rânduri 

sensul instrumental ,supunerea față de principiul dominației și pasivitatea în momentele de 

răscruce când s-ar fi putut face ceva pentru a evita ororile istoriei, conștiința trebuie să rămână 

                                                 
42 Ar trebui reconsiderate aspecte privitoare la profilul lui Nietzsche :cît ține din portretul cunoscut până acum 

,de amoralism,artistic,stilistică,acordul față de forța coercitivă ca instrument politic ce 

asuprește,împiedică,elimină libertatea individului și până unde libertatea e privită ca atare și din ce punct ea a 

devenit o tiranie; cât țíne de inocenșă și cât de scepticism sau chiar cinism. 
43 Ne raportăm la traducerea românească a Voinței de putere. 
44 Vezi Voința de putere,fragmentul 4 
45 adică refuzul radical al valorii, al sensului şi al dezirabilităţii. 
46 De ce Caietele au devenit pentru Cioran o rațiune de-a fi? À mesure que l’on réfléchit sur lui, on conçoit 

néanmoins que le Créateur se soit « affligé dans son cœur » de l’avoir créé (Cioran 2003 : 1080). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1371 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

trează în privința pericolelor din partea ideologiilor,a religiilor degradate sub forma unor 

gnoze. Se întrevede din nou povara cunoașterii și nevoia responsabilității omului . Adorno  

folosește termenul “lumea vieții”47 cu presupoziția respectului față de viață,față de 

posibilitatea comunicării și alegerii dintre atâtea bunuri false, un bine acceptabil. Pentru 

Cioran, tot ce intreprinde omul se întoarce împotriva lui.48Pentru Adorno (aforismul 101), 

binele nu este de găsit când omul a început să se asemene plantelor de seră.49  

          Interesat de dezvoltarea personalității și luminării omului prin educație Adorno dezvoltă 

o filosofie morală cu accente puse pe "viață bnă, corectă", chiar dacă manifestările acesteia 

sunt puțin vizibile în societatea contemporană, căreia i-a fost subminat fundamentul prin 

raționalitatea instrumentală care a înlocuit moralitatea în rolul ei de liant. Într-o lume nihilistă, 

convingerile morale și raționamentele morale sunt declarații inerent subiective, care exprimă 

nu o proprietate obiectivă a lumii, dar prejudecățile proprii ale individului. Dacă subscrierea 

de convingeri morale specifice este înțeleasă ca instrument pentru afirmarea propriilor 

interese ale cuiva. Subliniem că Adorno nu este un nihilist,  ci prin analizele sale aduce o 

critică virulentă a nihilismuui în care lumea se complace. El susține că moralitatea a căzut 

victimă a distincției dintre cunoaștere obiectivă și subiectivă, deformînd adevărul. Aspectul de 

"fapte" verificabile ține de o anumită obiectivitate, în timp ce cunoașterea subiectivă constă 

din tot ce rămâne, inclusiv aspecte de evaluare și normativitatea Adorno susține că 

convingerile morale și raționament moral au fost limitate la sfera de cunoștințe subiective. 

Adorno susține că, în condițiile nihilismului, moralitatea a devenit o funcție sau o unealtă a 

puterii. În susținerea argumentației sale, el nu se bazează doar pe sublinierea gradului de 

diversitate morală și conflictele din societățile moderne ci pe rezistența la degradarea 

acceptabilului. În numele unor valori se poate promova contrariul lor. De exemplu în numele 

libertății individuale, se adoptă pozitiv nihilismul. 

Concluzie 

       Afinitățile între cei trei gânditori ai acestei cercetări decurg din faptul că privesc în 

aceeași direcție.50 Trecând printr-o grilă comună a nevoii de adevăr, sau mai precis a căutării 

acestuia la baza nevoilor propuse de Maslow, descoperim că gîndirea etică, politică și 

economică în lumea noastră țin prea mult de “suflul mediocritătii, al lamentabilului, al 

nesincerităţii“ așadar nihilismul indică faptul că “valorile cele mai înalte se devalorizează”51. 

Tipul raționalității dezvoltate cu marile speranțe și credință în sine a dezvoltat obișnuințe ale 

omului de a se disprețui pe sine și pe aproapele, să se opună vieţii şi să dispere datorită 

cunoaşterii; era un instrument de conservare a duplicității,resentimentului,acceptării 

neadevărului. Fiecare din cei trei filosofi se apleacă asupra unor aspecte52 ce par a caracteriza 

postmodernismul zilelor noastre (explicit prin cuvintele lui Nietzsche): ”Ceea ce cunoaştem 

                                                 
47 La Kierkegaard și la Adorno,lumea e văzută ca viață, în vreme ce la Schopenhauer ca voință și reprezentare E 

vorba de contradicţia între lumea venerată şi cea trăită.10.10 „Voici venir la contradiction entre le monde que 

nous vénérons et le monde que nous vivons, que nous sommes. Il nous reste, soit à supprimer notre génération, 

soit à nous supprimer nous-mêmes. Le second cas est le nihilisme.” - Fr. Nietzsche, La volonté de puissance. 

Essai d`une transmutation de toutes les valeurs, vol. I, Paris, Editions Mercure de France, 1925, p. 31.  
48 ..tout ce que l’homme entreprend se retourne contre lui »  (Solitude et destin, traduit du roumain par A. 

PARUIT, Paris, Gallimard (Arcades), 2004: 223). 
49 Minima moralia,183 
50 Nihilismul ca logică a decadenței,nu cauză. „Le nihilisme n`est pas une cause, mais seulement la logique de la 

décadence” – Ibid., p. 113 
51 Alfel spus de același Nietzsche: Lipseşte scopul. Lipseşte răspunsul la întrebarea "De ce?".  
52 Prima parte din Voința de putere comparativ cu Exercitii de admiratie ,Humanitas,2001 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1372 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

nu mai apreciem, iar ceea ce am dori să ne amăgească, nu mai avem dreptul să apreciem.“. 

Atunci53 apar întrebările:  

a) Pentru ce scrie Cioran, cel care neagă totul: pe Dumnezeu, tradiția societatea, aproapele, 

propriile sentimente etc?  

b) În ce măsură crezând în morală, condamnăm existenţa (așa cum ni se arată aceasta )?54 

c)Ce e dincolo de nihilism? În spațiul tăcerii, poate să se constituie un fel de responsabilitate 

genuină și o etică a rezistenței sau “consecinţa nihilistă (credinţa în lipsa de valoare) ca 

rezultat al evaluării morale“ indică o stare de spirit (în sensul angoasei heideggeriene, a unei 

fel anume de greață sartriană, a unui dezgust precum al lui Cioran în fața mizeiei) : egoismul 

ne dezgustă (“chiar după ce am înţeles imposibilitatea altruismului“); necesarul ne dezgustă 

(chiar după înţelegerea imposibilităţii unui "liberum arbitriu " şi a unei "libertăţi 

inteligibile").55 Constatăm că “nu mai atingem sferele în care ne-am proiectat, că propriile 

valori -dar astfel, sfera cealaltă, în care trăim, nu a dobândit deloc o valoare: dimpotrivă, 

suntem obosiţi căci am pierdut impulsul fundamental“.56 

d)Pesimismul rămâne el însuși sub semnul întrebării (ca formă premergătoare a nihilismului 

prin energia logicii sale, ca anarhism şi nihilism), dar anticipează oare aforismul 153 din 

Minima moralia indicând un sens al viitorului ca speranță? Lumea vieții presupune respectul 

vieții prin răscumpărarea suferinței menite în cele din urmă să elibereze caritatea și să 

orienteze spre înfăptuirea binelui ca adevărată justificare a omului într-o lume socială 

colonizată de absurd. Ar fi necesară atunci o analitică a acceptabilului, dar se poate observa că 

spre deosebire de alți gânditori și filosofi ai timpului, Adorno nu crede că nihilismul poate fi 

depășit printr-un simplu act de voință, sau prin simpla afirmare a unei viziuni morale de fond 

a vieții bune.57 El vorbește însă despre potențialul uman ca răspuns al firii ridicat deasupra 

nefirescului lumii actuale. 

 

 

                                                 
53 Ma thérapeutique consistait donc à dire du mal de Dieu, de Dieu évidemment, ça on n’y peut rien, ça c’est une 

thérapeutique extraordinaire. Si vous dites du bien de Dieu et de tout le monde, vous êtes foutu. Écrire, c’est la 

libération intérieure. […] Écrire est une façon de se vider soi-même. C’est une délivrance. Autrement, ce qu’on 

porte en soi deviendrait un complexe (Cioran 2004 : 279-281). 
54Evocarea cuvîntului eșec/ « échec » dezvoltă o schemă a conștiinței ,în care punctul de sosire e opus celui al  

așteptărilor : « tout ce que l’homme fait se retourne contre lui : c’est là son destin, et la loi tragique de 

l’histoire » (Cioran 2004 : 161). 
55Chute dans le temps :Primul strămoș înainte de a se întoarce spre arborele cunoașterii: Premier ancêtre, bien 

avant qu’il se tournât vers l’arbre de la connaissance. Insatisfait de lui-même, il l’était encore plus de Dieu qu’il 

enviait sans en être conscient ...Que l’ignorant s’attaquât aux deux arbres, et qu’il entrât en possession et de 

l’éternité et de la science, tout changeait. Dès qu’Adam goûta au fruit incriminé, Dieu, comprenant enfin à qui il 

avait affaire, s’affola. En plaçant l’arbre de la connaissance au milieu du jardin, en en vantant les mérites et 

surtout les dangers, il commit une grave imprudence, il alla au-devant du désir le plus secret de la créature 

(Cioran 2003 : 1071-1072). 

56Pourquoi écrire et pour qui ? Mais il y a des nécessités intérieures qui échappent à cette vision, elles sont 

d’une autre nature, plus intimes et plus mystérieuses, irrationnelles. […] Mais il y a quand même cette vitalité 

mystérieuse qui vous pousse à faire quelque chose. Et peut-être c’est ça la vie, sans vouloir employer de grands 

mots, c’est que l’on fait des choses auxquelles on adhère sans y croire, oui, c’est à peu près ça (Cioran 2004 : 

318-319). 
57 Vezi și http://en.wikipedia.org/wiki/Theodor_W._Adorno 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1373 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

BIBLIOGRAFIE 

1. Adorno W.Theodor, Minima moralia,Art,2007,ISB978-973-124-098-5 

2. Botez A., (2005), Un secol de filosofie românească, Bucureşti, Ed. Academiei  

3. Chira, V., (2006), Dominantele gândirii cioraniene, Sibiu, Ed. Univ. Lucian Blaga.  

4. Cioran E., (1993), Exerciţii de admiraţie, Bucureşti, Ed. Humanitas. 

5. Cioran E., (1992), Tratat de descompunere, Bucureşti, Humanitas.  

6. Cioran, E., (1997), Despre Dumnezeu, Bucureşti, Humanitas.  

7. Cioran E., Lacrimi şi sfinţi, Bucureşti, Humanitas.  

8. Cioran, E., (2002), Ispita de a exista, Bucureşti, Humanitas.  

9. CIORAN, E,. Œuvres, Paris, Gallimard (Quarto), 2003 [1995]. 

10. Cioran, E.,(2004),Solitude et destin, traduit du roumain par A. PARUIT, Paris, Gallimard 

(Arcades),  

11. Cioran, E., (1996), Demiurgul cel rău, Bucureşti, Humanitas.  

12. Cioran, E., (1996), Convorbiri cu Cioran, Ed. Humanitas.  

13. Cioran E., (1996), Amurgul gândurilor, Bucureşti, Ed. Humanitas.  

14. Cioran E., (1997), Despre Dumnezeu, antologie, selecţia textelor de Aurel Cioran, Bucureşti, 

Humanitas.  

15. Cioran, E., (1992), Silogismele amărăciunii, Humanitas, Bucureşti.  

16. Cioran, E., (1995), Despre neajunsul de a te fi născut, Humanitas, Bucureşti. 

17. Cioran, E., (2005), Caiete, vol. I, Bucureşti, Humanitas.  

18. Cioran, E., (2005), Caiete, vol. III, Bucureşti, Humanitas.  

19.  Liiceanu Gabriel, (1995), Apocalipsa după Cioran, Bucureşti, Humanitas. 

20. Nietzsche, Fr., Voința de putere, Încercare de transmutare a tuturor valorilor (Fragmente 

postume),Traducere şi Studiu introductiv de Claudiu Baeiu, editura AION 1999,ISBN 973-

97662-6-9 

 

 E-sources: 
 

https://books.google.ro/books?id=liQ-

AwAAQBAJ&pg=PT216&lpg=PT216&dq=nihilismul+lui+Cioran&source=bl&ots=olAAsNkQKo&sig=RGW

Wv0k9SAs5TBm0-

UP0jyDF77M&hl=ro&sa=X&ei=FVLjVNrAB4LwUuDogJgE&ved=0CFEQ6AEwCA#v=onepage&q=nihilism

ul%20lui%20Cioran&f=false 

http://cogito.ucdc.ro/cogito/emilciorannihilistulcugandulgabrielapohoata_1.pdf 

http://en.wikipedia.org/wiki/Theodor_W._Adorno 

http://www.youtube.com/watch?v=vxt1FunLouE 

http://www.youtube.com/watch?v=oyjvedVCPYw 

http://www.youtube.com/watch?v=RCOW3cIzR_g 

http://www.youtube.com/watch?v=ak8NVlX77Ao 

http://www.youtube.com/watch?v=ixyVNxUwoxw 

http://www.youtube.com/watch?v=Du0VmyMuwb4 

http://www.youtube.com/watch?v=RvIYsaoZQgY 

http://www.youtube.com/watch?v=78y06QkpnC8 

http://www.youtube.com/watch?v=5ULLZm_x_YE 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1374 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

http://www.youtube.com/watch?v=FO2np13ZVJs&list=PLlS0liyIg37UhJAAeT9PlXf5O4kmTN56H 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:42:23 UTC)
BDD-A22118 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

