
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

1280 

 

THE DISCOURSE OF DISSOLUTION AND THE ORDER OF THE DENIAL. THE 
POSSIBILITY OF A PATTERN TO THE STRUCTURE OF IMAGERY 

 
Doina-Emanuela VIERIU 

“Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

 

Abstract: The research of the imaginary and the assumption that this is the most effective 

approach to seize the meaning and the process of the creative act of a literary work lead us to 

the identification of those fictional images that constitute an exception to the rules set as the 

apprehension of our subject. These images are the echo of their own universe and matter, by 

constituing themselves in poetical speeches which can not be interpreted from the perspective 

of those approaches to the topic envisioned by the most representative forerunners of the 

imaginary. 

The perspective of threefold nature of reflex action deployed by Gilbert Durand simplified in 

a dichotomy which dissociates the two areas of the imagery symbolism or the tripartite 

structural manners conceptualized by Jean Burgos can not sistematically incorporate the 

totality of the dynamic textual structures. Therefore, we tackle the existence of a new type of 

imaginary which provides its own syntax and tenets; we consider the fact that this new 

structural pattern is defined by the discourse of dissolution and the the order of the denial. 

 

Keywords: imaginary, destructured discourse, the order of the denial 

 

 

Demersul de față pornește de la cercetarea Imaginarului și de la considerarea acestuia 

drept un instrument ideal de descifrare a actului creator și de investigare a creației ca rezultat 

(o acumulare de posibile orientate către un sens). Recursul la această cale de interogare a 

textului ne-a condus către identificarea unui posibil tip de imaginar cu o organizare și 

funcționare neobișnuite. 

Deși înțelgerea imaginarului este un demers complex ce implică teorii din 

antropologie, reflexologie, epistemologie genetică, psihologie, sociologie, filosofie, mitologie 

sau estetică, recunoaștem trei căi de cercetare specifice consacrate ce fundamentează teoria 

imaginarului și filosofiile imaginației, orientări impuse de Gilbert Durand, Gaston Bachelard 

și Jean Burgos. 

Gândirea lui Burgos se situează în continuarea studiilor lui Gilbert Durand ce găsește 

o fundamentare antropologică pentru studiul simbolismului imaginar, apelând la teoria 

reflexologică. Tripartiției reflexologice G. Durand îi adaugă o bipartiție atotcuprinzătoare 

între două Regimuri - diurn și nocturn. Perspectiva burgosiană acceptă concluziile cercetării 

antropologice, ce evidențiază mobilitatea imaginilor și capacitatea acestora de in-formare 

reciprocă. 

Observăm în studiile lui Jean Burgos o limitare din perspectiva domeniului de 

cercetare. În Pentru o poetică a imaginarului este supus investigației textul de poezie, iar în 

Imaginar și creație s-au adăugat imaginarul dramatic și cel pictural. 

Tăcerea poeticianului în legătură cu imaginarul textului de proză ridică anumite 

întrebări și, în cazul demersul nostru, nesiguranță: este o problemă de specializare, de 

sensibiliate pentru un anumit gen de discurs sau epicul este mai amplu, iar în cazul unei științe 

noi, fixarea metodelor, aplicarea acestora și claritatea concluziilor cer concentrarea spațială și 

de sens specifice poeziei. 

Or, noutatea abordării noastre constă, în primul rând, în genul literar investigat. 

Întrebările ce au condus la aplecarea atentă asupra modalităților de structurare a imaginarului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:03:17 UTC)
BDD-A22107 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1281 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

și la extinderea către un studiu, au avut la origine textul în proză (Întâmplări în irealitatea 

imediată de Max Blecher). Într-adevăr, am recurs la un model cu un discurs simbolic, 

concentrat ca întindere, al unei singure voci, a cărui succesivitate s-a transformat în 

simultaneitate obținută prin regresiune. 

Mai mult, remarcăm necesitatea unei noi metodologii de studiere a imaginarului sau o 

extindere a celei consacrate deoarece descoperim imagini care se sustrag normelor descriptive 

existente. Ele își cheamă creator propriul univers și propria materie, orientându-se și 

constituindu-se în discursuri poetice care nu pot fi analizate din perspectiva legilor 

organizatoare teoretizate de clasicii cercetării imaginarului. Identificăm texte ce afirmă 

posibila existență a unui nou tip de imaginar cu o identitate aparte și cu o neașteptată sintaxă. 

Considerăm că noul model structurant al imaginarului este definit de scriitura disoluţiei şi 

regimul negaţiei. 

Jean Burgos recurge în construcția sa la o orientare epistemiologică, din perspectiva 

căreia textul este văzut drept „un ansamblu de posibilități”, incluzându-se aici acel „posibil 

anterior”, dar și noi posibile. Prin urmare, imaginarul (realitate originară a textului) este un 

spațiu orientat de către „liniile de forță” ale textului, un spațiu în devenire, viu. Aceste linii de 

forță mențin o organizare lăuntrică relativ stabilă și construiesc o schemă ordonatoare, o 

structură primară esenţială. 

Spațiul textului este dinamic, se ivește, se supune și se opune temporalității, fapt care-l 

determină pe poetician să definescă imaginarul ca „organizarea în spațiu a răspunsului pe care 

ființa creatoare îl aduce provocărilor temporalității” (Burgos 1988: 190). Cele trei modalităţi 

burgosiene de structurare dinamică a textului sunt: scriitura revoltei şi regimul antitetic, 

scriitura refuzului şi regimul eufemistic şi scriitura vicleşugului şi regimul dialectic. 

Scriitura revoltei și regimul antitetic se definesc printr-o sintaxă a cuceririi. Atitudinea 

este de revoltă în faţa timpului cronologic. Schema directoare a acestui tip de sintaxă este una 

de extindere. Se urmăreşte o umplere a spaţiului pentru a opri timpul şi a-l încremeni într-un 

prezent etern. Imaginile-simbol exprimă cucerirea, zborul, înaintarea, atacul. E o scriitură de 

cuceritor care nu mai are răbdare şi vrea să se aşeze neîntârziat „la masa zeilor” (Burgos 

1988: 190). Tematica este a împotrivirii şi a confruntării. 

La nivel stilistic domină paralelismele, simetriile, juxtapunerile brutale. Sintaxa este a 

„antitezei” – „fiecare lucru se proiectează doar pe fundalul contrariului său. Este o scriitură a 

totalităţii” (Burgos 1988: 194), construindu-se un regim maniheist al imaginarului scriiturii. 

Scriitura refuzului se construiește pe o sintaxă a retragerii, manifestându-se o tendinţa 

de respingere a asumării timpului cronologic. Se construiesc locașuri protectoare, salvatoare 

în fața revărsării timpului, refugii delimitate progresiv în direcția interiorizării. Spaţiile 

orânduite concentric, miniaturizate par a fi singurele ce pot opri o pătrundere a timpului în 

interiorul lor. 

Schemele directoare, acţiunile sunt de evadare, fugă, cufundare, retragere, uitare, 

izolare, miniaturizare, îngropare, închidere – toate într-un spaţiu atemporal. Scriitura acestui 

antierou călător oferă o viziune fragmentară asupra lumii. Regimul este al eufemismului, 

cuvântul urmăreşte împăcarea contrariilor. Stilistic are loc o omogenizare, abundă 

coordonarea, repetiţia și analogia. 

A treia modalitate de structurare este a progresului. Atitudinea propusă este una 

pozitivă, plină de înţelepciune, de aparentă acceptare a finitudinii şi a efectelor cronologiei. 

Această modalitate depășește teama, ființa se preface că se supune devenirii pentru a o 

înfrânge. Dominarea timpului se va realiza prin ciclicitate. Scriitura imaginează un spaţiu 

similar celui profan în care gesturile devin ritualuri, iar lumea este sacralizată. Cel care o 

imaginează are timp, privirile lui se îndreaptă fără grabă spre trecut şi spre viitor. Imaginile 

sunt ale întinderii spaţiale, ale unui drum parcurs având în față linia orizontului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:03:17 UTC)
BDD-A22107 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1282 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Schemele directoare, sunt de parcurgere, germinare, înfruntarea ce are ca finalitate 

depășirea, înaintarea. Înaintarea preia forţa vectorială a timpului şi o dă unei istorii ce-şi 

găseşte înțelesul în chiar desfăşurarea ei. Ciclicitatea aduce veşnicie unei poveşti ce nu se 

opreşte din spunere şi vieţuire. Învingerea timpului se realizează printr-o atitudine de 

acceptare a opoziţiilor şi de înfruntare a lor. Sintaxa este dialectică. Drama este conştientizată 

şi, prin acceptarea trăirii ei, este şi depăşită. Veşnicia trăieşte în prezent — „într-o bună zi, pe 

pagină, omul se deşteaptă zeu” (Burgos 1988: 203). 

Metoda impusă de poetician în determinarea acestor tipuri de Imaginar ordonează 

inventarierea materialelor (fonic, grafic, morfologic, sintactic și retoric), descoperirea 

imaginilor-simbol, stabilirea funcţiilor acestora, identificarea forțelor, a schemelor de 

orientare spre anumite constelaţii de imagini, determinarea marii scheme de organizare către 

care converg cele de orientare. Aplicate textului blecherian amintit ele reflectă noul tip de 

scriitură și regimul său specific. 

Considerăm necesară și o cercetare a originii acestui posibil nou tip de imaginar din 

perspectivă antropologică și pe linia studiilor de reflexologie, certificarea și înțelegerea 

existenței lui ca rezultat al unui al patrulea gest dominant pe care, în actualul stadiu, îl vom 

numi dominanta conștiinței. Aceasta ar trebuie să se afle în relație cu celelalte dominante 

concentrând și finalizând sensurile lor la o altă etapă a evoluției umane (regândirea 

dominantelor către o finalitate – înălțarea, hrănirea, odihna, ciclicitatea și ritmicitatea înțelese 

din perspectiva conștiinței morții). 

 

Creația este văzută ca o producere de forme, un spațiu autoformant supus permanent 

forțelor atunci născute, în transformare între un început și un sfârșit. În dialectica prezenței și 

a absenței, a lui „aici” și „altundeva”, neobișnuit este sensul către care se concentrează 

semnificațiile – neantul. Între actual și virtual se naște inexistentul; între cuvântare și tăcere, 

liniștea, lipsa vibrației din noul imaginar. În acest mod de structurare a imaginarului, la 

capătul facerii stă desfacerea. 

Prin urmare, gest prim esenţial este şi negarea, scrierea cu semnul minus, ale cărui 

consecinţe sunt desemnificarea, reducerea la absurd şi apoi dispariţia lumilor. Imaginile, 

materiile, personajele, limbajul, gesturile au o presupusă coerență inițială, dar îşi pierd sensul 

imediat după naștere; sunt dizolvante şi dizolvate. 

Niciuna dintre schemele identificate și descrise de poetician în demersul său nu 

prevede distrugerea actualului prin virtualitatea ce-l numește. Însă, în această posibilă 

structură imaginară, cuvântul se întoarce asupra lui, se pronunță, iar numirea echivalează cu 

un proces de autodistrugere; fiecare dintre virtualitățile născute se actualizează într-o minus-

realitate. Procesele sunt de disoluție și de negare. Așadar semnificația își conține și 

desemnificația. Acțiunea este de întoarcere dincolo de punctul genezei. 

Considerăm necesară aici, prin plasticitate și tragism, analogia cu imaginea Golemului 

creat prin procesul pronunțării unor cuvinte (credința magică în puterea creatoare a limbajului 

și a literelor) și decreat (dizolvat) prin ștergerea unei litere (Idel 2003). Similitudinea se 

dovedește atotcuprinzătoare dacă ne gândim că literele și numele din Tora nu au o tălmăcire 

deplină în limba omenească, conțin un alt tip de energie și semnificație, niciodată pe deplin 

cunoscute (Scholem 1996). La fel, limbajul creator are putere, este trăitor în mister și purtător 

de virtualitate. Structura și natura ambelor limbaje sunt magice. 

Inițial limbajul a fost spiritual (creator) apoi, în actul comunicării s-a materializat. 

Însă, în acest tip de imaginar al disoluției, în procesul actului creator de sens invers, cuvântul 

își recapătă puterea de la geneză, se spiritualizează. Actul decreator respiritualizează literele. 

Dacă celelalte tipuri de imaginar concentrau la nivel simbolic atitudini existențiale, 

acesta din urmă definește creația de sens invers. Se recurge nu la lupta cu temporalul, la 

ieșirea din acesta prin refugiere sau la rămânerea în el păcălindu-l, ci la aneantizare lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:03:17 UTC)
BDD-A22107 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1283 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

(distrugere totală, reducere la nimic). Specificul și funcționarea noului tip de imaginar găsește 

salvarea ființei umane de finitudine într-o creație cu semnul minus, prin dispariție și intrare în 

neant. Aceasta nu înseamnă moarte, ci inexistență ca materie, disoluție. 

Decreația, construirea acestui imaginar ce-și conține și negarea nu sunt accesibile 

decât inițiaților. Dacă cele trei modalități de salvare sunt recognoscibile și în actele noastre 

cotidiene, sunt reacții specifice comportamentelor elementare ale psihismului uman1, acest al 

patrulea gest poate fi asumat doar de către un creator. 

Acceptând definirea imaginației drept rezultatul unui schimb între presiunile mediului 

și pulsiunile provenite din determinări interioare, imaginarul își actualizează funcția de 

echilibrare la nivelul oricărui text. În consecință, în căutarea tipurilor de texte ce conțin și 

validează acest posibil nou regim imaginar nu putem nega importanța și influența identității și 

a condiției creatorului (boală, mediu spirtitual, studii; ne gândim aici, spre exemplificare, la 

personalitatea lui Max Blecher). Imaginarul disoluției este ocupat de fantasmele unor ființe ce 

nu-și pot trăi în normalitate existența. Creatorii se salvează de timp prin distrugerea lumii 

supuse timpului. În lumea reală, dar și în cea imaginară, ei se consideră și se imaginează doar 

reflexii, copii, umbre sau trupuri de ghips, de pastă. Prin urmare, o existență de gradul al 

doilea poate sfârși printr-o moarte de același rang. 

Scriitura disoluției și regimul negației se definesc printr-o sintaxă a negației. 

Atitudinea este de ieșire din timpul cronologic. Lumea din care se urmărește retragerea nu are 

materialitate pentru că realitatea romanescă este deja un spaţiu-duplicat; nu e Marea Lume, ci 

imaginea ei — oglinda, scena, cinematograful, panopticumul, circul, vitrina. În acest spațiu nu 

se petrec evenimente, ci o stagnare în clipă. Schema directoare a acestei sintaxe este a genezei 

inverse. Discursul se retrage în amintire. Totul se desfăşoară doar în spaţialitate, în afara unui 

temporal numit. Tematica este a căutării unui punct de stabilitate, a unei realități material 

originare, cu finalitate în demonstrarea inexistenței acestora. 

Timpul este perceput grăbit, la nivelul clipei nesemnificative cronologic, susţinând 

întâmplarea petrecută într-un echilibru fragil, aproape imposibil de păstrat. După trecerea 

„clipei”, povestea va dispărea sau va încremeni fotografic. Evoluţia se converteşte în 

„scăderea continuă a lumii”. Nu se creează un timp simbolic, ci întâmplarea este „prinsă” într-

o imagine – „apă cu valuri împietrite” (Blecher 1970). 

Spaţiul este o permanentă margine de lume; există contururi și hotare, dar nu un centru 

al cetății. Lumea-imaginară devine „un imens decor în mişcare” (Rousset 1976: 33). Structura 

este dominată, „pare că nu mai există decât ca suport al decorului şi pretext al efectului 

exterior” (Rousset 1976: 224). Această „realitate” este un vis de gradul doi, formă iluzorie 

născută de neant. 

Locurile-simbol ce compun iluzia sunt piața, coridorul, gangul, zidul dărăpănat, 

teatrul, panopticumul, sala de cinematograf, cabina de artist, bâlciul, muzeul, vitrina, 

atelierele de duplicare (fotografi, sculptori). Identificăm în toate marginalitatea, lipsa vieții, 

dar și capacitatea de a genera reflectări sau multiplicări. Mișcarea este hoinăreala, dedublarea, 

rotirea sau stagnarea până la confuzie. Singura direcţie vizibilă este dată de gesturile de 

multiplicare, de infinitele filtre deformatoare. Spaţiul este favorabil întâlnirilor surprinzătoare 

şi haotice de perspective. În mod uimitor se petrece o multiplicare a vidului. 

Specifice și sugestive pentru acest tip de imaginar sunt încercările de distrugere 

vindicativă, purificatoare și necesare în orice lume – focul, apa. În posibilul imaginar nu mai 

este sperată și nici intenționată o renaștere, ci topirea, dispariţia fără nici o urmă materială, 

disoluţia. 

                                                 
1 Gilbert Durand construiește cercetarea din Structurile antropologice ale imaginarului. Introducere în 

arhetipologia generală pornind de la teoria „gesturilor dominante” din reflexologie. Aceste gesturi sunt cele care 

asigură acomodarea umană originară, sunt reacții înnăscute cu caracter dominant. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:03:17 UTC)
BDD-A22107 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1284 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Materia se reduce la o alchimie elementară - noroiul, praful (pudra), ploaia, ceara, 

ghipsul. Personajele nu au materialitatea unor eroi sau antieroi; recunoaştem în acest teatru al 

umbrelor, măşti care nu pot cuceri spaţii şi nici nu se pot retrage din ele2: fotografia, afișul, 

eticheta, tabloul, păpușa, statueta, oameni-mecanism. Imaginile-simbol sunt amintirea, copia, 

cadavrul sau topirea materiilor. 

Privirea nu este directă, nu observă și nu înregistrează realitatea. Ea este permanent 

răsfrântă, indirectă sau într-o multiplicare haotică, a pierderii sensului. Reflectarea nu 

adânceşte, nu accentuează sensurile realului, ci copie înşelător originalul pentru a-i pierde 

contururile şi a-l depărta de o presupusă materialitate. 

La nivel stilistic domină coordonarea amplă și simetriile. Sintaxa este a negației, a 

reducerii la absurd, a afirmației înșelătoare ce acoperă lipsa unui sens. Formula construcţiei 

stilistice romaneşti se defineşte drept o alchimie lingvistică – „Toate combinaţiile care se fac 

în sens invers trimit la o judecată şi la distrugere” (Idel 2003: 130). Structura textului, deşi 

pare a se organiza într-o mişcare de înaintare, deconstruiește; curgerea e iluzorie. Forma se 

dizolvă în clipa în care se inițiază căutarea sensului ce-l conține. 

Lumea romanescă organizată de un astfel de model al imaginarului nu trăieşte cu 

spaima morţii, ci este obosită, imobilă, trece deja mortificată prin întâmplări. Benefică pentru 

ea se dovedeşte a fi doar absenţa, dispariţia, disoluţia integratoare. 

Identificarea acestei noi modalități de structurare a Imaginarului s-a realizat prin 

apropierea de proza blecheriană, în special de Întâmplări în irealitatea imediată, însă același 

tip de imaginar pare a ființa la Henri Michaux. Burgos surprinde specificul său, dar fără a-i da 

importanța cuvenită, atenția concentrându-se pe definirea „spațiului corpului” și mutația 

acestuia către „corpul spațiului”. Poeticianul observă că Michaux „nu voia alt subiect de 

creație decât creația însăși” - la fel, Max Blecher avea drept subiect decreația. Analizând 

opera lui Michaux, poeticianul definește atotcuprinzător și inspirat imaginarul din Mișcări ale 

ființei interioare, dar, prin prelungire și pe cel blecherian al disoluției: „... totul se petrece de 

fapt ca și cum, în ciuda eforturilor naratorului-demiurg de a modela acest corp al spațiului 

dându-i formă, dându-i viață, acest spațiu s-ar goli treptat, ca și cum acest corp s-ar distruge 

pe măsură ce este construit, dezagregându-se într-o clipă.”3 

Concluzionând, funcţia salvatoare a scriiturii noului imaginar este rostirea-negatoare, 

putinţa de a decrea lumea prin reveria cuvântului. Între rostire, construcție și negare se 

întrevede clipa de viaţă, se trăieşte imaterialul dorit. 

 

Bibliografie 

 

Blecher 1970: Max Blecher, Întâmplări în irealitatea imediată. Inimi cicatrizate, 

antologie şi prefaţă de Dinu Pillat, București, Editura Minerva. 

Burgos 1988: Jean Burgos, Pentru o poetică a imaginarului, traducere de Gabriela 

Duda şi Micaela Gulea, Prefaţă de Gabriela Duda, București, Editura Univers. 

Burgos 2003: Jean Burgos, Imaginar şi creaţie, volum tradus în cadrul Cercului 

traducătorilor din Universitatea „Ştefan cel Mare” Suceava, Prefaţă de Muguraş 

Constantinescu, București, Editura Univers. 

                                                 
2 Devine revelatoare mărturisirea lui Mihail Sebastian „Duminică şi luni la Roman. Am plecat de acolo copleşit, 

uzat. Aveam impresia că nu voi putea reintra în viaţă. Totul mi se părea inutil, absurd” (Sebastian 1996: p. 86). 
3 Surpinzător de apropiat de proza blecheriană ce a constituit punctul de plecare al cercetării noastre, este și 

fragmentul ales de Burgos pentru a-și justifica observațiile cu referire la Michaux – „Uneori când am timp, 

observ, ținându-mi respirația; la pândă; și dacă văd apărând ceva, plec ca o ghiulea și sar la fața locului; dar 

capul, căci cel mai adesea e un cap, intră în mlaștină; sap iute, este noroi, noroi cât se poate de obișnuit ori nisip, 

nisip...” în (Burgos 2003: p. 64). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:03:17 UTC)
BDD-A22107 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1285 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Durand 1998: Gilbert Durand, Structurile antropologice ale Imaginarului. Introducere 

în arhetipologia generală, traducere de Marcel Aderca, Postfață Cornel Mihai Ionescu, 

Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic. 

Durand 1999: Gilbert Durand, Aventurile imaginii. Imaginația simbolică. Imaginarul, 

traducere de Muguraș Constantinescu și Anișoara Bobocea, București, Editura Nemira. 

Idel 2003: Moshe Idel, Golem, traducere de Rola Mahler-Bilis, București, Editura 

Hasefer. 

Le Breton 2002: David Le Breton, Antropologia corpului şi modernitatea, Timişoara, 

Amarcord. 

Rank 1997: Otto Rank, Dublul. Don Juan, traducere de Georgeta-Mirel Vicol, Prefaţă 

de Petru Ursche, Iași, Editura Institutul European. 

Rousset 1976: Jean Rousset, Literatura barocului în Franţa. Circe şi păunul, traducere 

de Constantin Teacă, Prefaţă de Adrian Marino, București, Editura Univers. 

Scholem 1996: Gersham Scholem, Cabala și simbolistica ei, traducere de Nora Iuga, 

București, Editura Humanitas. 

Sebastian 1996: Mihail Sebastian, Jurnal 1935-1944, Bucureşti, Editura Humanitas. 

 

Acknowledgement: This work was cofinanced from the European Social Fond through 

Sectoral Operational Programme Human Resources Development 2007-2013, project 

number POSDRU/159/S/140863, Competitive Researchers in Europe in the Field of 

Humanities ad Social-Economic Sciences, a Multiregional Research Network. Această 

lucrare a fost cofinanţată din Fondul Social European prin Programul Operaţional Sectorial 

pentru dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013, Cod Contract: POSDRU/159/S/140863, 

Cercetători competitivi pe plan european din domeniul ştiinţelor umaniste şi socio-

economice. Reţea de cercetare multiregională (CCPE).  

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:03:17 UTC)
BDD-A22107 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

