
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

1247 

 

SECULAR ASPECTS OF CHRISTIANITY IN THE POSTMODERN CONTEXT (GIANNI 
VATTIMO AND RENÉ GIRARD)  

 
Ion VRABIE 

“Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

 

Abstract: The pluralism of postmodern society eliminates the claim of absolute foundation. In 

a world of language games, no form of knowledge can offer final, irrevocable and 

indisputable justifications. Religion faces the situation of having to give up its character of 

absolute authority. Its degree of legitimacy is positioned at the same level with other forms of 

knowledge. According to the postmodern lectures of Christianity, the authority of reason must 

be replaced with “weak thought” (Gianni Vattimo). The deconstruction of the metaphysical 

tradition, without enforcing other principles, leads to a relativization that would delegitimize. 

The metastories, the justifying authorities of any type, the fundaments and archetypes are 

shaken from their very own foundations and, namely, from their abilities of absolute 

legitimization. These considerations determine religion to take a step back, to adopt a weaker 

position, to open towards dialogue. Which are the difficulties of religion in a postmodern 

context? How does Christianity redefine its position in relation to the world? To what extent 

can we talk about secular aspects of Christianity? I shall try to answer to these questions 

starting from the visions of Gianni Vattimo and of René Girard.  

 

Keywords: Christianity, secular, postmodern, “weak thought”, scapegoat.  

 

 

Religie în/și postmodernitate 

 Datorită caracterului supraîncărcat de sens, concepte precum modernitate, modernitate 

târzie și postmodernitate au beneficiat de multiple definiri și re-definiri, în funcție de 

interesele autorului sau de domeniul vizat. Radicalitatea modernității față de epocile 

precedente nu suprimă, ci, dimpotrivă, accentuează tendința de a institui principii 

fundamentale, culminând în creații sistemice ce se doresc a fi atotcuprinzătoare – idealismul 

absolut. Epoca modernă rămâne, totuși, tributară metafizicii tradiționale. Scena lumii este 

modificată sub influența schimbării continue, interacțiunii intense, reducerii distanțelor și 

creșterii vitezei în noile circumstanțe ale unei tehnologii comunicaționale evoluate. Se fac 

vizibile noi diferențe și se fac auzite noi reacții. Se cunosc contexte diferite, culturi cu alte 

valori și filosofii cu alte viziuni. Lumea occidentală încetează a fi singurul model cultural. Are 

loc o descentralizare pe plan global la toate nivelurile: politic, cultural, economic, filosofic 

etc. Astfel, se înregistrează tendințe de desprindere față de lumea modernă prin abordări 

critice ale metafizicii tradiționale. În conformitate cu opinia lui Gianni Vattimo, modernitatea 

„sfârșește atunci când – din multiple motive – nu mai pare posibil să vorbim de istorie ca ceva 

unitar. O viziune de acest fel a istoriei, într-adevăr, implică existența unui centru în jurul 

căruia se strâng și se ordonează faptele”1, iar „conceptele ce guvernează metafizica – așa cum 

este ideea unei totalități a lumii, a unui sens unitar al istoriei, a unui subiect autocentrat, 

capabil eventual de a se lua în stăpânire de sine – se dovedesc a fi mijloace de disciplinare și 

de liniștire ce nu mai sunt necesare în cadrul actualelor capacități de care dispune tehnica”2. În 

aceeași ordine de idei, am putea susține că ”o criză a fundamentelor absolute” deschide spre 

noi orizonturi, iar ”perspectivismul” semnalat de Nietzsche obține noi justificări și se impune 

                                                 
1 Gianni Vattimo, Societate transparentă, Editura Pontica, Constanța, 1995, p. 6. 
2 Idem, Gândirea slabă, Editura Pontica, Constanța, 1998,  p. 15. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:25:39 UTC)
BDD-A22102 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1248 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

drept o nouă modalitate de percepție a realității, neîncrezătoare în metapovestiri, după cum ar 

spune Jean-François Lyotard3. 

Contextul postmodernității, înțelegând prin acest concept o atitudine de renunțare la 

ideea posibilității unui fundament ultim, a întemeierii absolute sau descoperirea structurilor 

esențiale ale realității, instituie o revizuire de delegitimare asupra prezentului. Deconstrucția 

tradiției metafizice, dar fără a impune alte principii, conduce spre o relativizare 

delegitimatoare. Cu alte cuvinte, metapovestirile, autoritățile justificatoare de orice tip, 

fundamentele și arhetipurile sunt zdruncinate din chiar temeliile lor și anume ale capacităților 

de legitimare absolută. 

 Gândirea postmodernă renunță la căutarea adevărului unic, imuabil, în stare să 

mențină o unificare totalizatoare, îndeplinind rolul de fundal atotcuprinzător. Se realizează o 

dispersare continuă și imposibilă de surprins în cadre fixative. Se abandonează credința în legi 

eterne conform cărora lumea ar fi constituită și condusă. Nu există ființă care poate și trebuie 

să fie descoperită, ființa se constituie în actul conversațional. Altfel spus, „nu suntem de acord 

pentru că am găsit esența realității, ci spunem că am găsit esența realității atunci cînd suntem 

de acord”4. În aceste circumstanțe devine evidentă delicatețea întrebării cu privire la religie. 

Care este statutul ei? Ce rol i se atribuie? În ce termeni mai vorbim despre religie în lumea 

postmodernă? 

 Pluralismul societății postmoderne înlătură pretenția unei întemeieri absolute. Într-o 

lume a jocurilor de limbaj, nici o formă de cunoaștere nu poate oferi și nici nu pretinde o 

justificare ultimă, irevocabilă și incontestabilă. Religia ajunge în situația de a renunța la 

caracterul său de autoritate absolută, recunoscându-și un grad de legitimitate egal cu al altor 

domenii. „Comunitatea mea este cu atât mai mult a mea cu cât admit că ea nu trebuie să fie 

decât una printre altele.”5. Această considerație determină religia să facă un pas înapoi, să 

adopte o poziție mai slăbită, să se deschidă spre dialog. Credința poate fi supusă discuției, 

argumentării și obiecției, fără aspecte fanatice și convingeri oarbe care își vor impus adevărul 

în mod autoritar. „Datorită lui Dewey, Croce și Gadamer, cei în care istoria spiritului obiectiv 

și-a găsit apărători mai convinși decât au fost Nietzsche, Heidegger și Derrida, religia își 

poate relua rolul fără măști și dogmatisme, se poate întoarce să ocupe un loc alături de științe 

și de politică, fără să mai aspire la absolut”6. 

 Odată cu postmoderniatea se conștientizează rolul și importanța hermeneuticii. Acest 

fapt ne oferă vizibilitate asupra contextelor istorice și ne face să înțelegem că orice eveniment, 

cunoștință sau perspectivă este mai mult sau mai puțin influențată de paradigmele și factorii 

istorici, culturali, politici, ideologici etc. Mai mult, ramificarea domeniilor și a formelor de 

cunoaștere indică, în pofida interferențelor, aspectele particulare, caracterizate prin 

metodologie, obiect, scop, comportament etc.  Această diversificare sugerează, pe de o parte, 

caracterul individual al fiecărei zone de cercetare și, pe de altă parte, imposibilitate substituirii 

unei configurații cu alta. Este ceea ce menționează Vattimo: „nu mai putem spune că, întrucât 

știința nu-l cunoaște pe Dumnezeu, Dumnezeu nu există. Știința nu reușește nici măcar să 

stabilească dacă a spune ”sunt îndrăgostit” înseamnă ceva.”7 De exemplu, o mulțime de 

lucrurile esențiale ale vieții, precum: sentimentele, valorile, speranțele, nu reprezintă obiecte 

ale științei. 

 În cele ce urmează, voi încerca să prezint problema religiei creștine în contextul 

postmodern pornind de la viziunile unor gânditori cu abordări diferite: Gianni Vattimo și 

René Girard. Cu cercetări mai aproape de antropologie, filosoful francez caută unele 

                                                 
3 Jean-François Lyotard, Condiția postmodernă,  Editura Babel, București, 1993, p. 15. 
4 Gianni Vattimo, Richard Rorty, Viitorul religiei, Editura Paralela 45, Pitești, 2008, p.76. 
5 Marcel Gauchet, Ieșirea din religie, Editura Humanitas, București, 2006, p. 110. 
6 Santiago Zabala, Introducere, în Gianni Vattimo, Richard Rorty, op. cit., p. 14. 
7 Gianni Vattimo, René Girard, Adevăr sau credință slabă? Editura Curtea Veche, București, 2009, p. 45. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:25:39 UTC)
BDD-A22102 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1249 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

răspunsuri prin prisma relației dintre religie și violență. În același timp, filosoful italian 

recurge la un exercițiu hermeneutic, folosindu-se de conceptul kénosis – întrupare. Partea 

curioasă care se deduce din rezultatele obținute de Gianni Vattimo și René Girard este punctul 

de convergență la care ajung concluziile celor doi.  

 

René Girard: De ce Hristos nu este un țap ispășitor? 

 Hermeneutica antropologică a lui René Girard are la bază teoria țapului ispășitor. În 

acest demers, antropologul francez diferențiază între rituri, mituri și religia creștină prin 

moartea non-sacrificială a lui Hristos. În primul rând, țapul ispășitor desemnează inocența 

victimelor; în al doilea rând reflectă o colectivitate polarizată față de victimă, iar neputința 

persecutorilor de a depăși ”logica persecuției” are drept finalitate linșarea. „În cele mai 

sălbatice rituri ne înfățișează o mulțime dezordonată care se polarizează puțin câte puțin 

contra unei victime, sfârșind prin a se năpusti asupra ei. Mitul ne spune povestea unui zeu 

redutabil care i-a salvat pe credincioși prin nu știu ce sacrificiu, sau chiar murind el însuși, 

după ce, inițial, semănase dezordinea în rândurile comunității”8. 

 Necesitatea unui țap ispășitor apare într-o perioadă de criză. În acest fel, o anumită 

victimă ajunge să fie considerată responsabilă de nenorocirile publice. Caracteristic mitului 

este că victima linșată este divinizată apoi, deoarece în urma sacrificiului ordinea în 

comunitate este restabilită. Acest fapt nu se explică, bineînțeles, prin acțiunea victimei asupra 

năpastelor publice pe care le soluționează, ci datorită influenței pe care o are asupra psihicului 

uman și, respectiv, asupra raporturilor dintre oameni. „Țapul ispășitor – spune René Girard – 

acționează numai asupra raporturilor umane alterate de criză, dar va lăsa impresia că 

acționează în egală măsură și asupra cauzelor ei exterioare, molimă, secetă și alte calamități 

obiective”9. Se presupune că victima, chiar și după moarte, se impune prin binefacerile sale, 

motiv care contribuie la imortalizarea și sacralizarea sa. 

 De ce moartea lui Hristos iese dintr-un astfel de model? În ce constă specificitatea sa? 

De ce modelul biblic inversează raportul față de cel mitic? 

 După cum interpretează antropologul francez, în urma comparării modelului biblic cu 

cel mitic, „putem vedea că toate convingerile sunt identice, însă interpretarea lor e diferită. În 

vreme ce miturile acceptă fără discernămând convingerile propriilor mulțimi violente, Vechiul 

și Noul Testament denunță aceste mulțimi și iau apărarea victimelor”10. Din această cauză 

mecanismul țapului ispășitor se referă exclusiv mitologiei. Prin sacrificiul țapului ispășitor se 

realizează un transfer asupra lui ale tuturor tensiunilor și nenorocirilor sociale punând capăt 

crizei. 

 Persecutorii își fac un adevăr din vinovăția victimei, care, în pofida inocenței sale, 

devine responsabilă pentru momentul critic și este executată. Cu alte cuvinte, ei fac un adevăr 

din neadevăr, dar nu în mod intenționat, deoarece ei cred efectiv în vinovăția victimei care 

este expusă violenței. Aici este momentul redistribuirii vinei în mod inversat. Moarte lui 

Hristos are un caracter non-sacrificial. „A spune că Iisus a murit nu într-un sacrificiu, ci 

împotriva tutror sacrificiilor, ca să nu mai existe sacrificii, e același lucru cu a recunoaște în el 

însuși Cuvântul lui Dumnezeu: Mila o vreau și nu jertfa. Acolo unde acest cuvânt nu este 

respectat, Iisus nu poate sălășlui. El nu rostește în van acest cuvânt, iar când cuvântul nu are 

efect, când violența rămâne stăpână, Iisus trebuie să moară”11. Anume această experiență, 

moartea lui Hristos, fondatoare a creștinismului, îl face pe acesta incomparabil cu celelalte 

religii. 

                                                 
8 René Girard, Țapul ispășitor,Editura Nemira, București, 2000, p. 74. 
9 Ibidem, p. 60. 
10 Gianni Vattimo, René Girard, op. cit., p. 118. 
11 René Girard,  Despre cel ascunse de la întemeierea lumii, Editura Nemira, București, 1999, pp. 244-245. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:25:39 UTC)
BDD-A22102 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1250 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

 În timp ce violența se regăsește în orice structură mitică, evenimentul morții lui 

Hristos scapă acestei structuri. El reprezintă non-violența, iar manifestându-se împotriva 

violenței, creștinismul apare drept principiu deconstructiv al tuturor religiilor arhaice. „Dacă 

există o divinitate non-violentă, ea nu poate să-și semnaleze existența oamenilor decât 

lăsându-se alungată de violență, demonstrând oamenilor că ea nu poate sălășlui în Împărăția 

violenței”12. Aceste cuvinte avertizează pericolul ce paște o societate plină de violență și 

necesitatea înlăturării ei dintre raporturile umane, rezultat care se poate obține prin 

responzabilizarea unuia față de altul, caritatea. 

 Se mai cere amintit un aspect în legătură cu evenimentul răstignirii lui Hristos. De 

regulă, în timpul sacrificiului, toți cei care participă sunt de acord cu ceea ce se întâmplă. 

Altfel spus, avem de a face cu o unanimitate a persecuției. Totuși, existența Evangheliilor 

dovedește prezența unei minorități în dezacord cu cele întâmplate – apostolii. „Dacă toți 

ucenicii ar fi acceptat logica unanimă a linșajului, nu ar mai fi existat Evangheliile. Chiar dacă 

s-ar fi păstrat în amintire, răstignirea ar fi trecut în istorie doar într-o formă mitică. Învierea 

este cea care aduce în lumină minoritate disidentă”13. Mesajul Evangheliilor, în fapt al lui 

Hristos, este unul pozitiv, dar și necesar crede Girard, acela de a ne înfrânge tendința spre 

violență, deoarece dacă toți oamenii ar adopta regula evanghelică de a întoarce și celălalt 

obraz, nici un obraz n-ar mai fi lovit. 

 

Gianni Vattimo: creștinism descreștinat 

 Dacă pentru René Girard creștinismul aduce o inversare a raportului demonstrând că 

victima este nevinovată, iar mulțimea acționează din neștiință, urmând ca o conștientizare 

ulterioară a principiului fondator să diminueze violența, pentru Gianni Vattimo principalele 

concepte de care se folosește, obținând aceleași concluzii, sunt kénosis și gândire slabă. 

Abordarea acestei probleme de către filosoful italian are la bază mai multe rădăcini 

(fenomenologie, hermeneutică, filosofie). El tratează subiectul mai amplu și mai sistematic, 

totuși, recunoscând meritele și importanța cercetărilor lui Girard chiar pentru propria-i 

gândire. Conceptul secularizare, menționează Vattimo, după lectura lucrărilor lui Girard, va fi 

văzut într-o lumină pozitivă. Contrar celor crezute de către majoritatea, va afirma că 

„secularizarea nu ar fi abandonarea sacrului, ci aplicarea în întregime a tradiției sacre la 

fenomene umane determinate”14. În fapt, termenul de kenosis are tocmai acest rol de slăbire a 

autorității divine. Prin kenosis Dumnezeu se oferă oamenilor, le propune un model de iubire. 

Astfel, Dumnezeu nu mai este privit drept o entitate transcendentă care privește de undeva de 

sus cum se desfășoară evenimentele, ci El coboară, se întrupează printre oameni pentru a le 

indica o cale. În sensul în care percepe Vattimo creștinismul, acesta nu este tocmai o religie. 

Depășind dogmele, creștinismul i se dezvăluie și ca o posibilitate de a fi mântuit fără a 

cunoaște neapărat dogma Treimii. În același timp, considerând secularizarea un produs al 

creștinismului, îi mulțumește lui Dumnezeu că la eliberat de credințele în zei și idoli, 

devenind ateu datorită Lui. Pentru Vattimo, iubirea și responsabilitatea față de celălalt este 

lucrul cel mai important pe care-l revelează creștinismul. „Ce înseamnă că Dumnezeu există?” 

întreabă filosoful italian. „Iisus spune că atunci când două sau mai multe persoane se adună în 

numele Lui, El este cu ele. Dar vrea să spună că se află și acolo sau că se află numai acolo?”15 

Oamenii se pot întâlni oriunde, iar acest fapt nu înseamnă că îl putem regăsi pe Dumnezeu 

doar în anumite locuri privilegiate ca sanctuarele, bisericile, templele. A-ți iubi aproapele și a 

fi responsabil pentru el, în acest sens Vattimo se percepe drept creștin. 

                                                 
12 Ibidem, p. 254. 
13 Gianni Vattimo, René Girard, op. cit., p. 127. 
14 Gianni Vattimo, René Girard, op.cit., p. 31. 
15 Ibidem, p. 63. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:25:39 UTC)
BDD-A22102 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1251 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

 Efectele creștinismului, precum cel de descompunere a absoluturilor sau de a fi 

secătuit forța ”adevărului”, i se par aceluiași Vattimo ca fiind pozitive. Este convins că legile 

omenești sunt valabile până la o anumită limită, iar acest lucru de asemenea îl învățăm din 

creștinism. Continuând această modalitate de gândire, „mântuirea nu este în primul rând o 

problemă de conștiință care ne pune în  față o alegere inevitabilă între rivalitatea violenței 

mimetice și dragoste – precum sugerează Girard - ; este, mai degrabă, vestea că Dumnezeu ne 

mântuiește printr-un proces istoric de educație care în același timp este o revelație și o 

reducere progresivă a violenței originare a sacrului”16. Prin acest proces de desacralizare a 

violenţei şi de destrămare a oricărei autorităţi metafizice, conştiinţa umană se va 

responsabiliza într-o devenire treptată şi nu într-o revelaţie apocaliptică. 

 

Slăbiciunea gândirii în raport cu lumea 

 „Gândirea slabă” reprezintă un concept al lui Gianni Vattimo, fiind o metaforă cu rol 

de a indica o situație provizorie. Însă, acest mod de a privi lucrurile vine în opoziție cu 

instituirea unor principii absolute sau măcar pretenția de a reflecta esența realității. Un 

asemenea raport cu lumea este relativ, propunându-și trasarea unor proiecții directoare, dar 

flexibile. „O gândire slabă, care este slabă mai întâi de toate și în principal din cauza 

conținuturilor ei ontologice, a modului ei de a concepe ființa și adevărul, este și o gândire 

care, drept urmare, nu mai are motive să-și revendice suveranitatea pe care și-o revendica 

gândirea metafizică față de practică”17. O reflecție filosofică slabă nu-și propune, în urma 

criticii metafizicii tradiționale, să refundeze cultura contemporană cu o ontologie rigidă și 

adevărată în sensul tare al cuvântului. O ontologie slăbită permite noi posibilități, admite noi 

experiențe și se recunoaște doar ca o viziune locală. Astfel, nici filosofia, nici știința și nici 

religia nu se afirmă, în mod exclusiv, drept expresiea epocii și deținătoarea principiilor ultime. 

Fiecare dintre ele se recunosc a fi o interpretare, o dimensiune, o abordare a realității, fiind în 

același timp conștiente de propria contingență. În legătură cu o asemenea perspectivă, René 

Girard susținea că „toată această muncă de gropar e necesară, fiindcă se îngroapă lucruri cu 

adevărat moarte, doar că e prea multă ceremonie. Această sarcină nu trebuie absolutizată, 

făcând din cioclu un prototip al vieții culturale a viitorului. Trebuie lăsați morții să-și îngroape 

morții și trebuie să trecem la altceva”18. Omul postmodern este pus în postura  de a convețui 

cu propria-i finitudine, debarasându-se de nostalgia față de un dincolo. Asumându-și condiția 

plurală a ființei sale va putea să-și continuie traiul fără frica sau speranța transcendenței, 

făcându-l capabil de a practica solidaritatea și de a deveni responsabil. „Filosofii nihiliști ca 

Nietzsche și Heidegger (dar și pragmatiști ca Dewey sau Wittgenstein) arătându-ne că ființa 

nu coincide neapărat cu ceea ce e stabil, fix, permanent, ci are de a face mai degrabă cu 

întâmplarea, cu consensul, cu dialogul, cu interpretarea, se străduiesc să ne facă capabili să 

luăm această experiență de oscilare a lumii postmoderne ca pe o șansă a unui nou mod de a fi 

umani”19. 

 În cazul religiei, gândirea slabă indică un lucru foarte important cu referire la 

Dumnezeu pentru readaptarea ei în contextul actual. Moartea lui Dumnezeu nu evocă 

inexistența Sa, ci faptul că orice afirmație sau negație în privința Lui nu reflectă o mai mare 

claritate sau cunoaștere. În acest sens, secularizarea, în mod paradoxal, nu trebuie văzută drept 

un fenomen de abandonare a creștinismului, ci întregirea lui. „Moartea lui Dumnezeu (o 

expresie care-i aparține la origine lui Luther) indică astăzi întruparea, acea kenosis (de la 

                                                 
16 Ibidem, p. 103. 
17 Gianni Vattimo, Gândirea slabă, ed. cit., p. 23. 
18 René Girard,  Despre cel ascunse de la întemeierea lumii,ed. cit., p. 163. 
19 Gianni Vattimo, Societate transparentă, ed. cit., p. 16. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:25:39 UTC)
BDD-A22102 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1252 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

verbul kenoo, a deșerta, a goli), prin care Pavel se referă la acea golire de sine însuși săvârșită 

de Verbul divin care s-a coborât la condiția umană pentru a muri pe Cruce”20. 

 În postmodernitate, o epocă a interpretării, religia tinde să devină o chestiune privată, 

aspect ce nu trebuie privit într-o lumină negativă, deoarece oamenii ar putea deveni mai puțin 

răspunzători față de Dumnezeu și mai mult față de sine și de ceilalți. Biserica riscă să fie 

marginalizată dacă va continua să se afirme drept o putere autoritară, i se recomandă să 

coboare la nivelul celorlalte forme de cunoaștere pentru a participa la confruntările între 

culturi și religii de pe poziții egale. Drept consecință, se deschide o nouă posibilitate, a unei 

religii antiesențialiste, care poate contribui la formarea unei culturi a dialogului. 

 

BIBLIOGRAPHY 

Gauchet, Marcel, Dezvrăjirea lumii. O istorie politică a religiei, traducere de Vasile 

Tonoiu, Editura Nemira, București, 2006. 

Gauchet, Marcel, Ieșirea din religie, traducere de Mona Antohi, Editura Himanitas, 

București, 2006. 

Girard, René, Despre cele ascunse de la întemeierea lumii, traducere de Miruna 

Runcan, Editura Nemira, București, 1999. 

Girard, René, Violența și sacrul, traducere de Mona Anthi, Editura Nemira, București, 

1995. 

Girard, René, Țapul ispășitor, traducere de Theodor Rogin, Editura Nemira, București, 

2000. 

Lyotard, Jean-François, Condiția postmodernă,traducere de Ciprian Mihali, Editura 

Babel, București, 1993. 

Vattimo, Gianni, Societatea transparentă, traducere de Ștefania Mincu, Editura 

Pontica, Constanța, 1995. 

Vattimo, Gianni, & Girard, René, Adevăr sau credință slabă? Convorbiri despre 

creștinism și relativism, traducere de Cornelia Dumitru, Editura Curtea Veche, București, 

2009. 

Vattimo, Gianni, & Rorty, Richard, Viitorul religiei. Solidaritate, caritate, ironie, 

traducere de Ștefania Mincu, Editura Paralela 45. 2008. 

Vattimo, Gianni, & Rovatti, Pier Aldo, Gândirea slabă, traducere de Ștefania Mincu, 

Editura Pontica, Constanța, 1998. 

 

Acknowledgement: This work was cofinaced from the European Social Fund through 

Sectoral Operational Programme Human Resources Development 2007-2013, project 

number POSDRU/159/1.5/S/140863, Competitive Researchers in Europe in the Field of 

Humanities and Socio-Economic Sciences. A Multi-regional Research Network, sau Această 

lucrare a fost cofinanţată din Fondul Social European prin Programul Operaţional Sectorial 

pentru Dezvoltarea Resurselor Umane 2007 – 2013, Cod Contract: 

POSDRU/159/1.5/S/140863, Cercetători competitivi pe plan european în domeniul ştiinţelor 

umaniste şi socio-economice. Reţea de cercetare multiregională (CCPE). 

 

                                                 
20 Santiago Zabala, Introducere, în Gianni Vattimo, Richard Rorty, op. cit., pp. 27-28. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:25:39 UTC)
BDD-A22102 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

