
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

1183 

 

POSTMODERNISM: HISTORICAL AND THEORETICAL CONSIDERATIONS 
 

Monica SIMON 
“Petru Maior” University of Târgu-Mureş 

 

 

Abstract: This study focuses on the emergence and evolution of the cultural current of 

postmodernism. First of all, the relationship between postmodernism and postmodernity, the 

social and cultural background, will be considered, for an analysis of the changes that 

triggered the new paradigm. Then, the study will present the stages of development with an 

emphasis on some key concepts such as the new ontology, the new historicism, 

indetermination, and fluidization.  

 

Keywords: postmodernism, postmodernity, ontology, historicism, instability 

 

 

Amplu teoretizat, mult criticat sau chiar refuzat ca etichetă a unui fenomen cultural, 

politic, istoric şi cultural, subiect al multor dispute ale teoreticienilor, criticilor literari sau a 

filozofilor, postmodernismul reprezintă totuşi o actualitate greu de negat şi care a reuşit să 

supravieţuiască de-a lungul timpului în ciuda reticenţelor iniţiale care îi reduceau viabilitatea, 

legitimitatea sau chiar globalitatea.  

Inflaţia conceptului de postmodernism este evidentă în prezent în toate domeniile: artă, 

societate, politică, istorie, filozofie asociindu-se cu termeni surprinzători, spre exemplu 

preşedinte postmodern, prinţesă postmodernă sau chiar sandvişuri postmoderne. În ciuda 

faptului că i s-a alocat un număr copleşitor de studii şi lucrări, postmodernismul îşi 

demonstrează constant propria-i complexitate refuzând închiderea sau fixarea şi rămâne un 

concept ambiguu, neclar sau aşa cum l-a numit iniţial Umberto Eco „bon a tout faire”.  

 

Raportul postmodernism - postmodernitate 

Încercările de definire a postmodernismului sunt multiple, însă ele suscită discuţii 

preliminare. Dacă pentru Mircea Cărtărescu „postmodernismul este epifenomenul cultural, 

artistic şi, în cele din urmă, literar al postmodernităţii”1, această definiţie înglobează termeni 

diferiţi  pe a căror clarificare se construieşte orice tratare teoretică a postmodernismului. 

Astfel, o primă explicaţie trebuie acordată postmodernismului şi postmodernităţii, a căror 

utilizare este deseori una cu caracter ambiguu, însă distincţia dintre ele este aceea dintre 

„curentul cultural numit „postmodernism” şi condiţia socială sau existenţială care poate fi 

descrisă ca postmodernitate”.”2Astfel postmodernitatea desemnează condiţia socială şi istorică 

reflectând mutaţiile ce s-au produs la aceste nivele şi care facilitează dezvoltarea 

postmodernismului ca şi curent cultural. 

Într-adevăr începând cu anii 60 lumea începe să capete un nou aspect, o nouă culoare 

sau mai multe culori. În primul rând, emergenţa tehnologiilor de orice fel reprezintă intrarea 

într-o nouă eră, trecerea de la epoca industrială la cea postindustrială şi implicit transformarea 

societăţii într-una de consum cu pretenţiile sale de noi produse. În al doilea rând, boom-ul 

tehnologiei informaţionale, a radioului, televiziunii, internetului l-a determinat pe Gianni 

Vattimo să eticheteze societatea contemporană ca „o societate a comunicării generalizate (o 

societate de mass-media)”3.  În al treilea rând, disiparea hegemoniei europene, dispariţia 

                                                 
1 Mircea Cărtărescu, Postmodernismul românesc, Bucureşti, Ed. Humanitas, 1999, p. 79 
2 Virgil Nemoianu, Postmodernismul şi identităţi culturale. Conflicte şi coexistenţă, Iaşi, Ed. Universităţii „Al. 

Ioan Cuza”, 2011, p. 30 
3 Gianni Vattimo, Societatea transparentă, Constanţa, Ed. Pontica, 1995, p. 5 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:10 UTC)
BDD-A22092 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1184 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

imperialismului şi a colonialismului sunt alte aspecte ce fac trecerea spre postmodernitate. În 

al patrulea rând, un punct de cotitură a fost stabilit şi de mişcarea Flower-power şi de 

revoluţia sexuală prin forţele lor eliberatoare, surprinse cel mai bine de prefixul post- care 

marchează sfârşitul modernităţii şi începutul unei alte perioade. Acesta este momentul 

reconceptualizării termenului de postmodernism.  

Iniţial utilizat într-un sens restrictiv în America de poeţi precum Randall Jarrell, John 

Berryman sau Charles Olson în discuţiile despre noile tendinţe ale poeziei de la sfârşitul 

anilor 1940 şi din anii 1950. Cam în aceeaşi perioadă istoricul englez Arnold Toynbee 

foloseşte termenul legat de o profeţie oarecum apocaliptică, ceea ce poate fi justificat de 

brutalitatea şi tragismul celui de-al Doilea Război Mondial, prin faptul că această nouă eră 

postmodernă ar putea fi ultima din istoria Occidentului. De partea cealaltă a oceanului, acolo 

unde efectele nimicitoare ale războiului au fost mai puţin resimţite, poeţii americani „au 

eliberat noţiunea de postmodernism de angoasele pesimiste cu care o învestise Toynbee şi au 

salutat noua epocă, văzând în ea un timp exaltat”4. O astfel de viziune este cea mai potrivită în 

contextul mişcărilor revoluţionare din America, aici asimilându-se termenul atât de bine încât 

a continuat să fie utilizat şi după ce dezlănţuirile frenetice ale revoluţiei au luat sfârşit. De aici 

el s-a extins atât în alte domenii cât şi  la nivel internaţional. 

Virgil Nemoianu sintetizează trăsăturile postmodernităţii distingându-le într-un număr 

de nouă sugestive pentru înţelegerea acestei stări specifice contemporaneităţii. Printre acestea, 

ar trebui menţionate şi dezvoltate câteva dintre ele, bunăoară viteza de mişcare în continuă 

creştere ce înlesnește mobilitatea pe întregul glob şi nu numai precum şi centralitatea 

comunicaţiilor. În cadrul discuţiilor despre societatea comunicării, reticenţele iniţiale au fost 

depăşite. Gânditori moderni precum Adorno în Dialectica Iluminismului şi Minima Moralia 

anunţau efectele de omogenizare şi uniformizare ale societăţii provocate de tehnologia 

informaţională. Mai mult mass-media au fost considerate drept mijloacele favorabile pentru 

instalarea regimurilor totalitare şi a dictaturilor prin propagandă. Paradoxal, naşterea 

postmodernităţii coincide cu explozia mass-media capabilă nu să transforme societatea într-

una mai transparentă, în termenii lui Vattimo, sau stereotipizată ci într-o societate haotică, 

anarhică, dezorganizată dar mult mai complexă. E modalitatea prin care o multitudine de voci 

iau cuvântul pentru a se face auzite, cunoscute, nu una singură cum anticipa Adorno. 

Varietatea mijloacelor de informare şi accesul la acestea a devenit aparatul ce educă, 

formează opinii şi modul de gândire al oamenilor.  

Ca o consecinţă directă a intensificării mijloacelor de comunicare este relaţia 

tensionată dintre globalism şi multiculturalism. Globalismul este cel care vizează 

uniformizarea şi eterogenitatea în timp ce multiculturalismul, cu sorgintea sa romantică, este 

îndreptat înspre multiplicarea de weltanschauungen, proclamarea diversităţii, acceptarea 

diferenţelor de orice fel, toleranţa. Din juxtapunerea celor două se iveşte probabil aşa numita 

„condiţie postmodernă” care se poate „să nu fie decât un cazan în care nenumărate variante de 

interacţiune dintre globalism şi multiculturalism fierb şi dau pe dinafară, provocând multora o 

stare de confuzie, de nesiguranţă şi de angoasă în ceea ce priveşte viitorul”5. 

Tot în aceeaşi direcţie a exploziei tehnologiei informaţionale se înscrie şi „transferul 

de la regularităţile raţionaliste de tip mobil, aşa cum au fost ele instituţionalizate de revoluţia 

Gutenberg/Caxton, la vizualitate, prezenţă virtuală şi interacţiune computerizată”6 cu efectele 

pe care le produce şi anume apartenenţa la comunităţi ale spaţiului virtual şi şansa 

utilizatorilor de a-şi crea noi identităţi şi existenţe. 

                                                 
4 Matei Călinescu, Cinci feţe ale modernităţii, Iaşi, Ed. Polirom, 2005, p. 324 
5 Virgil Nemoianu, op. cit., p. 223 
6 Idem, p. 35 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:10 UTC)
BDD-A22092 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1185 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

În cadrul societăţii postindustriale accentul cade pe procesarea informaţiei şi nu pe cea 

a materiei prime ceea ce conduce la transformări din punctul de vedere al productivităţii la 

nivel societal: nu muncitorul din diferite domenii este factorul de producţie ci intelectualul. În 

plus, profesiunile au devenit mai liberale făcând loc femeilor în poziţii care erau altă dată 

atribuite bărbaţilor reechilibrând astfel relaţiile dintre sexe. Mai mult decât atât, asistăm la un 

fenomen de distrugere şi regândire a conceptului de familie tradiţională. 

Postmodernitatea pare a fi caracterizată de o reierarhizare a valorilor. Ceea ce a fost 

până acum considerat a fi valoare este, în postmodernitate, chestionat astfel încât ea este 

înlocuită tocmai cu neîncrederea şi relativizarea. Chiar şi trecutul şi memoria sunt supuse 

problematizării prin parodie şi ironie.  

Încercarea de a contura postmodernitatea vădeşte complexitatea acestei condiţii 

istorice cu nenumăratele şi profundele sale mutaţii la nivelul societăţii, istoriei, gândirii şi 

existenţei. Schimbări importante s-au petrecut şi în cadrul paradigmei ştiinţifice, cum ar fi 

principiul indeterminării al lui Heisenberg, teoriile ştiinţifice ale lui Thomas Kuhn, problema 

ireversibilităţii timpului, care îşi găsesc ulterior ecoul în conştiinţa artistică. În consecinţă, 

acesta este solul din care se hrăneşte postmodernismul ca şi curent cultural care pune într-o 

nouă lumină concepte precum realitate, cunoaştere, individ, artă, istorie. 

 

Postmodernismul internaţional 

Multitudinea studiilor despre postmodernismul internaţional face dificilă o teoretizare 

exhaustivă a curentului cultural. Atât numărul mare cât şi diversitatea discursurilor teoretice  

ale postmodernismului care de multe ori pot apărea drept contradictorii au determinat 

încercarea de a sintetiza direcţiile generale şi variate ale acestuia din perspectivă diacronică, 

cu succinte referiri la tipurile de postmodernism care s-au conturat în interiorul fiecăreia 

dintre etape. S-a constatat existenţa a trei stadii importante ale postmodernismului. Demersul 

teoretic al postmodernismului a avut iniţial, între anii 50 şi 70, un caracter disparat şi puţin 

polemic, lucru justificat de dificultatea instalării noii paradigme. Chiar dacă nu a asigurat nici 

definirea termenului şi nici nu a avut nicio contribuţie în plan estetic, a fundamentat baza 

pentru dezvoltarea postmodernismului. În această perioadă rămâne notabilă contribuţia lui 

Leslie Fiedler7 prin asocierea fenomenului postmodern cu o post-cultură a cărei coordonată 

este renunţarea la valorile consacrate până în acel moment. În plus, tot ei îi aparţine 

regândirea ierarhiilor în domeniul artei prin abandonarea distincţiei dintre arta înaltă şi cultura 

de masă a cărei funcţie ar fi „să modifice conştiinţele”8. 

Începând cu anii 70 până în anii 90 lucrările teoretice ale postmodernismului cunosc 

probabil etapa cea mai prolifică din perspectiva polemicilor pe care le naşte. Termenul a 

început să aibă o utilizare mai largă şi să fie asimilat de diferite domenii, în special de critica 

literară şi artistică. Această perioadă a fost etichetată drept „postmodernism clasic” şi se 

raportează la lucrări şi concepte devenite acum „clasice”.  Aici se încadrează faimoasa dispută 

Habermas/Lyotard. Poziţia neomarxistului Habermas este una refractară la tendinţele, numite 

în mod eronat neoconservatoare, ale poststructuralismului francez (Jacques Derrida, Michel 

Foucault)  pe care le asociază cu postmodernismul. Reproșul pe care îl aduce acestora se leagă 

de mişcările lor împotriva valorilor modernismului şi se sprijină pe argumentul apropierii lor 

de Heidegger şi Nietzsche, filozofii modernismului. Indirect este şi un atac la adresa lui 

Lyotard care îi contestase teoria cunoaşterii şi care abordează eşecul metafizicii şi al „marilor 

poveşti de legitimare”. Cunoaşterea în viziunea lui Lyotard nu mai este legitimată de 

„metanaraţiuni”, care în postmodernitate şi-au pierdut viabilitatea, şi sunt înlocuite de 

                                                 
7 Leslie Fiedler, The Collected Essays of Leslie Fiedler, vol. II, New York, Stein and Day, 1971 
8 Susan Sontag, Against Interpretation, New York, Deli, 1966 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:10 UTC)
BDD-A22092 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1186 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

povestioare autohtonizate, astfel încât universalul modernismului devine localul 

postmodernismului.  

Sub aspectul ontologiei contribuţia filozofului italian Gianni Vattimo este 

considerabilă. „Sfârşitul modernităţii” proclamat de acesta este indisolubil legat de ideea de 

criză - criză a istoriei, a progresului, a realităţii - ce derivă din explozia mediatică. Istoria 

încetează să mai fie un proces unitar din cauza pierderii punctelor de referinţă clare. 

Dezordinea creată determină un nou concept de progres „în societatea mijloacelor de 

comunicare … îşi face drum un ideal de emancipare care are la baza lui, mai degrabă, 

oscilarea, pluralitatea şi, în definitiv, erodarea a însuşi principiului de realitate”9. Cu cât 

mijloacele de informare se multiplică, cu atât imaginea asupra realităţii devine mai 

distorsionată, făcând astfel ca realitatea să nu mai fie un concept unic ci unul multiplu, 

pluralist modelat de o încrucişare de imagini diverse. Lumea adevărată devine, aşa cum 

anticipase Nietzsche, o poveste prin pierderea sensului realităţii. 

Anii 80 au iniţiat dezbateri aprinse între modernism şi postmodernism. În acelaşi timp, 

au însemnat pentru postmodernism asocierea sa cu artele şi cultura vizuală pornindu-se de la 

ideea că accentul cade acum pe jocul imaginilor. Mai mult, conştientizarea faptului că nu mai 

există nimic nou de spus determină revizitarea şi reciclarea trecutului în maniere diferite. În 

acest context, discuţia despre postmodernism se reclamă din domeniul arhitecturii, ca fiind 

una dintre cele mai accesibile arte vizuale, pentru a putea fi aplicat apoi în literatură. În timp 

ce modernismul şi-a exhibat propria atitudine mai mult sau mai puţin reticentă faţă de tradiţie, 

în funcţie de „feţele modernităţii” – avangardismul ca fiind cel mai reacţionar dintre toate, 

postmodernismul a realizat o mişcare inversă „trecutul a început să fie revăzut cu insistenţă, 

nu doar ca un depozit de forme moarte şi demodate, refolosibile într-un context raţionalist, ci 

ca un spaţiu „dialogic” de înţelegere şi autoînţelegere, un spaţiu unde probleme complicate 

fuseseră rezolvate într-o manieră inventivă, unde întrebări recurente primiseră răspunsuri 

creatoare şi unde obstacole precum „contradicţia şi complexitatea” (pentru a cita termenii 

predilecţi ai lui Venturi) dăduseră ocazia unor strălucite descoperiri tehnice şi estetice” 10. 

Aceeaşi tendinţă se regăseşte şi în literatură acolo unde ficţiunea postmodernă iniţiază o 

relaţie dialogică între prezent şi trecut, o reconsiderare a trecutului, în afara căutării unei 

semnificaţii transcendente caracteristică modernismului. Este vorba de ceea ce numeşte Ihab 

Hassan, ale cărui cercetări se înscriu în domeniul pionieratului în ceea ce priveşte teoria 

postmodernismului, unul dintre primii şi cei mai importanţi teoreticieni ai postmodernismului, 

„prezenţa trecutului” sau „prezent-ificarea” lui.  

Abordând noul istoricism sau noutatea trecutului plecând de la arhitectură pentru o 

mai profundă înţelegere a fenomenului literar, Matei Călinescu notează modalităţile prin care 

trecutul devine prezent remarcând predilecţia postmodernilor către „dezunificarea şi 

desimplificarea imaginii noastre despre trecut. Esenţialmente pluralist, istoricismul 

arhitecturii postmoderne reinterpretează trecutul dintr-o multitudine de unghiuri, de la cel 

drăgăstos-ludic la cel istorico-nostalgic, incluzând atitudini şi stări de spirit precum 

ireverenţiozitatea umoristică, omagiul indirect, amintirea pioasă, citatul spiritual şi 

comentariul paradoxal”. Opinia lui  Umberto Eco, cel în a cărui activitate se reunesc atât 

practica precum şi teoria postmodernismului literar, se dovedeşte a fi una mult mai radicală. 

Postulând lipsa de inocenţă a lumii contemporane, el consideră ca acel „deja-spus” trebuie 

reconsiderat şi poate reevaluat numai la modul ironic deoarece „jocul ironiei are o implicare 

complexă în seriozitatea scopului şi a temei. Ironia este poate singurul mod prin care astăzi 

putem fi serioşi”11. 

                                                 
9 Gianni Vattimo, op. cit., p.35 
10 Matei Călinescu, op. cit., p.273 
11 Umberto Eco, apud. Linda Hutcheon, op. cit., p.73 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:10 UTC)
BDD-A22092 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1187 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

O lucrare de referinţă în elaborarea unor teorii filozofice şi literare ale 

postmodernismului în America este „Dezmembrarea lui Orfeu”12 a lui Ihab Hassan prin 

intermediul căreia postmodernismului i se conturează o identitate. Lui i se datorează 

promovarea sa în Europa şi, probabil, contactul lui Lyotard cu termenul. Multe dintre lucrările 

din domeniul literaturii împrumută trăsăturile identificate de acesta pentru a descrie 

postmodernismul. Criticul distinge trei tipuri de postmodernism – avangardist, contracultural 

şi poststructuralist.  Postmodernismul stă, în opinia sa, sub semnul indeterminanţei, un termen 

nou introdus în lexiconul postmodernismului şi care este rezultatul procesului de aglutinare a 

indeterminării şi a imanenţei, admiţând faptul că postmodernismul se construieşte pe logica 

„atât/cât şi” spre deosebire de logica „ori/ori” a modernismului.  

În încercarea de a trasa anumite trăsături definitorii ale postmodernismului, Linda 

Hutcheon susţine că acesta „este caracterizat de energia derivată din regândirea multiplicităţii 

şi a provizoriului”. De fapt, „provizoriu” este unul dintre cuvintele-cheie în cartea sa, el apare 

cu o frecvenţă foarte mare şi probabil că împreună cu „paradoxal” sunt cuvintele cel mai des 

asociate postmodernismului. La rândul său Eco a sugerat că momentul naşterii 

postmodernismului coincide cu realizarea că lumea este privată de un centru fix. Proiectul 

postmodernismului refuză adevărul absolut, ridică întrebări şi nu caută răspunsuri, stabileşte 

contradicţii, provoacă certitudini, acceptă deschiderile şi refuză închiderea, concluziile, 

teleologicul, totalitatea, construieşte „o lume de provizorat şi indeterminare”13 folosind 

termenii predilecţi ai Lindei Hutcheon.  Eticheta de paradoxal sau contradictoriu aplicată 

postmodernismului este foarte bine surprinsă în definiţia oferită de Charles Russell şi care 

înscrie întreaga sa esenţă ca fiind „o artă a criticii, fără nici un mesaj, exceptând nevoia de 

continuă interogare. Este o artă a neliniştii, cu un public deloc bine definit în afară de cei care 

sunt predispuşi la îndoială şi căutare.”14 

Pentru a concluziona sintetizând, postmodernismul Occidental se prezintă sub două 

feţe: „de o parte se află  cei care definesc postmodernitatea în termeni de descentralizare, 

deconstrucţie, dispersie, fragmentarism, precum Ihab, Hassan, Lyotard, Baudrillard etc. De 

cealaltă parte, cei care o imaginează în termeni de pluricentrism, eclectism, toleranţă, 

coabitare, precum John Barth, U. Eco, G. Vattimo, G. Durand, definiţie ce ar putea fi numită 

„noua antropologie” sau „neohermetism”. Distanţa dintre cele două clase este dată de opoziţia 

dintre conceptele de fragmentare, al şcolii poststructuraliste, şi de reintegrare, al gândirii 

neohermetice.”15 

Departe de a fi o cuprindere completă a perioadei de apogeu a postmodernismului, în 

concordanţă cu principiile sale antitotalizatoare, această trecere în revistă a unora dintre 

direcţiile paradigmei culturale întăresc concluzia teoreticienilor care tind să îi eticheteze 

termenul „impur”, „impur pentru că tinde să îmbrăţişeze totul şi să amestece totul”16. Modul 

în care a contaminat toate domeniile, felul în care deconstruiesc, fragmentează, contestă 

tocmai ceea ce include, problematizează şi chestionează fără a căuta un răspuns, deconstruiesc  

conduc spre un al treilea stadiu. 

A treia şi, rămâne de văzut dacă şi ultima, etapă parcursă de postmodernismul cultural 

este cea care debutează în anii 90 şi continuă până în prezent. Acum se petrece o transformare 

interesantă în evoluţia fenomenului şi anume o mişcare de la dominare înspre latenţă sau 

retragere care îşi găseşte justificarea în încercarea de a ordona spaţiul entropic al 

                                                 
12 Ihab Hassan, The Dismemberment of Orpheus: Toward a Postmodern Literature, Madison, University of 

Wisconsin Press, 1971 
13  Linda Hutcheon, Poetica postmodernismului, Bucureşti, Ed. Univers, 2002, p. 180 
14 Charles Russell, The Avant-Garde Today: An International Anthology, Urbana, Illinois University Press, 1981, 

p. 58 
15 Corin Braga, 10 studii de arhetipologie, Cluj Napoca, Ed. Dacia, 2006,  p. 234 
16 Mihaela Constantinescu, Forme în mişcare, Bucureşti, Univers Enciclopedic, 1999, p. 36 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:10 UTC)
BDD-A22092 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1188 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

postmodernismului. Dificultatea de a coopera cu un „antisistem” îi determină pe unii 

teoreticieni, spre exemplu Olsen, de a chestiona însăşi capacitatea, puterea de rezistenţă în 

faţa respingerii sistemelor. În încercarea de a ordona conceptele şi teoriile postmoderne, 

oarecum haotice, contradictorii şi greu de evaluat, studiul lui Margaret Rose17 realizează o 

cartografiere mulată pe principii maniheiste pentru a surprinde varietatea şi diversitatea 

discursurilor teoretice atât cu sensuri pozitive cât şi negative.    

Mai mult decât atât, eforturile lui Virgil Nemoianu sunt îndreptate înspre identificarea 

unor „insule de ordine” în spaţiul anarhic al postmodernismului. Atunci când religiosul şi 

cultura intervin în discuţie postmodernismul capătă un aspect mai luminos şi deloc demonic. 

Chiar în contextul postmodernismului „marile religii monoteiste, departe de a se veşteji, sunt 

mai înfloritoare ca niciodată”18. La fel de optimiste sunt şi perspectivele în ceea ce priveşte 

cultura în cadrul căreia elementele de continuitate sau pilonii de stabilitate se conturează 

tocmai prin faptul că „bogăţia trecutului cultural nu este negată, ci mai degrabă reasamblată în 

moduri adesea deconcertante”19. Iar „literaturii îi este caracteristic faptul că o parte a 

identităţii constitutive şi definitorii a tradiţiei literare o reprezintă interacţiunea multiplicităţii. 

Ambiguitatea, indeterminarea, fluiditatea, instabilitatea textuală, abundenţa de sensuri (uneori 

opuse, contrastante) sunt mereu deja o parte a literaturii”20.  

 

The research presented in this paper was supported by the European Social Fund 

under the responsibility of the Managing Authority for the Sectoral Operational 

Programme for Human Resources Development , as part of the grant 

POSDRU/159/1.5/S/133652. 
 

Bibliografie selectivă 

1. Braga, Corin, 10 studii de arhetipologie, Cluj Napoca, Ed. Dacia, 2006 

2. Călinescu, Matei, Cinci feţe ale modernităţii, Iaşi, Ed. Polirom, 2005 

3. Cărtărescu, Mircea,  Postmodernismul românesc, Bucureşti, Ed. Humanitas, 1999 

4. Constantinescu, Mihaela,  Forme în mişcare, Bucureşti, Univers Enciclopedic, 1999 

5. Fiedler, Leslie, The Collected Essays of Leslie Fiedler, vol. II, New York, Stein and 

Day, 1971 

6. Hassan, Ihab, The Dismemberment of Orpheus: Toward a Postmodern Literature, 

Madison, University of Wisconsin Press, 1971 

7. Hutcheon, Linda,  Poetica postmodernismului, Bucureşti, Ed. Univers, 2002 

8. Nemoianu, Virgil, Postmodernismul şi identităţi culturale. Conflicte şi coexistenţă, 

Iaşi, Ed. Universităţii „Al. Ioan Cuza”, 2011 

9. Rose, Margaret A., Parody, ancient, modern, and post-modern, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1993 

10. Russell, Charles, The Avant-Garde Today: An International Anthology, Urbana, 

Illinois University Press, 1981 

11. Sontag, Susan, Against Interpretation, New York, Deli, 1966 

12. Vattimo, Gianni Societatea transparentă, Constanţa, Ed. Pontica, 1995 

                                                 
17 Margaret A. Rose, Parody, ancient, modern, and post-modern, Cambridge, Cambridge University Press, 1993 
18 Virgil Nemoianu, op. cit., p. 39 
19 Idem, p. 40 
20 Idem, p. 241 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:10 UTC)
BDD-A22092 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

