
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

1078 

 

THE MYTH OF ORPHEUS. PARALLEL BETWEEN THE ANCIENT POETRY OF OVID 
AND VERGIL AND THE MUSIC FROM THE BEGINNING OF THE 17TH CENTURY 

COMPOSED BY CLAUDIO MONTEVERDI 
 

Maria Virginia ONIŢA 
West University of Timişoara 

 

 

Abstract: Through time, some were impressed by the power of which Orpheus’s poetry and 

song subjugated surrounding beings; others were inspired by the love-story of Orpheus and 

his wife, Eurydice, or by Orpheus’s journey in the Underworld. Also, there were some 

attempts to explain from a psychological perspective, why Orpheus made that reckless 

gesture of gazing at his beloved wife before it was time. The dramatic double loss of his 

loved-one is another topic that evolved over time. The complexity of the character and his 

enchanted life story are two major reasons why this episode of Hellenic mythology has 

survived throughout the centuries, remaining an inexhaustible source of inspiration for the 

humanity’s creative mind. 

The central topic of this study is the myth of Orpheus viewed as the foundation of the first 

operas. This character was not a random choice by the initiators of this musical genre. His 

connection with music and poetry (the two elements that represented the foundation of the 

first operas) was most suitable to exploit new forms of harmony, orchestration and vocal 

melody. These searches have found their answer in the first musical drama masterpiece, La 

favola d`Orfeo (music: Claudio Monteverdi, libretto: Alessandro Striggio). 

 

Keywords: myth, music, poetry, Orpheus, antiquity 

 

 

Într-o analiză a mitului lui Orfeu, Mircea Eliade atrăgea atenția asupra unor trăsături 

esențiale ale acestuia: „deși numele și anumite iluzii din mit sunt atestate abia din secolul al 

VI-lea, Orfeu este un personaj religios de tip arhaic. Se poate ușor înțelege că el a trăit înainte 

de Homer, înțelegând această expresie fie cronologic, fie geografic (adică într-o regiune 

barbară, încă neatinsă de valorile spirituale homerice); 2) [...] se bucură de atribute magico-

religioase preelenice (stăpânirea asupra animalelor, catabasa de tip șamanic); 3) Orfeu este 

prezentat ca întemeietorul inițierilor prin excelență“1. 

L’Orfeo (favola in musica) de Claudio Monteverdi este prima creație consemnată în 

istoria muzicii care aparține genului operei. Libretul acesteia este semnat de Alessandro 

Striggio, care a utilizat ca bază pentru scenariul său Cărțile X și XI (parțial) din Metamorfoze 

de Ovidiu și Cartea a IV-a din Georgicele lui Vergiliu. 

În timpul lui Augustus, perioadă în care Ovidiu a realizat marile sale scrieri, artele și 

literatura înfloresc. Arhitectura este reprezentată de numeroasele clădiri impunătoare – 

temple, teatre, portice. În literatură se disting valoroasele scrieri ale lui Vergiliu, Horațiu, 

Ovidiu sau Titus Livius, avându-i deja ca precursori pe poeți precum Lucrețiu sau Catullus. 

Acum este momentul în care apar primele poeme cu subiect erotic, de o deosebită valoare 

literară, însă respinse de către conducerea romană a acelor timpuri. Carmen este un termen ce 

„desemnează, în primul rând Arta iubirii, dar e posibil să facă aluzie și la celelalte opere 

erotice care, prin conținutul lor imoral, se opuneau politicii lui Augustus“2. Augustus l-a exilat 

pe Ovidiu la Tomis, probabil ca urmare a scrierilor sale. În colecția Oameni de seamă, Ovidiu 

                                                 
1 Mircea Eliade, Istoria credințelor și ideilor religioase, vol. II, trad. Cezar Baltag, Editura Științifică și 

Enciclopedică, București, 1986, p. 180. 
2 Ioan Maxim, Orfeu, bucuria cunoașterii, Editura Univers, București, 1976, p. 81. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:06:03 UTC)
BDD-A22077 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1079 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Drîmba îi dedică un volum lui Ovidiu. Aici ne este adusă în atenție frustrarea poetului cu 

privire la pedeapsa nedreaptă venită din partea lui Augustus. „Iată: prima învinuire era adusă 

imoralității scrierilor sale. [...] Într-adevăr, îi fusese mai fluturatic talentul pe vremea când 

scria versuri de dragoste. Dar să se spună că prin versurile lui, cele din Arta iubirii mai ales, i-

ar fi împins pe cititori la desfrânare, era cu totul nedrept.“3 

În Metamorfoze, în cartea a X-a Ovidiu realizează o descriere plină de farmec a 

poveștii de dragoste dintre Orfeu și Euridice: Cântărețul/ Rodopian, după ce pe pământ 

îndeajuns a jelit-o,/ Cearcă s-o caute chiar pe-ale morții meleaguri, cutează/ Să se coboare 

prin poarta Tenarului până la Stix; își/ Face loc printre duhuri ușoare, ce-avut-au de groapă/ 

Parte și-ajunge la Persefona și la stăpânul/ Țării mâhnite, al umbrelor domn; și-atingând ale 

lirei/ [...] doamna regească și domnul adâncului nu pot/ Rugii să-i stea împotrivă; pe 

Euridice o cheamă.4 

În cartea a XI-a Vergiliu ne prezintă sfârșitul terifiant al lui Orfeu (în care este sfâșiat 

tinere ciconiene) și viața acestuia după moarte, scene prezentate în versurile 1-66. Umbra lui 

coboară în Infern, o întâlnește pe Euridice și rămâne alături de ea, putând acum să o privească 

în voie: Umbra lui Orfeu sub pământ se coboară și acolo/ Vede iar locuri pe care le mai 

văzuse. Prin câmpul/ Celor pioși căutând, o găsește pe Euridice,/ Și o cuprinde cu dor.5 La 

Vergiliu, în cântul IV din Georgice, povestea lui Orfeu apare pentru prima dată în forma ei 

completă: moartea Euridicei urmată de coborârea lui Orfeu în Hades, și deznădejdea acestuia 

după pierderea pentru a doua oară a iubitei sale soții. Vergiliu îl folosește pe Proteu pentru a 

explica pieirea albinelor lui Aristeu ca fiind drept o pedeapsă a zeilor pentru urmărirea 

Euridicei. În fuga sa, aceasta a fost mușcată de un șarpe, fapt ce a dus la moartea ei. Toate 

elementele naturii, ființele care au aflat de această tragedie empatizează cu îndureratul soț, 

însă nimic nu-i poate alina suferința. Mai apoi ne este prezentată călătoria lui Orfeu în Infern 

și descrierea Infernului. În acest fragment este foarte bine pictat efectul dezarmant al poeziei 

cântate a lui Orfeu asupra creaturilor lumii umbrelor: Sălașele subpământene înseși/ La cântul 

lui Orfeu încremeniră;/ Și Tartarul, iatac de taină-al Morții,/ Și Furiile, ce-și înnoadă părul/ 

Cu vipere verzui. Până și Cerber,/ Gâtlejul întreit, deși-l căscase,/ Și-l stăpâni. Iar veșnica-

nvârtire/ A roții lui Ixíon, dintr-o dată/ Opritu-s-a și ea, lipsindu-i vântul.6 În final versurile 

vorbesc despre miraculoasa întâlnire a celor doi soți și pierderea din nou a Euridicei, de 

această dată pe vecie. 

Quintilian vorbea despre opera lui Vergiliu ca având „mai multă îngrijire și mai multă 

conștiinciozitate artistică [...] Toți ceilalți sunt cu mult în urma lui“.7 Dante vorbește de Ovidiu 

și Vergiliu în contextul enumerării celor mai importanți poeți ai antichității, în  cântul IV din 

Infernul (Divina comedie): Omer e el, poetul suveran/ satiricul Horațiu-n urmă vine,/ Ovidiu-

apoi, iar ultimu-i Lucan./ [...] Iar după ce-ntre ei puțin vorbiră,/ spre mine-ntorși c-un semn 

m-au salutat,/ iar de-asta ochii lui Virgil zâmbiră.8 

O analiză a personajului mitologic Orfeu nu poate fi completă dacă nu este realizată 

din perspectiva celor două ipostaze ale sale: Orfeu – poetul și Orfeu – cântărețul. Orfeu este 

un simbol atât al poeziei cât și al muzicii. Nu întâmplător prima operă, în adevăratul înțeles 

care-l presupune acest gen muzical (formă, structură, construcție), este opera L’Orfeo a lui 

Claudio Monteverdi, care are ca personaj principal un poet-cântăreț: Orfeu. 

                                                 
3 Ovidiu Drîmba, Ovidiu, Editura Tineretului, București, 1960, pp. 253, 255. 
4 Ovidiu, Metamorfoze, în Opere, coord. Andrei Țurcanu, trad. Ion Florescu, Editura Gunivas SRL, Chișinău, 

2001, cartea a X-a, pp. 497-498. 
5 Idem, ibidem, cartea a XI-a, p. 522. 
6 Vergiliu – Bucolice. Georgice, traducerea Sebastian Lascăr, Editura Mondero, București, 2008, p. 244-245. 
7 Quintilian, Despre formarea oratoriului, cartea a X-a: Despre abundența vocabularului în Arte poetice. 

Antichitatea, culegere îngrijită de D. M. Pippidi, Editura Univers, București, 1970, p. 384. 
8 Dante Alighieri, Divina comedie. Infernul, trad. George Coşbuc, Editura Polirom, Bucureşti, 2000, p.89. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:06:03 UTC)
BDD-A22077 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1080 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Orfeu este un erou al mitologiei eline, un poet înzestrat cu o deosebită măiestrie în arta 

cântului, muzica lui având puteri supranaturale: „îmblânzea fiarele, muta stâncile din loc, 

liniștea furtunile pe mare, [...] în timp ce legendarul bard făcea să răsune corzile lirei, piatra 

lui Sisif a încremenit în vârful stâncii, roata lui Ixion s-a oprit, butoaiele Danaidelor n-au mai 

lăsat să curgă prin găuri licoarea, crengile cu fructe nu s-au mai retras de la gura sărmanului 

Tantal“9. Eminescu vorbea despre „Glasu-i, ce-nviase stânca“10. Muzica şi poezia lui Orfeu 

aveau puteri atât asupra naturii și a oamenilor cât și asupra zeităților: Pe când acestea spunea, 

atingând ale lirei lui coarde,/ Umbrele fără de sânge-l plângeau; a lui Ixion roată se-oprise;/ 

Păsări nu mai rupeau din ficatul celui suspus la/ Chinul acesta; iar Danaidele urna-și 

lăsară,/ Iar tu Sisif, ai rămas așezat pe-a ta stâncă. Mișcate,/ Eumenidele lacrimi atunci au 

vărsat, prima oară 11. 

Cu timpul Orfeu devine întruchiparea artistului desăvârșit, fiind considerat drept 

inventatorul sunetului muzical și al muzicii. „În antichitate orice epopee se deschide cu 

invocarea zeilor, care devine un clișeu poetic. Cei dintâi poeți au fost convinși de natura 

tainică a inspirației, Homer, Hesiod, aflându-se sub puterea muzelor.“12 Orfeu este considerat 

sursa generatoare a misterelor inițiatice care includeau diferite drame cu caracter sacru; 

atenienii îi confereau un rol principal în aceste spectacole teatrale. În acea perioadă istorică 

poezia și filosofia se completau reciproc. Filosofia era un stil de viață ce căuta echilibrul 

sufletesc, exprimându-și ideile prin poezie. Acest personaj al mitologiei grecești este deseori 

prezent și în literatura antichității romane. 

Din totdeauna a existat o legătură strânsă între poezie și muzică. Un exemplu 

covârșitor în acest sens este cuvântul de origine latină carmen care însemna cântec și poezie, 

în același timp13. În „The Routledge Dictionary or Latin Quotations“ alcătuit de Jon R. Stone 

întâlnim expresii precum camen triumphale – un cântec triumfal; carmen perpetuum 

primaque origine mundi ad tempora nostra – un cântec pentru toate timpurile, de la 

începuturile lumii și până în vremea noastră (adaptare după Ovidiu); tale tuum carmen nobis, 

divine poëta, quale sopor fessis in gramine – cântecul tău este pentru noi, o, poet divin, 

precum somnul pe iarba moale pentru cei obosiți [tr.n.]14. Încă din antichitate poezia era 

cântată, linia melodică folosită fiind aleasă în funcție de mesajul care se dorea a fi transmis. 

Efectul obținut prin contopirea într-un tot unitar a muzicii și a versurilor este mult amplificat, 

mesajul ajungând cu mult mai ușor la receptor, afectând nu doar latura intelectuală a acestuia 

ci și pe cea afectivă. Recitarea în sine, în antichitate, avea la bază o anumită melodicitate ce 

ajuta la o transmitere mai eficientă a discursului, dându-i forță și având un impact mult mai 

direct și mai puternic asupra auditoriului. De aici se poate vedea deja o strânsă legătură între 

literatură (poezie) și muzică, iar Orfeu întruchipează însuși simbolul acestei legături. Oratoria 

era o disciplină atent studiată în școlile romane și constituia un element cheie în câștigarea 

unei cauze privind nevoile sociale sau politice ale Imperiului. „De-a lungul secolelor retorica 

a cunoscut diferite modificări. În Evul Mediu a fost cultivată în cadrul celor șapte arte 

liberale, ea devenind o știință rigidă ale cărei reguli și percepte erau asimilate mecanic.“15 

Aceste „artes liberales au fost repartizate în Trivium care cuprindea gramatica, retorica, 

                                                 
9 Ștefan Augustin Doinaș, Orfeu și tentația realului, Editura Eminescu, București, 1974, p. 8. 
10 Mihai Eminescu, Memento mori în Opere vol. I, Poezii (1), ediție critică de Doru Murărașu, Editura „Grai și 

Suflet – Cultura Națională“, București, 1995, p. 185.  
11 Ovidiu, op.cit., cartea a X-a, versurile 40-46, trad. Ion Florescu, p. 498. 
12 Dan Negrescu, Invariante clasice în literatura română, Universitatea de Vest, Timișoara, 1995, p. 89. 
13 Vezi Dan Negrescu, Cultură și civilizație latină în cuvinte, Editura Paideia, București, 1996. 
14 Jon R. Stone, The Routledge Dictionary of Latin Quotations: the illiterati's guide to Latin maxims, mottoes, 

proverbs and sayings, Editura Routledge, New York, 2005, pp. 142, 235, 324. 
15 Dan Negrescu, Invariante clasice în literatura română, p. 151. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:06:03 UTC)
BDD-A22077 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1081 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

dialectica și în Quadrivium ce cuprindea geometria, aritmetica, astronomia și teoria 

muzicală“16.  

În cartea sa, Melopoetica, Grete Tartler observă și analizează evidenta înrudire a 

poeziei cu muzica. Unul din elementele de bază prezente la cele două arte îl constituie ritmul, 

căruia i se alătură armonia și polifonia. Ea spunea: „Totuși, renunțând la săltărețele dactile, 

nici un poet al zilelor noastre nu a renunțat de fapt la ritm (înțelegându-l însă ca pe o 

periodicitate percepută la alte nivele: periodicitatea metaforelor, simbolurilor, miturilor, 

tipurilor de personaje etc.) nici la armonie (consonanța sau disonanța scontată a acordurilor 

verbale) sau la polifonie (împletirea mai multor voci) ș.a.m.d.“17         

Efectul pe care poezia și muzica îl exercită asupra psihicului uman este unul 

asemănător. „Proporțiile spațiale între anumite cuvinte recontextualizate, tainele repetiției, sau 

pur și simplu așezarea cuvintelor, [...] dinamica frazelor, [...] ca să nu mai vorbim de 

construcție, formă, [...] toate acesta demonstrează că orice text (poetic) ar putea fi citit printr-o 

grilă muzicală.“18 Atât ordinea cuvintelor, cât și a sunetelor muzicale nu este aleatorie atunci 

când acestea fac parte dintr-o creație poetică sau muzicală. Alegerile făcute de poet sau 

muzician au un scop unic: de impresionare a afectului, psihicului și intelectului uman. „Deși, 

evident, între poezie și muzică nu poate exista fuziune completă, ele sunt în continuare și în 

cele mai moderne creații bune surori, iar scriitorii și muzicienii au aproape aceleași idealuri, 

sunt bântuiți de aceleași temeri, experimentează tehnici nu mult diferite.“19 

Poezia și muzica sunt elemente ce relaționează în mod direct cu trăirile afective, dar și 

cu cele intelectuale, pentru că „înțelegerea (intelectuală) și percepția senzorială merg 

împreună“20. 

„Ce este poezia dacă nu laudă, preamărire a lumii, iar poetul «... un glas slăvitor/ ivit 

precum metalul pur din zgura / tăcerii...»? (Rilke, Sonete către Orfeu, I, 7. Traducere de 

Arginescu - Amza). A cânta înseamnă a slăvi devenirea misterioasă a universului crescând din 

adâncuri și revelându-se plenar în lumină. Muzica, fericirea unică a lirei, poate da viață unei 

Euridice necunoscute, făptură de vis, ieșind din întuneric, ca să dispară odată cu ea în aceleași 

umbre ale tărâmului misterios de unde s-a ivit.“21 Orfeu este considerat ca fiind „punctul de 

plecare în ceea ce privește înființarea misterelor inițiatice în cadrul cărora era prezentată o 

dramă sacră cu un subiect necunoscut cu exactitate. El era cel căruia atenienii îi dedicau 

ceremonia de intrare în Mistere“22. În antichitate poezia și filosofia se completau reciproc. 

Filosofia era un stil de viață ce căuta echilibrul sufletesc, exprimându-și ideile prin poezie. 

Plutarh face o analiză amănunțită a legăturii dintre muzică și poezie, pornind chiar cu 

începuturile muzicii și ale poeziei. El susține afirmația lui Heraclide din Catalogul invențiilor 

conform căreia cel care a dat naștere citarediei și poeziei citaredice este Amfion, fiul lui Zeus, 

de unde putem deduce că muzica și poezia sunt în strânsă legătură cu divinitatea. Acestuia îi 

urmează Linos din Eubeea cu primele threnos-uri, Anthes din Anthedonuk Beoției cu primele 

imnuri, Pieros din Pieria cu primele poeme despre muze, Filammon din Delfi, Thamyris din 

Tracia, Demodocos din Corcira. „Alcătuirea cuvintelor din aceste poeme, [...] nu era 

desprinsă de măsurile ritmului, fără metri, ci se asemăna, dimpotrivă, cu formele vorbirii 

proprii lui Stesihor și poeților melici din vechime, cei care făceau versuri epice pentru a le 

adăuga mai apoi tratarea muzicală.“23 În acest context, el afirmă: „Cât despre Orfeu, s-ar 

                                                 
16 Idem, ibidem, p. 119. 
17 Grete Tartler, Melopoetica, Editura Eminescu, București, 1984, p. 9. 
18 Idem, ibidem, p. 8. 
19 Idem, ibidem, p. 12. 
20 Plutarh, Despre muzică, în Arte poetice. Antichitatea, Editura Univers, București, 1970, p. 439. 
21 Cornel Căpușan, Orfeu: motivul permanenței în lirica Renașterii, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1978, p. 5. 
22 Guy Rachet, Tragedia greacă, trad. Cristian Munteanu, Editura Univers, București, 1980, p. 26. 
23 Plutarh, op.cit., p. 430.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:06:03 UTC)
BDD-A22077 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1082 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

părea că el nu imitase pe nimeni, fiindcă mai înainte de el nu se ivise nici un înaintaș, în afară 

de compozitorii de aulodii, iar opera lui nu seamănă cât de puțin cu înfăptuirile acestora“24. 

Într-o notă a acestui text se precizează că Orfeu, „marele poet inițiator – singurul care și-a 

putut înălța lira și în lumea umbrelor – primise harul muzicii direct de la Apolo. Nu putea 

deci să deprindă meșteșugul său ca o simplă imitație. Arta citadelei orfice valora din plin 

resursele celor două tetracorduri și se deosebea de interpretarea mult mai simplistă a 

rapsozilor epici“25. Putem observa că Orfeu este numit mare poet după care se face referire la 

abilitățile lui muzicale, fără a fractura în vreun fel legătura dintre cele două arte: poezia și 

muzica. De asemenea, în nota anterioară se vorbește despre o filiație sau succesiune a 

poeților-cântăreți, în care „după numele semi-divine Orfeu, Linos, Pamfos (eventual și Olen) 

veneau Terpandru, Filammon și ceilalți compozitori-poeți“26. De aici se poate extrage ideea 

conform căreia Orfeu avea o natură semi-divină, o posibilă explicație pentru forța pe care o 

exercita, prin muzică, chiar și asupra lumii nemuritoare. De altfel, muzica și cuvântul formau 

o forță pe care cei înzestrați trebuiau să o folosească cu mare atenție, după reguli stricte: „nu 

era permis în vechime să interpretezi această artă, cum se face astăzi, cu schimbări și tranziții 

de tonalitate și ritm“27. 

Orfeu este privit ca un mag într-un sens aparte al cuvântului: „Accepțiunea vulgară a 

magiei nu e admisă de Apuleius: cel care, fiind în legătură cu zeii nemuritori, are putere de-a 

face tot ce vrea prin tăria misterioasă a anumitor descântece; prin urmare, el combate 

prejudecata ignoranței a căror victime au fost atâția filozofi, cum ar fi Anaxagoras, 

Leukippos, Democrit și Epicur. El îi invocă mai ales pe cei numiți magi în sensul comun al 

cuvântului – care se disting prin faptul că venerează providența care guvernează lumea și îi 

onorează în mod pios pe zei –, precum Epimenide, Orfeu, Pitagora, Ostanes.“28 

„Orfeu este cel ce a sesizat toate nevoile interioare ale omului, toate aspirațiile, zonele 

luminoase și umbrite ale conștiinței, căutând și cântând în același timp și toate căile posibile 

pentru satisfacerea lor.“29 Importanța lui Orfeu se manifestă și în istoria mitologiei: 

„Nemaipomenitele isprăvi [ale argonauților] s-ar fi pierdut în negura uitării dacă n-ar fi fost 

trăite de Orfeu, care le-a și cântat într-un poem al său.“30 

Printre cele 900 de raționamente sau teze ale lui Pico della Mirandola se numără 31 de 

raționamente despre modul de a înțelege imnurile lui Orfeu prin prisma Magiei. În acest caz 

autorul se referă la magia naturală, divină sinonimă cu înțelepciunea secretă a lucrurilor 

naturale. Despre Orfeu și muzica sa se vorbește în raționamentul 2: „Nimic mai eficient 

pentru Magie naturală din imnurile lui Orfeu decât acceptarea muzicii necesare, a intenției 

sufletului și a celorlalte circumstanțe pe care înțelepții le cunosc.“31 În cel de-al treilea 

raționament ni se spune că „numele zeilor pe care le cântă Orfeu [...] sunt ale virtuților 

naturale și divine, de la adevăratul Dumnezeu, spre folosul omului în cea mai mare măsură“, 

iar raționamentul 4 spune că „imnurile lui Orfeu slujesc cu adevărat Magiei naturale 

îngăduite.“32 Despre numărul imnurilor lui Orfeu ne vorbește în raționamentul 5, afirmând că 

acesta este egal cu „numărul cu care întreitul Dumnezeu a creat veacul“. Cine dorește să 

înțeleagă corect imnurile lui Orfeu trebuie să „introducă în intelect în mod perfect 

                                                 
24 Idem, ibidem, p. 431.  
25 Arte poetice. Antichitatea, p. 444. 
26 Idem, ibidem. 
27 Plutarh, op.cit., pp. 431-432. 
28 Dan Dana, Zalmoxis de la Herodot la Mircea Eliade: istorii despre un zeu al pretextului, Editura Polirom, 

Iași, 2008, p. 97. 
29 Ioan Maxim, op.cit., p. 41. 
30 Ion Acsan, Constelația corifeilor, Editura Cartea românească, București, 1984, p. 16. 
31 G. Pico della Mirandola, Raționamente sau 900 de teze. Despre demnitatea omului, trad. Dan Negrescu, 

Editura Științifică, București, 1991, p.89. 
32 Idem, ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:06:03 UTC)
BDD-A22077 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1083 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

proprietățile sensibile, pe calea analogiei secrete.“33 Imnurile lui Orfeu sunt asemănate, din 

perspectiva întrebuințării lor, cu cele ale lui David; Cureții lui Orfeu sunt asemenea puterilor 

lui Dionysos; Typhon de la Orfeu este considerat corespondentul lui Zemael din Cabala; 

noaptea la Orfeu este identificată cu Ensoph în Cabala.34 

Claudio Monteverdi avea ideea realizării unui spectacol de amploare, complex atât în 

ceea ce privește alcătuirea literară, cât și în ceea ce privește măiestria construcției muzicale. 

Ocazia a survenit atunci când curtea de Mantua, reprezentată de Vincenzo Gonzaga, i-a 

încredințat compunerea operei L’Orfeo, după libretul lui Alessandro Striggio, pentru 

carnavalul din 1607. „Opera L’Orfeo de Monteverdi este de o importanță crucială pentru 

istoria muzicii deoarece în această compoziție timpurie sunt prefigurate majoritatea 

caracteristicilor popularului gen al operei de mai târziu“ [tr.n.]35. 

George Sbârcea, în prefața cărții lui Lászlō Passuth (o biografie romanțată a 

compozitorului), spune: „Claudio Monteverdi [...] este artistul care înfăptuiește idealul de 

dramma per musica al generației baroce italiene, creând o nouă formă de expresie la o stare 

proprie de sensibilitate [... iar] eroii operelor sale [...] nu mai sunt doar biete fantoșe care 

cântă, ci oameni animați de patimile vieții, mâhniți și neliniștiți de tragica, rapida ei ofilire, de 

nețărmuita solitudine a fiecărui sunet, dar și însuflețiți neîncetat de veșnicul avânt spre 

nemurire, spre continuitate, spre victoria spiritului asupra materiei“36. 

Premiera are loc în luna februarie, într-o atmosferă intimă, „în fața unui public restrâns 

și distins, invitat de Accademia degli Invaghiti“37 (Academia Iubitorilor de Arte Frumoase) 

cunoscută și sub numele de Accademia degli Incogniti (termen mai des întâlnit). Succesul 

operei a dus la repetarea spectacolului în fața unui public mult mai numeros, la teatrul curții, 

apoi la Torino și Florența. Succesul din seara premierei l-a îndemnat pe Vincenzo Gonzaga să 

comande o a doua reprezentație, chiar și o a trei-a care, însă, nu a mai avut loc. În anul 1607, 

cu ocazia primei audiții a operei, a fost tipărit libretul lui Alessandro Striggio. Abia în anul 

1609 a ieșit pentru prima dată de la lumina tiparului și partitura lui Monteverdi, având o 

dedicație adresată moștenitorului tronului, Francesco Gonzaga. „Cele două ediții au fost 

tipărite de același editor venețian, Ricciardo Amadino, însă diferă în ceea ce privește detaliile 

textuale, așa cum era de așteptat.”38 [tr.n.] Diferența majoră dintre acestea stă în finalul operei. 

În varianta libretului lui Striggio, mitul este respectat în întregime, Orfeu fiind prins de 

bachante. În partitura apărută după doi ani, aduce un final fericit bazat pe Astronomia lui 

Hyginus: prin intervenția deux ex machina, Apolo coboară din văzduh pentru a-l salva pe 

Orfeu. Iain Fenlon ne prezintă în studiul său câteva impoteze care ar justifica schimbarea 

finalului. Unul dintre motive ar putea fi spațiul restrâns în care s-a prezentat pentru prima dată 

opera. O altă posibilitate ce argumentează schimbarea finalului într-unul fericit este 

componența publicului prezent la cea de-a doua reprezentație a operei: la premieră au 

participat doar membrii Academiei degli Invaghiti, în totalitate bărbați, pe când la a doua 

punere în scenă au fost prezente și doamnele din înalta societate, care nu ar fi suportat un final 

tragic. Poate cea mai plauzibilă explicație ar fi ocazia cu care s-a cerut o a doua reprezentație 

a operei L’Orfeo, lucru nemaiîntâlnit până atunci: vizita Ducelui Carlo Emanuele de Savoia în 

                                                 
33 Idem, ibidem. 
34 Vezi idem, ibidem, pp. 89-90. 
35 Dieter Zöchling, Die Oper – farbiger Führer durch Oper, Operette, Musical, Editura Harenberg, 1988, p. 

339: „Monteverdi's Orfeo ist deshalb von größter musikgeschichter Bedeutung, weil in diesem frühen Werk 

die meisten Merkmale der späteren landläufigen Kunstgattung de Oper bereits vorgebildet erscheinen.“ 
36 Lászlō Passuth, Muzicantul ducelui de Mantaua, trad. Alexandru Molnar, Editura Muzicală, Bucureşti, 1968, 

p. 7. 
37 Marianne Pándi, Claudio Monteverdi, trad. Constantin Olariu, Editura Muzicală, București, 1963, p. 61. 
38 Iain Fenlon, The Mantuan ’Orfeo’ in John Whenham, Claudio Monteverdi: Orfeo, New York, Cambridge 

University Press, 1986, p. 3: „The two editions were brought out by the same Venetian publisher, Ricciardo 

Amadino, but they differ in matters of textual detail as one might expect. “ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:06:03 UTC)
BDD-A22077 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1084 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

contextul pregătirilor nupțiale ale fiicei acestuia, Margherita și ale lui Francesco, fiul lui 

Vincenzo Gonzaga. Este de înțeles faptul că o asemenea ocazie nu putea fi sărbătorită prin 

prezentarea unei tragedii muzicale. 

Compunerea muzicii pentru opera L’Orfeo se pare că a durat aproape un an, luând în 

considerare scrisorile lui Monteverdi și faptul că un madrigal pentru cinci voci vedea varianta 

finală după o săptămână de lucru. După finalizarea lucrului la operă, pare-se în luna 

noiembrie a anului 1606, a urmat copierea știmelor pentru fiecare instrument și voce în parte, 

apoi repetițiile.39 Indicațiile compozitorului cu privire la distribuirea instrumentelor și a 

vocilor sunt foarte clare, spre deosebire de alte opere ale timpului.40 

Povestirea libretului este prezentată într-o împărțire variată: în unele cazuri libretul și 

implicit opera sunt structurate în trei acte care cuprind cinci tablouri, iar în alte surse întâlnim 

o împărțire în cinci acte41, care reprezintă, de fapt, tablourile variantei precedente, ambele 

variante având în introducere Prologul. În continuare voi prezenta varianta împărțirii în cinci 

acte a libretului, o variantă întâlnită și în primul exemplar tipărit al partiturii acestei opere. 

Prologul – Prima apariție pe scenă este cea a Muzei muzicii. Muzica se adresează 

spectatorilor aducând laude familiei protectoare (Gonzaga). După ce le  povestește pe scurt 

acțiunea pe care vor urma să o urmărească, Muzica cere auditoriului să facă liniște pentru a 

lăsa ca puterea minunată a sunetelor să-și facă efectul asupra sufletului. Actul I – Acțiunea din 

tabloul 1 se desfășoară în preajma unui mic templu, în mijlocul pădurilor și pajiștilor. Aici, un 

păstor povestește despre fericita căsătorie dintre Orfeu și Euridice, invitând nimfele și păstorii 

să sărbătorească evenimentul. Orfeu își cântă bucuria, iar Euridice îi răspunde, amândoi 

aducând mulțumiri zeilor. Actul al II-lea ni-l prezintă pe Orfeu în cadrul spațiului în care și-a 

petrecut tinerețea, evocând istoria dragostei sale. În acest timp, apare nimfa mesageră Sylvia, 

care aduce vestea îngrozitoare a morții prea-iubitei Euridice. Aceasta a fost mușcată de un 

șarpe în timp ce culegea flori pentru cununa nupțială. Distrus, Orfeu este de neconsolat de 

orice vorbă bună a celor din jur. El se hotărăște să coboare în lumea umbrelor pentru a o 

recuceri pe Euridice. Actul III – În tabloul I Orfeu se află deja în Infern, înarmat doar cu lira 

sa. Speranța, care l-a însoțit până la malurile Styxului, trebuie să-l părăsească, neavând voie să 

intre în lumea umbrelor. Orfeu este întâmpinat de Caron, paznicul Infernului, care refuză să-l 

treacă râul, deși este înduioșat de cântul său. În ajutorul lui Orfeu vin chiar zeii, care îl 

ademenesc pe Caron. Orfeu cântă la harpa lui până când Caron cade într-un somn adânc. 

Actul IV începe cu rugămintea Proserpinei (adânc impresionată de muzica lui Orfeu) către 

Pluton, regele tenebrelor, de a-i îngădui Euridicei să revină în lumea celor vii. Pluton acceptă 

în final, însă numai cu îndeplinirea unei condiții: Orfeu va trebui să o conducă pe pământ fără 

să o privească nici măcar pentru o clipă. Fericit, Orfeu pornește urmat de Euridice spre a-și 

împlini visul. Pe drum, însă, temându-se că a fost înșelat de Pluton, nu se poate stăpâni și 

încalcă făgăduința, privind înapoi către iubita lui soție. Euridice dispare din nou din viața lui 

Orfeu, de această dată pentru totdeauna, întorcându-se în lumea umbrelor, acum de neclintit la 

invocațiilor acestuia. În actul V Orfeu se găsește din nou în pădurile Traciei, unde plânge 

pierderea soției sale. Singurul răspuns consolator este cel al nimfei Echo. Zeul Apollo, tatăl 

său, coboară din cer pe un nor, oferindu-i drept consolare, nemurirea. Ei pornesc împreună 

spre înălțimi, unde Orfeu va suspina veșnic, evocând-o pe prea-iubita sa Euridice. El va privi 

pentru eternitate strălucirea acesteia care a fost transformată într-o constelație.42 Striggio și 

                                                 
39 Denis Stevens, The letters of Claudio Monteverdi, Editura The Press Syndicate of the University of 

Cambridge, New York, 1980, p. 49. 
40 Vezi Arthur Jacobs și Stanley Sadie, Book of Opera, Editura Wordsworth, Londra, 1996, p. 21. 
41 Vezi Stanley Sadie, Enciclopedia Ilustrata dell'Opera, ediție italiană, trad. Roberta Bargellesi, Editura Logos, 

Modena, 2006, p. 26. 
42 Vezi George Constantinescu, Splendorile operei – Dicționar de teatru liric, Editura Didactică și Pedagogică, 

București, 2008, p. 263 și Stanley Sadie, op.cit., p.29. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:06:03 UTC)
BDD-A22077 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1085 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Monteverdi evită finalul tragic al vieții lui Orfeu în care acesta este ucis și decapitat, oferindu-

ne, în schimb, un sfârșit într-o lumină optimistă. 

Orfeu: Sì non vedrò più mai 

            de l'amata Euridice i dolci rai? 

Apollo: Nel sole e ne le stelle 

            veggherai le sue sembianze belle.43 

Libretistul Alessandro Striggio a fost fiul celebrului autor de comedii-madrigal 

Alessandro Striggio, aducându-și serviciile curții Gonzaga. Făcând parte dintr-o familie de 

muzicieni (mama sa, Virginia Vagnoli, era solistă și cânta la alăută) și-a petrecut copilăria în 

societatea înaltă a curții de la Mantua. Chiar dacă muzica era o parte importantă a vieții sale, 

el a urmat dreptul, pregătindu-se pentru a intra în slujba curții de Mantua, pe care a servit-o 

timp de douăzeci de ani. I-a fost oferit titlul de nobil de către ducele Vincezo Gonzaga, 

Alessandro fiind secretar al ducelui, ambasador al curții de Mantua la Milano și cancelar 

(până în anul 1628). În cele din urmă a fost ridicat la titlul de marchiz. Tânărul avocat 

Alessandro Striggio, diplomat de carieră, își face prima apariție publică într-un cadru artistic 

ca și interpret la violă într-un ansamblu orchestral cu măiestrie ales pentru festivitățile 

nupțiale ale ducelui Ferdinand al Toscaniei, din anul 1589. Cele mai cunoscute creații literare 

ale sale sunt legate de numele lui Claudio Monteverdi: este libretistul operei L’Orfeo și 

textierul baletului Tirsi e Clori. 

Interesul său pentru muzică se manifestă pe tot parcursul vieții sale. În anul 1590 a 

contactat mai mulți editori pentru a publica postum ultima culegere de madrigaluri a tatălui 

său. Pe lângă colaborările cu Monteverdi, Striggio își manifesta interesul pentru muzică în 

cadrul organizației Accademia degli Invaghiti („Academia îndrăgostiților de arte frumoase“). 

Chiar și după ce Monteverdi a părăsit Mantua pentru a primi postul de capel-maestru la San 

Marco, Veneția, Striggio a continuat să păstreze legătura cu acesta. Se pare că Alessandro a 

fost autorul unei alte compoziții ale lui Monteverdi: cantata Apollo, a cărei partitură, din 

nefericire, s-a pierdut. Victimă a ciumei, își încheie viața în anul 1630, aflându-se în timpul 

unei misiuni diplomatice la Veneția. 

Monteverdi și Striggio au avut o relație destul de apropiată, ambii fiind prezenți la cele 

mai importante evenimente muzicale. Într-o astfel de ocazie s-a născut și ideea celor doi de a 

compune o favola in musica. Evenimentul declanșator l-a constituit reprezentația, la Florența, 

a unui teatru muzical, fructul colaborării dintre Jacopo Peri și a lui Ottavio Rinuccini, intitulat 

Euridice. Este o formă incipientă a ceea ce urma să devină un gen muzical grandios – opera. 

Iată cum este prezentată relația celor doi (Striggio și Monteverdi) în varianta romanțată a 

biografiei compozitorului: „Alessandro Striggio, fiu de muzicant, nobil curtean și secretar cu 

mare influență la Curte, nutrea simpatie pentru Claudio încă de când tânărul violonist 

cremonez venise la Reggia.“44 Atunci când Monteverdi a preluat acest subiect în vogă în 

perioada respectivă, pus pe libretul lui Striggio, a adus pentru prima dată în operă o măiestrie 

care este păstrată cu toată convingerea de către creatorii de operă până în zilele de astăzi.45 În 

scrisorile sale, Monteverdi i se adresa totdeauna lui Striggio prin următoarea succesiune de 

apelative: „Illustrissimo mio Signore e Padrone Colendissimo“46 (Ilustrului meu Domn și 

Prea-respectatului meu Maestru [tr.n.]). 

                                                 
43 Claudio Monteverdi; Alessandro Striggio, L'Orfeo, favola in musica, Apprello Ricciardo Amadino, Veneția, 

1609 (fotocopie), p. 94. 
44 Lászlō Passuth, op.cit., p. 224. 
45 Vezi Robert Donington, Opera & its Symbols: the Unity of Words, Music and Staging, Editura Yale 

University Press, New Haven & Londra, 1990, p. 30. 
46 Vezi Denis Stevens, op.cit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:06:03 UTC)
BDD-A22077 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1086 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

„Libretul se concentrează asupra imaginii prototipale neoplatonice a soarelui ce 

simbolizează iluminare mentală și spirituală“47. Tipărit și distribuit în sălile de teatru ale 

acelor timpuri, „libretul permite publicului să urmărească versurile unei opere, sau traducerea 

lui în cazul reprezentațiilor într-o limbă străină. [...] De obicei libretul debuta cu o prefață 

dedicată angajatorului libretistului, urmată de un prolog care prezenta contextul în care avea 

să se desfășoare acțiunea operei. Urma apoi enumerarea personajelor, detaliile privitoare la 

schimbările de scenă [tablourile operei], dansurile ce urmau a fi vizionate uneori, unele 

observații asupra efectelor scenografice. În Italia, unde Biserica revizuia atentă textele 

operelor baroce în căutarea eventualelor pasaje blasfematoare, libretistul avea o obligație în 

plus: trebuia să-și declare devotamentul față de religia catolică a Romei.“ [tr.n.]48  

 

Bibliografie: 

 

 Acsan, Ion – Constelația corifeilor, Editura Cartea românească, București, 1984 

 Alighieri, Dante – Divina Comedie, trad. George Coşbuc, Editura Polirom, 

Bucureşti, 2000 

 Căpușan, Cornel – Orfeu: motivul permanenței în lirica Renașterii, Editura Dacia, 

Cluj-Napoca, 1978 

 Constantinescu, George – Splendorile operei – Dicționar de teatru liric, Editura 

Didactică și Pedagogică, București, 2008 

 Drîmba, Ovidiu – Ovidiu, Editura Tineretului, București, 1960 

 Doinaș, Ștefan Augustin – Orfeu și tentația realului, Editura Eminescu, București, 

1974 

 Donington, Robert – Opera & its Symbols: the Unity of Words, Music and Staging, 

Editura Yale University Press, New Haven & Londra, 1990 

 Eliade, Mircea – Mituri, vise și mistere, trad. Maria Ivănescu și Cezar Ivănescu, 

Editura Univers Enciclopedic, București, 1998 

 Maxim, Ioan – Orfeu, bucuria cunoașterii, Editura Univers, București, 1976 

 Negrescu, Dan – Invariante clasice în literatura română, Universitatea de Vest, 

Timișoara, 1995 

 Negrescu, Dan – Cultură și civilizație latină în cuvinte, Editura Paideia, București, 

1996 

 Ovidiu – Metamorfoze, în Opere, coord. Andrei Țurcanu, trad. Ion Florescu, 

Editura Gunivas SRL, Chișinău, 2001 

 Passuth, Lászlō – Muzicantul ducelui de Mantaua, trad. Alexandru Molnar, 

Editura Muzicală, Bucureşti, 1968 

 Pándi, Marianne – Claudio Monteverdi, trad. Constantin Olariu, Editura Muzicală, 

București, 1963 

 Plutarh, Despre muzică, în Arte poetice. Antichitatea, Editura Univers, București, 

1970 

                                                 
47 Idem, ibidem, p. 30. 
48 Stanley Sadie, op.cit., p. 27: „Il libretto permetteva al publico di seguire i versi di un'opera o, per le 

rappresentazioni in lingua straniera, la sua traduzione. [...] Solitamente, un libretto cominciava con una 

prefazione dedicata al mecenate del librettista, proseguendo con un prologo che illustrava il contesto in cui si 

svolgeva l'azione dell'opera. Seguivano l'elenco dei personaggi, i detagli sui cambi di scena, le danze che 

sarebbero state eseguite e, tavolta, alcune osservazioni sugli effetti scenografici. In Italia, dove la Chiesa 

controllava attentamente i testi delle opere barocche in cerca di eventuali passaggi blasfemi, il libretista aveva un 

obbligo in più: doveva affermarsi devoto alla religione cattolica di Roma.“ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:06:03 UTC)
BDD-A22077 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1087 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

 Stevens, Denis – The Letters of Claudio Monteverdi, Editura The Press Syndicate 

of the University of Cambridge, New York, 1980 

 Tartler, Grete – Melopoetica, Editura Eminescu, București, 1984 

 Whenham, John, Claudio Monteverdi: Orfeo, New York, Cambridge University 

Press, 1986 

 Vergiliu – Bucolice. Georgice, traducerea Sebastian Lascăr, Editura Mondero, 

București, 2008 

 

Această lucrare a fost parțial finanțată din contractul (CCPE)  European – Cercetători 

competitivi pe plan european în domeniul științelor umaniste și socio-economice. Rețea de 

cercetare multiregională. 

This work was partially supported by the strategic grant (CCPE) 

POSDRU/159/1.5/S/140863, proiect ID 12125 (2014) co-financed by the European Social 

Fund – Researchers competitive at European level in the field of humanities and socio-

economic. Multiregional research network. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:06:03 UTC)
BDD-A22077 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

