
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

863 

 

ISLAMIC METAPHYSICAL ELEMENTS 
 

Adriana Claudia CÎTEIA 
“Ovidius” University of Constanţa 

 

 

Abstract: The study analyze the fundamental concepts of Islamic metaphysics, besed on 

literary sources (Najm al-Din Kubra, Adab al Suluk, Abunaser, Al- Madinah al-fadilah, Al 

Halladj, Muhyi ad-Din Ibn Arabi). The real or imaginary borders were the result of defining 

a political and religious structure with identity valences. The Islamic Metaphysics has 

combined the constant overpassing of the own political limits with a spiritual evolution, 

mandatory from the religious perspective.The meaning of some concepts in antique and 

medieval islamic philosophy indicate the directions of a type of thinking, the modalities of 

self-defining  in dependence with mistical thinking. 

 

Keywords: haqq, ma’rifa, sudur, batin, lâhut, nâsut. 

 

 

Delimitarea politico-religioasă a lumii musulmane, în secolul al VII-lea între adepţii lui 

Alî, ginerele Profetului şi gruparea lui Mu’ âwiyah, primul dintre Ommayazi, a condus după 

moartea lui Alî  la apariţia a trei mişcări paralele: sectele şiite şi mişcarea Futuwwat- legate 

de Alî, şi casa muhammadiană, având ca reper Sunna, şi mişcarea mistică1. 

În aceeaşi perioadă, mişcarea ascetică a produs teoria mistică mu’ tazillită, (secolul al VII-

lea) şi misticismul tarîkat –calea, care promovează înaintarea treptată –suluk către Dumnezeu. 

Mutaziliţii şi qadariţii, adepţi ai teoriei liberului arbitru s-au confruntat cu djabriiţii adepţi 

ai predestinării (încurajaţi de ommayazi) şi cu mişcarea fatalistă murdji’ tă2. 

Gândirea mistică islamică are aşadar, profunde implicaţii politice: mu’ tazilismul a fost o 

formă de asceză, dar şi de opoziţie la doctrina fatalistă djabriită, încurajată de ommayazi. 

Rezistenţa antiommayadă s-a grupat în trei şcoli: 

a. Şcoala de la Basra- realişti şi ortodocşi (sunniţi) premutaziliţi, 

b. Şcoala de la Kufa – idealişti de tendinţă şiită 

c. Şcoala de la Khorassan – restaurarea doctrinelor iraniene preislamice dualiste. Şcolii 

dela Khorassan i se revendică şi Malâmatîyahii- care atrăgeau intenţionat dispreţul 

oamenilor (ca saloi şi exeuchemenoi creştini).3 

Rezistenţa la politica ommayazilor a fost legată şi de tradiţionalişti- Muhaddithîni puternic 

ataşaţi de legea canonică şi de cuvintele Profetului; misticii din Irak combăteau propaganda 

oficială. 

                                                 
1 M.M. Davy, Enciclopedia doctrinelor mistice, II, Editura Amarcord, Timişoara, 1998,p. 291-293. 
2 Ibidem, p. 296-297. 
3 Ibidem, 298-299 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:28:53 UTC)
BDD-A22047 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 864 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

În secolul al VII-lea, lucrarea lui Najm al-Din Kubra, aparţinând gândirii mistice tarikat, 

Adab al Suluk4 defineşte demersul apropierii de divin prin verbele sinonime liya budun- a 

sluji şi liya rijun- a cunoaşte. Apropierea de Dumnezeu –Haqq se face gradual, şi presupune 

abolirea sinelui (hujubal-nafs), transformarea personalităţii (batin) prin rugăciune, iluminarea 

(yaqin), asumarea tezei unităţii şi unicităţii lui Allah (tawhid), negarea politeismului 

(mushrikun). Desăvârşirea spirituală presupune cunoaşterea numelor şi atributelor divine (al-

asma al-husna), fiecare nume divin aparţinând unui domeniu spiritual (iqlim) patronat de o 

autoritate (sultan)5.  

Adab al-Suluk cuprinde regulile necesare desprinderii de lumea exterioară (fizică)- zahir şi 

orientarea către sinele devenit lăcaş al divinului (anal Haq), lume ascunsă- alam al-ghayb. 

Tratatul explică, în limitele vocabularului coranic relaţia dintre jihad akbar, marea luptă 

interioară, jihadul major, şi jihad asghar, războiul minor, exterior, cu necredincioşii. Eul 

uman este perceput prin intermediul sinelui divin. 

Gnoseologia profetică oferă instrumentele conceptuale necesare unei hierognoze şi 

defineşte conştiinţa imaginativă şi percepţia imaginativă care permit accesul la mundus 

imaginallis- âlam al- mithâl6. Gândirea profetică face diferenţa între istorie şi hieroistorie ca 

succesiune de fapte spirituale care condiţionează evenimentele din lumea trecătoare7. Istoria 

este definită între două limite: metaistoria celestă8 care conferă istoriei propriu-zise un anumit 

sens şi eshatologia ca împlinire a acestui sens, prin walâyat- venirea imâm-ului ascuns. 

Metaistoria shî’ită diferă profund de conştiinţa istorică a creştinismului, ale cărei limite sunt 

întruparea şi parousia. 

Ismaelitismul fatimid defineşte conceptul de hodûd, grad, delimitare a ierarhiilor esoterice 

celeste şi terestre care alcătuiesc pleroma şi procesul de reintegrare continuă în Divin. 

Pleroma -âlam al-Amr, lumea fiinţei la imperativ se află în opoziţie cu âlam al-khalk – lumea 

creaturală. Limita dintre ele este constituită din pleroma emanaţiilor succesive din Inteligenţa 

universală- Aql koll în ipostaza sa de Cuvânt divin Creator- Kalâm Allâh, Limită Primă- hadd. 

Emanatismul gnozei ismaelitene se întemeiază pe conceptul de hadd- limită, dincolo de care 

se află altă limită, care măsoară distanţa dintre creat şi increat, dintre divin şi uman9. 

                                                 
4 Shaykh Najm al-din Kubra, Adab al Suluk: A Treatise on spiritual Wayfaring, http: //www.al-islam.org/al-

tawhid/adab_al_suluk 
5 Ibidem. 
6 Henry Corbin, Istoria filosofiei islamice, Editura Herald, Bucureşti, 2005, p. 75. 
7 Hieroistoria include perioadele profetice, ciclul Imâmatului şi walâyat-ei în aceepţiunea sa de parousie a imâm-

ului ascuns; H. Corbin, op. cit, p. 81. 
8 Ziua legământului lui Dumnezeu cu umanitatea adamică, zi antecedentă genezei; ibidem, p. 83. 
9 Ibidem, p. 105. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:28:53 UTC)
BDD-A22047 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 865 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Hieroistoria umanităţii începe cu opoziţia Adamului spiritual- Adam ruhânî faţă de limita, 

hadd-ul care îl precede şi care îi îngrădeşte accesul la principiul prim. Urmează un scenariu al 

căderii până la a zecea limită,  şi regăsirii de sine. Drama celestă este prologul tuturor 

dramelor umane.  

Aşadar, gradele ierarhiilor celeste şi terestre sunt desemnate prin termenul hadd- limită, 

sinonimul substantivului grec horos; conceptul de hadd organizează scalar distanţa dintre 

hieroistorie şi istorie, defineşte procesul de anogeneză, de creare a pleromei divine, dar şi de 

anageneză, de structurare continuă a conştiinţei de sine şi de delimitare- mahdûd a lumii 

create.   

În secolele IX-X, filosofia islamică elenizantă10 (falsafa) împarte universul în lumea 

creaturală (universul vizibil) şi lumea nevăzută, (cu tărâmul ceresc şi tărâmul ideilor). 

Abunaser utilizează simultan elemente din filosofia platoniciană şi neoplatoniciană (curentul 

filosofic Ishrakî), îmbinând coerent două tradiţii filosofice, într-un comentariu destinat să 

demonstreze existenţa şi necesitatea unui Principiu Prim. Metafizica lui Abunaser oscilează 

între un holism cu evidente influenţe din gnoza hermetică şi un catenoteism care suportă 

comparaţii atât cu Plotin (Enneade-le) cât şi cu Pseudo Dionisie Areopagitul (Ierarhiile 

divine). 

În lucrarea Al- Madinah al-fadilah (Cetatea ideală) Abunaser analizează în spirit katafatic 

(prin afirmaţii succesive) atributele Fiinţei Necesare, operând cu sinonimia esenţă-unitate. 

Sintagma „totul este în unitate”11 (care a fost interpretată în spirit panteist) este probabil mai 

aproape de gândirea holistă hermetică- ἐὸὰdecât de panteismul indian. Cetatea 

perfectă vizează întreaga lume cunoscută şi nu este rezultatul unui program politic, ci al unei 

filosofii profetice. 

În gândirea falsafa, lumea este o unitate, iar esenţa unităţii este Fiinţa Necesară. În spiritul 

filosofiei Ishrakî (de influenţă neoplatoniciană), Abunaser argumentează în favoarea creaţiei 

(ibda) prin praxis divin. Imperativul creştin „să fie” se regăseşte şi în tradiţia falsafa ( verbul 

KUN!), dar cu un scenariu profund diferit de cel ktisiologic creştin.Teoriile emanaţioniste din 

secolele IX-X au ca punct zero o cauză primă din care totul „purcede” (ekporeusis în greaca 

neoplatonică, fayd, sudur în araba falsafa12) fără a diminua esenţa divină. Emanaţia decurge 

                                                 
10 Abu Nasr Muhammad Ibn Muhammad ibn Tarkhan ibn Uzalagh al- Farabi, Fusus al Hikham (Nestematele 

înţelepciunii), apud Remus Rus, Istoria filosofiei islamice, Editura Enciclopedică, Bucureşti, 1994, p. 111-118. 
11 Ibidem, p. 116. 
12 H. Corbin, op. cit, p. 183-184. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:28:53 UTC)
BDD-A22047 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 866 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

triadic (ca în mistica creştină dionisiană), rezultatul fiind o succesiune de „inteligenţe 

separate”, îngeri (la Ibn Sina), energii divine de tipul eonilor gnostici13 sau sefirelor iudaice14. 

Sistemul emanaţionist al lui Abunaser are atât valenţe noetice (aql) cât şi valenţe ontice. 

Motorul emanaţiilor este cunoaşterea (ma’rifa), scopul fiind acela de a armoniza societatea 

umană cu structura ierarhică a universului. „Cetatea Ideală” descrie cele nouă sfere 

supralunare, fiecare fiind dominată de un intelect transcendent, care prin autogândire dă 

naştere intelectelor separate15. 

Limita dintre sferele supralunare şi lumea umană este un intelect (aql) intermediar, 

asemănător logos-ului16; (în gândirea religioasă a Fraţilor Purităţii- secolul al VIII-lea, 

trecerea de la  neexistent (adam) la existent (wujud) se face prin intermediul intelectului 

universal activ-aql17 care cuprinde arhetipurile tuturor fiinţelor (aql este similar cu logos 

spermatikos din gândirea creştină). 

Gândirea eshatologică şiită (termenul  grec eshaton este sinonim cu raj’ ah) condiţionează 

cunoaşterea, de relaţia cu îngerii mediatori. Îngerul mesager- ruh transformă cunoaşterea- ilm 

într-un act epifanic, al cărui organ de percepere se află în inimă. În creştinism, mistica inimii 

are un rol fundamental în redefinirea capacităţilor cognitive prin unio mistica. În şiism, 

cunoaşterea mistică (ma’ arifat qalbiya) este intermediată de Qalam- îngerul mediator.18 

Gândirea eshatologică a lui Abunaser are şi influenţe aristotelice, în comentariul asupra 

distincţiei între „ceea ce este” (esenţa, mahiyyah) şi ceea ce există (huwiyyah, fiinţa ca stare a 

realităţii). Aşadar, ousia aristotelică este sinonimă cu mahiyyah19. 

Abolirea limitelor ontologice şi ideea unicităţii existenţei- wahdat wudjud  este respinsă 

de islamul ortodox. Tawhid- unio mistica în sufism este exprimată în secolul al X-lea, prin 

formula lui Al Halladj- ana-l-Haqq (Eul meu este Dumnezeu). Abolirea limitelor ontologice- 

tashbîh a fost însă respinsă sub acuzaţia că ar contesta monoteismul islamic20 . 

Asemănări cu doctrina lui Al Halladj prezintă şi gândirea mistică a lui Muhyi ad-Din Ibn 

Arabi. Unirea transcendenţei divine– lâhut, cu natura nedivină- nâsut este modalitatea prin 

                                                 
13Ioan Petru Culianu, Experienţe ale extazului, Editura Nemira, Bucureşti, 1998, p. 48-67.  
14 Moshe Idel, Perfecţiuni care absorb. Cabala şi interpretare, Editura Polirom, Iaşi, 2004, p. 266-271. 
15 R. Rus, op. cit., p. 118-125. 
16 Ioan Damaschin, Dogmatica, Editura institutului Biblic şi de Misiune al BOR, Bucureşti, 2001, p. 23-24. 
17 R.Rus, op. cit, p. 188-189. 
18 H. Corbin, Histoire de la philosophie islamique, Paris, 1964, p. 79. 
19 Aristotel, Metafizica, Editura Iri, Bucureşti, 1996, cap. V, 7. 
20 R. Rus, op. cit.,p.309. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:28:53 UTC)
BDD-A22047 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 867 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

care misticul afirmă existenţa unei realităţi unice, care coincide cu existenţa Creatorului = 

monism existenţialist- wahdat al-wudjud, fuzionism- ahl al- Ittihîd21. 

Termenul fanâ este utilizat pentru a defini depăşirea limitei dintre efemer şi veşnic, 

sfârşitul drumului mistic22. 

Teoria avicenniană despre cunoaştere se prezintă ca o angelologie. Actul ktisiologic este 

rezultatul gândirii divine de sine, gândire echivalentă cu prima emanaţie şi cu seria celor zece 

inteligenţe heruvimice- karûbîyun şi a sufletelor celeste posesoare ale Imaginaţiei în stare 

pură23. Din a zecea Inteligenţă- Ingerul cunoaşterii, emană sufletele umane. Orice act de 

cunoaştere uman este rezultatul intervenţiei acestei inteligenţe active- Aql fa’’âl, nous 

poietikos24. 

În secolul al XII-lea, filozofia Ishrâkî propune o schemă a lumii bazată pe un număr 

nelimitat de ipostaze angelice, lumini pure, rezultat al influenţei zoroastriene. Ele sunt 

împărţite ierarhic în două ordine: îngerii supremi şi sufletele Seniorilor speciilor- arbâb al-

anwâ.  Sub influenţa gnozei zoroastriene, filozofia Ishrâkî combate peripatetismul şi 

neoplatonismul care limitau numărul intelectelor sau ipostazelor divine la 10, pleroma 

zoroastriană fiind mult mai complexă.25 

Universul luminilor primordiale este ordonat într-o ierarhie descendentă din Nur al-

anwâr-Lumina luminilor. Sohravardî (1155-1191) o numeşte Ordinul longitudinal -tabaqat 

al- Tûl. Emanatismul de tip ishrâkî prezintă sinilitudini cu teoria arhetipurilor platoniciene şi 

cu angelologia zoroastriană. Ingerii-Izad şi Arhanghelii-arhetipuri sunt desemnaţi cu 

substantivul iranian Espahbad- hegemon.26 Între universul angelic al luminilor-Rûhâbâd şi 

universul material- barzakh se află cerul stelelor fixe. Schema universului are patru trepte:  

1. lumea inteligenţelor heruvimice -tabaqat al- tul;  

2. lumea sufletelor celeste şi omeneşti- Malakût; 

3. lumea sferelor celeste şi elementelor sublunare- Molk ;  

4. mundus imaginalis- âlam al-mithâl, care face trecerea către lumea sensibilă, şi în care 

se află cetăţile mistice Jabalqâ, Jâbarsâ şi Hûrqalyâ27. 

                                                 
21 Ibidem, p. 312-313. 
22Ibidem,  p. 323. 
23 H. Corbin, op. cit, p. 203. 
24 Ibidem, p. 204-205. 
25 Ibidem, p. 326. 
26 Ibidem, p. 247. 
27 Ibidem, p. 249. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:28:53 UTC)
BDD-A22047 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 868 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Reacţia la emanatismul falsafa a fost doctrina tawhid-despre unitatea şi unicitatea lui 

Dumnezeu care propune o concepţie statică despre Fiinţa Divină . Gândirea apocaliptică 

tawhid are fundamente politice clare: mântuirea este rezervată exclusiv celor ce respectă 

shariah28. 

În creştinismul bizantin relaţia lăuntrică cu divinul este exprimată prin termenul grec 

εὐλάβεια.29. Mistica creştină accentuează contrastul dintre puterea divină şi sentimentul stării 

de creatură, dar este o mistică a unităţii. 

 Εὐλάβεια ar putea fi înţeleasă ca dorinţa continuă de unire mistică cu Dumnezeu. Ea 

presupune infinitul preludiu al epectazei. Termenul, aparţinând Sfântului Grigorie de Nyssa 

desemnează depăşirea continuă a naturii umane, ascensiunea spirituală fără sfârşit. Epectaza 

este sinteza interiorizării şi extazului neîncetat. În acest efort, Dumnezeu este interior omului 

în unire- εὐλάβεια, şi exterior, transcendent în fiinţa sa. Termenii εὐλάβεια şi ἐπεκτὰσις 

definesc relaţia dintre infinitul în mişcare (natura umană), şi infinitul în fiinţă (Dumnezeu). 

Εὐλὰβεια , dorinţa de unire este în termeni capadoccieni soluţia transformării sentimentului 

de creatură în sentimentul de participare la divin, care dilată natura umană şi creşte dorul de 

Dumnezeu. 

 Aşadar, epectaza presupune un aspect de stabilitate, de participare a sufletului la divin, 

dar şi un aspect de mişcare infinită, de orientare continuă către Dumnezeu, care depăşeşte 

timpul, vizând eternitatea30. Acest paradox al mişcării stabile transformă dependenţa de 

Dumnezeu într-un raport de reciprocitate între Dumnezeu şi om, de disponibilitate reciprocă, 

în care însă sunt respectate limitele ontologice şi gnoseologice. 

 Ambele sisteme de gândire, atât cel creştin bizantin cât şi cel arab islamic 

demonstrează existenţa a două modalităţi de construcţie a imaginalului, determinate de două 

niveluri ale conştiinţei colective: nivelul alegoric şi nivelul tautogoric. Dacă la nivelul 

alegoric se pot produce împrumuturi, influenţe rezultate din întâlnirea între paradigme 

religioase diferite, gândirea tautogorică reprezintă dovada originalităţii în elaborarea unor 

modele de spaţializare metafizică. Ea se caracterizează printr-o schematizare de tip mitologic, 

necesară pentru a atenua teama legată de itinerariul anodic al sufletului, după moarte31.  

În doctrina islamică tawhid, conceptul tanzih defineşte îndepărtarea extremă a lui Allah de 

realitatea contingentă, care devine un reflex al Divinităţii. Principiul axiomatic al unităţii şi 

                                                 
28 R.Rus, op. cit., p. 66-67. 
29 Hb 5,7;12,28; Luca 2,25; Act. 2,5; 22,12. 
30 Marius Telea, Antropologia Sfinţilor Părinţi capadoccieni, Deva, 2005, p. 68-72. 
31 Georges Gusdorf, Mit şi metafizică, Editura Amarcord, Timişoara, 1996, p. 22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:28:53 UTC)
BDD-A22047 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 869 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

unicităţii divine a determinat crearea a doi poli filosofici în tawhid: Tashbīh, conform căruia 

lumea poate fi reintegrată în realitatea divină şi Tanzīh, doctrina transcendenţei divine32. 

Atributul unităţii divine implică indivizibilitatea acesteia- ahadiya. Termenul ahadyia este 

cvasisinonim cu termenii creştini nicaeo-calchedonieni achoristos şi asughytos (neîmpărţit şi 

nedespărţit) referitori la perihoreza divină. Atributul unicităţii funcţionează  ca un „conţinut 

pozitiv al oricărei distincţii”33, înlocuind astfel speculaţiile filosofice privind limitarea, 

circumscrierea în materie, scindarea esenţei divine (adh-dhat). 

Creaţia ex nihilo echivalează în doctrina tawhid cu „croirea” lumii din neant- ʹudum. 

Udum este conceptul care defineşte non-manifestarea divină, virtualitatea. Khalaka, acţiunea 

de a creea (ί în varianta greacă creştină34) este sinonimă cu a măsura, (skhoinon 

geometrikon din metafora veterotestamentară35, verbul hemetereo din Isaia 40, 12) a delimita 

(έa determina – ta ʹayyun Khalq (ktisis) se referă la transformarea virtualului în 

real. 

În ktisiologia sufită, lumina (an- Nūr37) şi spaţiul (al- urd38) simbolizează Fiinţa şi 

Posibilitatea (al-haba39). Impulsul proodic divin, definit cu termenii al-fayd, tajallî (iradiere), 

afada40 nu diminuează posibilităţile esenţei divine de a se determina pe ea însăşi, doctrina 

fiind similară cu cea neoplatoniciană41. Termenul sufit kamal- infinit divin este sinonim cu 

aforismenos- infinitul pozitiv dionisian, în care conceptul de limită (peras, al-hadd)42 este 

anulat. 

În Islam, creaţia este reînnnoită în fiecare clipă, deoarece fluxul fiinţei divine (fayd,43 

sinonim cu hyma44 neoplatonică şi apechema creştină45) este neîncetat. Creaţia continuă este 

consecinţa supraabundenţei fiinţei divine, care se manifestă în esenţele limitate. Fluxul divin 

continuu este exprimat de imperativul kun (să fie!), porunca creatoare46. 

                                                 
32 Titus Burckhard, Doctrinele esoterice ale Islamului, Editura Herald, Bucureşti, 2008, p. 75-78. 
33 Ibidem, p. 79. 
34 Matei 19, 4; Marcu 13, 19; Rom 1, 25, etc. 
35 A. Bailly, Abrégé du dictionnaire grec-français, Paris, 1928, p. 848. 
36 Luca 5, 9. 
37 Coran XXIV, 35; Titus Burckhard, op. cit., p. 178. 
38 Ibidem, p. 123. 
39 Ibidem, p. 103. 
40 Titus Burckhard, op. cit., p. 86, 95. 
41 Peter S. Groff, Oliver Leaman, Islamic Philosophy, Edinburgh University Press, Edinburgh, 2007, p. 33. 
42 Ibidem, p. 99, 100, 131. 
43 Ibidem, p. 33. 
44 A. Bailly, op. cit., p. 969. 
45 Ibidem, p. 92.  
46 Coran XXXVI, 81. Titus Burckhardt, op. cit., p. 96. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:28:53 UTC)
BDD-A22047 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 870 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Universul (al-Kawn), spaţiul divin infinit (al-Jabarut) este ierarhizat în trei niveluri: 

lumea spirituală (alam al- arwah, al- Malakut), lumea imaginaţiei (alam al- mithal, alam al-

khiyal47), care include paradisul şi infernul, şi lumea fizică (alam al- ajsam)48. 

Ibn Arabi utilizează metafora centurii de smarald, (stereoma creştină49) pentru a sugera 

ideea de graniţă între lumea fizică şi lumea arhetipurilor. Cetatea perfectă- Hurqalya este un 

spaţiu al cunoaşterii imaginative- ālam al- mithāl50. În persană, termenul care numeşte acest 

metaspaţiu este Nā-Kojā-Abād- un teritoriu imposibil de localizat, aflat la limita universului 

sensibil51. 

 

BIBLIOGRAFIE: 

Aristotel, Metafizica, Editura Iri, Bucureşti, 1996 

Bailly, Auguste, Abrégé du dictionnaire grec-français, Paris, 1928 

Burckhard, Titus, Doctrinele esoterice ale Islamului, Editura Herald, Bucureşti, 2008 

Groff, Peter, S., Leaman, Oliver, Islamic Philosophy, Edinburgh University Press, Edinburgh, 

2007 

Corbin, Henry, Histoire de la philosophie islamique, Paris, 1964 

Corbin, Henry, Istoria filosofiei islamice, Editura Herald, Bucureşti, 2005 

Culianu, Ioan, Petru Experienţe ale extazului, Editura Nemira, Bucureşti, 1998 

Davy, M. M., Enciclopedia doctrinelor mistice, II, Editura Amarcord, Timişoara, 1998 

Florenski, Pavel, Stîlpul şi temelia adevărului, Editura Polirom, Iaşi, 1999 

Gusdorf, Georges, Mit şi metafizică, Editura Amarcord, Timişoara, 1996 

Idel, Moshe, Perfecţiuni care absorb. Cabala şi interpretare, Editura Polirom, Iaşi, 2004 

Rus, Remus, Istoria filosofiei islamice, Editura Enciclopedică, Bucureşti, 1994, 

Telea, Marius, Antropologia Sfinţilor Părinţi capadoccieni, Deva, 2005. 

 

                                                 
47 Peter S. Groff, Oliver Leaman, op. cit., p. 69. 
48 Ibidem, p. 93. 
49 Ezekiel, 1,23. 
50 Ibidem, p. 60. 
51 Termenul sinonim în gândirea creştină este Empireea; P. Florenski, Stîlpul şi temelia adevărului, Editura 

Polirom, Iaşi, 1999, p. 13-51. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:28:53 UTC)
BDD-A22047 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

