
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

724 

 

RELIGIOUS FORMS GENERATED BY THE RELATIONSHIP BETWEEN EROS AND 
THANATOS IN CEZAR IVĂNESCU’S POETRY 

 
Valeria CIOATĂ 

“Petru Maior” University of Târgu-Mureş 

 

 

Abstract: This paper investigates the way Cezar Ivanescu combines, in his poetic work, eros 

and thanatos: love and death. As the poet deciphers the life, he understands the complex way 

in which the two terms intertwine. His perspective is a unique set of values that contains 

paradoxical trends of thought such as: Buddhism, Christianity, reincarnation, enstasis, 

byzantine extasis, medieval courtship rituals, maidens, and knights, all these things coexist in 

an imaginary city called Baaad. The central symbol of Cezar Ivanescu`s creation is the fruit 

of matter. This fruit is seen as a spiralled out of control way in which matter reproduces 

perpetuating the cycle of reincarnation. The image of the sacred is complex. One of the 

images of the sacred in Cezar Ivanescu`s poems is that of the Virgin Mary. Her image 

contains elements of sanctity and elements of sensuality. She is seen as a proud maiden and 

capricious lover. The poet places himself at her feet in a gesture of adoration, worship 

combined with sensual love. He is completely dependent on her gestures. In other texts the 

poet creates the image of his wife compared with Rachel from the Book of Genesis in the 

Bible. This image overlaps the image created by the Christian poet Tertullian in the poem Ad 

uxorem (To my wife). The poet`s desire is to capture the complexity of life in all its glory 

mixing love with life and death and with many belief systems. 

 

Keywords: Eros, thanathos, reincarnation, Christianity, worship. 

 

 

Lirica lui Cezar Ivănescu îmbină într-un mod unic elementele religiilor orientale, cum 

ar fi credința în reîncarnare, relația enstază/ extază, cu cele ale creștinismului alături de 

elemente ale tradițiilor românești. Perspectiva operei poetice a lui Cezar Ivănescu este aceea a 

erosului urmat deîndată de thanatos. „Trăsătură particularizantă: poemele sale reprezentative 

invită prompt la lectură, după cum se și lasă ascultate; concomitent, acționează la el (ca la alți 

moldoveni) dedemultul și departele, de unde o scenografie plasticizantă (turnuri, cavaleri, 

castelane), reverberații, ceremonii și simbolisme, invariante și ecouri cu tente patetice 

înlesnind înscrierea în trans-temporal. Frapează indicatori ai misterului, vibrații introducând 

în hinduism, în apocalipsă ori în diverse medievalități; un extatism de tip bizantin coexistă cu 

tumultul modern al priveliștilor lăuntrice. Privirile evocatorului în transă merg admirativ spre 

câte un «grande» hispanic, spre vreun principe toscan ori spre vreun înțelept oriental; el însuși 

devine Don Cezar – ca într-un lamento cu acest titlu (la moartea unei fetițe de unsprezece 

ani). Smerenie și iactanță diferențiază un personaj complicat, cu zeci de măști, anxios, 

afectuos și lucid, asediat de dubii. Poetul, în totul, este imaginea fidelă a omului.”1 După cum 

se poate vedea din citatul redat mai sus, omul Cezar Ivănescu este alcătuit dintr-o serie de 

paradoxuri combinate ca într-un colaj. Toate aceste paradoxuri se oglindesc în lirica sa 

alcătuind un fel singular de a percepe, înțelege și interpreta lumea.  

Mai multe texte din prolificul volum La Baaad se pretează la interpretări care au în 

vedere interferența dintre culturi. Copilăria lui Ario Paradis „! ca să-mi descopăr fața din 

tristețea/ din groaza de-a o fi pierdut pe-aceea/ numită Nenumita// tu, du această cruce cu 

                                                 
1 Constantin Ciopraga, Cezar Ivănescu – neliniști și mitologii, în Daniel Corbu, Cezar Ivănescu în amintirile 

contemporanilor, Ed. Pinceps Edit, Iași, 2012, p. 48 – 49; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 05:00:47 UTC)
BDD-A22024 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 725 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

trupul tău cel alb/ (ce drag mi-a fost, ce drag mi-e încă, Doamne!)// cum ai lua un lucru de 

nimica/ un vas lipsit de trebuință/ ori cum ți-ai strânge păru-n agrafe// fără să bagi de seamă/ 

ia-mi viața/ și mi-o poartă// vorbind cu ea de mine/ cu gura ta – fă iar/ de frăgezimea gurii 

tale// să atârne viața mea/ Maria, – / că-s un mort!”  

În acest text se îmbină senzualismul cu religiozitatea. Adresarea directă are un desti-

natar precis: Maria. Din aluziile hieratice putem ghici că Maria din poemul lui Cezar Ivănescu 

este cea din Biblie. Crucea se referă la un destin care trebuie împlinit, așa cum Iisus a avut 

nevoie de ajutor pentru a-și duce crucea pe Golgota, așa are nevoie și poetul. Aluziile corpo-

rale fac trimitere la senzualitatea feminină. Poetul se cere a fi dezlegat de purtarea crucii pro-

prii și îi cere iubitei sale să o preia ea, asumându-și destinul poetului. Preluarea, în mod 

conștient, a acestui destin, a acestei cruci, nu pare a presupune vreun efort: „cum ai lua un 

lucru de nimic/ un vas lipsit de trebuință/ ori cum ți-ai strânge păru-n agrafe// fără să bagi de 

seamă/ ia-mi viața/ și mi-o poartă// vorbind cu ea de mine”. Ideea centrală poate fi interpretată 

în felul următor: mântuirea nu se poate obține decât dacă cineva (adică o persoană) din 

transcendență ia asupră-și destinul uman. (Așa a făcut Iisus Hristos, din acest motiv s-a 

întrupat). Acceptarea firii omenești de către Iisus Hristos este simbolizată în icoanele 

bizantine de tip Iisus Pantocrator prin cromatica vestimentației: haina de dedesubt care 

simbolizează firea dumnezeiască are culoarea roșie, în timp ce haina de deasupra, care 

simbolizează firea umană, are culoarea albastră. În schimb, în icoanele Maicii Domnului 

cromatica este inversată deoarece Fecioara Maria are fire omenească peste care îmbracă firea 

dumnezeiască odată cu mutarea sa la cer. Imaginea prelucrată în poezia lui Cezar Ivănescu 

prezintă un soi de rugăciune a omului către Maica Domnului pentru ca aceasta să preia de la 

ființa umană firea ca și cum ar lua un lucru de nimica. Omul se situează față de Maica 

Domnului pe poziția unui îndrăgostit care depinde de orice cuvânt al iubitei sale: „fă iar/ de 

frăgezimea gurii tale// să-atârne viața mea/ Maria, –/ că-s un mort!”. Condiția umană este 

moartea, de aceea poetul este un mort. Izbăvirea de moarte este scopul rugăciunii. Moartea 

este Nenumita, o temă recurentă la Cezar Ivănescu. Despărțirea de moarte duce la tristețe 

deoarece moartea e singura condiție cunoscută de ființa umană. Adevărata față a omului se 

întrevede doar după eliberarea de tristețea cauzată de absența morții. Absența thanatosului 

trebuie înțeleasă ca lipsa repaosului etern la care se gândea Mihai Eminescu. Această absență 

e o reinterpretare a reîncarnării. 

O altă interpretare are în vedere iubirea erotică lipsită de hieratizare. Îndrăgostitul își 

leagă destinul de cel al femeii adorate pentru care nu presupune niciun efort să-i acorde puțină 

atenție adoratorului său. Pentru el, acest mic gest al ei este aducător de mântuire. Singura 

posibilitate de a accede la fericire pentru acest îndrăgostit este să atârne de fiecare cuvânt al 

iubitei sale, când această dependență încetează poetul se acoperă cu tristețe și groază. Iubita 

este moartea care își preia destinul fiecărei ființe umane. În acest ritual de curtare a domniței 

poetul se situează în ipostaza unui cavaler care își curtează iubita de sub balconul turnului. 

Sunseri „! Sunt seri, doar știi, Doamne/ dă-mi și mie-acea pace-a trupurilor/ tinere pe 

drumuri/ în cupola fragedă-a imensității/ călăuziți de acele nimicuri enorme/ în acea durată 

care singură se sărută/ de-atâta mulțumire/ dă-mi și mie-acea siguranță criminală/ cu care sân-

gele îmi curge val pe gură!” 

Forma textului e aceea a unei rugăciuni, implorarea divină are drept scop găsirea păcii 

interioare. Trupurile tinere aflate pe drumuri par să aibă acea pace mult căutată de poet. Tine-

rețea este o vârstă a marilor proiecte și a tuturor posibilităților. Planurile tinereții sunt puse în 

practică datorită unei siguranțe (și a unei inconștiențe) specifice vârstei. Călătoria este un 

simbol al vieții (al marii treceri). Lipsa de îndoială, specifică tinereții, se pierde odată cu 

trecerea timpului. Timpul care macină oasele aduce și o altă viziune asupra existenței. 

Nuanțele devin mai evidente și certitudinea se estompează. Sângele curgând val pe gură este 

un semn al bolii, prin urmare, poetul se situează pe sine în opoziție cu aceste trupuri tinere, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 05:00:47 UTC)
BDD-A22024 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 726 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

pline de pace și încredere în propriile forțe. Curgerea sângelui poate fi înțeleasă și ca o 

scurgere a vieții din trupul care rămâne, astfel, vlăguit. Dacă sângele este văzut ca spirit, 

scurgerea sa semnalează instalarea morții și intrarea în același cerc vicios al reîncarnării. 

Tinerii se lasă călăuziți de nimicuri enorme deoarece, datorită lipsei de experiență, cad în 

plasa unor credințe false. Odată cu instalarea maturității, trupul se debilizează, în schimb, 

apare discernământul care ajută la separarea macului de nisip adică, separarea adevărului de 

minciună. Cupola fragedă-a imensității sugerează fragilitatea vieții, în general, și a tinereții, 

în special. Doar trupurile sunt tinere, sufletele sunt bătrâne, tinerețea trupurilor determină 

alegerea unor căi greșite. 

 Rodul este un simbol central al poeziei lui Cezar Ivănescu. Pentru poet  rodul, adică,  

materia care se propagă mai departe crescând, devine un fel de a descifra lumea perisabilă 

fără încercarea de a se refugia din această perisabilitate a materiei. În alcătuirea materiei el 

vede atât viața cât și moartea, viziune care nu îl sperie deoarece se simte prezența unui 

amestec de putreziciune și divin. Viața și moartea se conțin una pe cealaltă și se subînțeleg. În 

poezia baladescă se găsesc și elemente religioase care apar și în poezia populară. În plus, 

Nicolae Manolescu sesizează o asemănare între volumul Muzeon și Fratele Nostru Soarele a 

lui Francesco d`Asisi.2 Imaginea femeii e una ambiguă: avem pe de o parte femeia-lume care 

pângărește inocența și pe de altă parte imaginea fecioarei, cele două imagini suprapunându-se 

în crearea unei singure ființe.  

Pe de altă parte, rodul poate fi interpretat drept o ciudată îngemănare între eros și 

thanatos așa cum observă Marie Bonaparte: „Una din trăsăturile cele mai constante ale lui 

Eros e că îl târăște după sine pe fratele său Thanatos.”3 Rodul este propagarea necontrolată a 

materiei cu ajutorul senzualismului și al reîncarnării. „Într-atât iubirea cheamă necontenit 

moartea, încât departajarea devine cvasi-imposibilă. Acționând într-un simultaneism 

inextricabil, radical, cu antecedențe în straturile ascunse ale Eului însingurat, forța lor de 

contrasens deconcertează, devastează și marchează. Angelicele frumuseți dantesco-

petrarchiste licăresc în depărtări; sunt niște idealități pan-umane. Enigmaticele fete de la 

Baaad, cu nume neobișnuite (ca la Dimitrie Stelaru) – Stribii, Mii, Magnoline, Briene, 

Rimaya, Ilen, Lo (lita), Dora, Sakti - , apariții vibratile, hieratice, nu atenuează conștiința 

finitudinii; ca atare, discursul liric se clatină sub arcul lucidității în alertă. Pe scurt, 

contemplatorul de la Baaad, nereținut încorporează ipostaze ale iubirii din toate timpurile și 

din toate spațiile, punând în pagină, spiritul lui Denis de Rougement (din Les mythes de 

l′amour), afecțiune dezinteresată (agapé), iubire gingașă (storge), dar și dorință (pathos). 

Psihanalizabil, erosul acesta agitat, motiv de confesiune zigzagată, sfârșește într-un miraj 

romantic plurifuncțional, miraj rezumabil în ideea de demonic carnal-spirituală.”4 

Da capo „! tu care nu crezi în existența eternă a morții/ fiindcă nu ai destulă viață ca să 

poți muri/ tu care nu crezi în existența poemului/ ca unică revoluție a sângelui/  – pregătește-te 

să-ți tai beregata/ și vei simți/ cum intri în acel val gâlgâitor/ a cărui tinerețe-i/ bătrânețea fără 

de moarte/  – scrie-ți cu sângele-ți/ și vei înțelege/ că sângele-i spirit!” Existența eternă a 

morții este o referire la reîncarnare, iar moartea din versul al doilea este extincția finală, 

ieșirea din ciclul reîncarnărilor. Numai intensitatea trăirii poate duce la o rupere a cercului 

morții și al vieții. Poemul este o cale de izbăvire: unică revoluție a sângelui. Sângele este 

simbolul spiritului și al vieții deoarece este dinamic și se pune în mișcare mai bine odată cu 

trăirile intense. Prin sinucidere se declanșează seria nesfârșită a reîncarnărilor. Abordarea 

invocației e concepută în scopul de a sublinia profunzimea convingerilor celui care vorbește. 

                                                 
2 Manolescu, Nicolae,  Istoria critică a literaturii române, Ed. Paralela 45, Piteşti, 2008; 
3 Marie Bonaparte, Chronos, Eros, Thanatos, 1953, apud Theodor Codreanu Cezar Ivănescu -  transmodernul, 

Ed. Princeps Edit, Iași, 2012, p. 81;  
4 Constantin Ciopraga, op. cit., p. 52 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 05:00:47 UTC)
BDD-A22024 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 727 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Imperativul are rol persuasiv, un fel de dacă nu mă crezi, încearcă pe pielea ta și vei vedea că 

am dreptate. Tinerețea și bătrânețea se confundă nemaiputând fi despărțite. Tinerețea trupului 

nu mai este tinerețe deoarece este bătrânețe a sufletului. Imortalitatea este o condiție primară a 

sufletului.  Acel val gâlgâitor se vrea a fi, fără îndoială, nesfârșitul lanț al reîncarnărilor. 

Apocalipsis cum figuris „! nu pot să spun că-am fost/ nemulțumit de legătura noastră,/ 

era perfectă în atâtea privințe/ dar începea cu gustul sfârșitului./ memoria o ține și o 

expulzează/ cu acea spaimă fatală/ de lucrurile ultime și definitive./ bezmetici ca-ntr-un 

ciclotron/ nu aveam vreme să numim/ iubirea moartea decât iubi-oarte/  eram întru atât fără 

speranță/ fără urmare fără niciun rost/ că totu-ncremeni-n-afara vremii/ într-un adagio fără 

capăt/ plânsoare zugrumată lent/ dintr-o bucată care-i zice/ Apocalipsis cum figuris!”  

Sfârșitul unei relații amoroase este înfățișat sub forma unei apocalipse. Titlul face 

aluzie la lucrarea lui Albrecht Dürer, dar schimbă subiectul. Iubirea începe cu gustul 

sfârșitului, deci este un amor sortit eșecului, deși nu pot să spun că-am fost nemulțumit de 

legătura noastră. În acest text (ca în multe altele scrise de Cezar Ivănescu) iubirea se 

contopește cu moartea. Poetul inventează un cuvânt nou pentru acest sentiment iubi-oarte. 

Poemul este asemănat cu o bucată muzicală (mai exact termenul adagio se referă la prima 

parte dintr-un balet care constă într-un duet și este executată pe o muzică lentă). Folosirea 

termenului adagio are dublu sens: are în vedere atât tempoul lent, cât și cuplul care dansează. 

Relația de iubire este văzută ca un pas de deux. Moartea și iubirea se succedă într-un mod 

rapid, ca în spiralele unui ciclotron. Și cei doi pot fi văzuți unul simbolizând iubirea celălalt, 

moartea și din legătura lor reiese noul sentiment iubi-oarte. Acest tumult al trăirii lasă ființa 

cu un gust al inutilității și al lipsei de speranță: eram întru atât fără speranță/ fără urmare 

fără niciun rost. Timpul încetează a-și mai exercita influența asupra cuplului și cei doi rămân 

suspendați într-un adagio fără capăt.  

Într-o interpretare secundară, iubita poetului poate fi însăși moartea de care se desparte 

prin ruperea cercului neîncetatelor reîncarnări. În toată opera sa este prezentă moartea, 

legătura cu ea este până la un punct de neînlăturat. Gândul la moarte îl însoțește pe Cezar 

Ivănescu la fel cum îl însoțește pe monahul ortodox. În loc să privească la sânul iubitei, poetul 

se preocupă de moarte. Acest gând nu este unul suicidar, ci meditația asupra morții încearcă 

să ducă la depășirea acesteia, însă în opera lui Cezar Ivănescu (cel puțin în această fază a 

creației sale) moartea nu poate fi depășită, ea constituie doar un adagio fără capăt încremenit 

în afara vremii. Moartea e pentru poet o iubită de care vrea să se despartă, dar nu prea 

reușește. 

Ad uxorem „! dormi tânără carne/ în suflet decât carnea mai tânăr/ suflet al Rahilii 

mele/ ce mâna nu ți-l poate atinge/ somnul tău e mai lin/ ca al morților ce ne-au părăsit/ (și 

acei care ne părăsesc arată/ că nu au simțit pentru noi/ îndestulă iubire)/ somnul tău e mai 

curat/ și mai adevărat ca al lor/ căci în el poți visa-ntreg/ visul morții./ crești, crinul meu,/ 

atâta duhoare/ și singurătate a morții/ să aibă un sens!” 

Referința la filosoful creștin Tertulian (care a compus două scrisori dedicate soției sale 

în care descrie frumusețea vieții conjugale în concepția creștină) este transparentă încă din 

titlu; alte referințe la creștinism apar și în text: Rahila este soția cea iubită a lui Iacov. Iubirea 

este, deci prezentă în relația amintită. Carnea e văzută, în timp ce sufletul nu poate fi atins. 

Remarca din paranteză este un semn de extrem egoism în viziunea lui Friedrich Michael5, pe 

bună dreptate – a vedea în dispariția de pe lume a rudelor drept un semn de ne-iubire față de 

noi înșine e dovada supremă de egoism. Somnul devine un alt simbol al morții, el conține – în 

visul său – întreaga putere a acesteia. 

                                                 
5 Michael, Friedrich – Experierea enstazei în poezia lui Cezar Ivănescu, 

http://tiuk.reea.net/index.php?option=com_content&view=article&id=2847 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 05:00:47 UTC)
BDD-A22024 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 728 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Se poate foarte ușor observa că de-a lungul operei sale, poetul manifestă o predilecție 

pentru câteva teme: viață – moarte – iubire. „creând un univers din câteva teme și obsesii 

generale ale liricii, poetul îl aprofundează continuu, îi extrage structura de adâncime ținând 

cumpănă dreaptă între sentiment și idee, între abstract și concret. Pornind ori lăsând impresia 

că pornește de la o situație concretă, poezia este susținută permanent de o tensiune către 

categorial. Antifraza ascunde frecvent concepte, simboluri mitice, aluzii la situații și figuri 

arhetipale. Referințele livrești se pot detecta la tot pasul, o elegie poate fi, de pildă, o 

consacrare a unui topos binecunoscut…”6 

Rod „! și –această biserică sub care/ pământul e roșu ca o țară de raci/ nimeni n-o 

poate rupe ca pe/ un măr, deși-n ea-i/ mai multă liniște ca-n/ miezul mărului:/ dar numai li-

niștea-i oare/ împărătiță în absoluta/ rotunjime?” 

Biserica e rotundă ca un simbol al perfecțiunii, dar nu poate fi divizată așa cum un măr 

poate fi rupt în jumătăți. Acest spațiu sacru nu se află undeva pe pământ, ci în adâncul 

sufletului, un topos ireductibil și indivizibil. Mărul e o referință abstractă la interdicția 

originară din paradis. Rotunjimea e un simbol al perfecțiunii (sfera). Pământul este roșu din 

cauza sângelui care e spirit, dar și ciclu nesfârșit de reîncarnări. Țara de raci este o metaforă 

care are în vedere reîncarnarea, aceasta fiind înțeleasă ca o eternă reîntoarcere pe acest 

pământ, sufletele regresează în permanență, înaintarea în timp nu duce la o înțelegere mai 

profundă a existenței și nici la găsirea unei soluții în ceea ce privește moartea. Biserica e un 

simbol al nirvanei (ruperea cercului încarnărilor) sau biserica sugerează și spațiul intim din 

inima omului care își trăiește enstaza în deplină liniște, rupându-se de restul lumii 

reprezentată de lumea de raci. Această biserică de pe acest pământ nu poate fi scizionată 

pentru că trebuie să aibă o legătură directă un fir roșu cu transcendența. Liniștea din biserică 

poate fi legată de isihie care înseamnă o liniștire a sufletului sau de pustietate. Întrebarea 

retorică din final arată că liniștea e împărătiță adică, e absolută, domnește, iar absoluta 

rotunjime sugerează perfecțiunea și feminitatea. (biserica e văzută ca mireasa lui Hristos). 

Întrebarea poate sugera că, în afară de liniște, în rotunjimea absolută poate domni și alt 

sentiment în afară de liniște. (Parcă poetul ar spune că trebuie să mai fie și altceva!). În spațiul 

din adâncul inimii se găsește moartea: în miezul mărului se află semințele care sunt sortite 

germinării, se știe că în lirica lui Cezar Ivănescu cea care rodește este moartea (moartea care 

se reproduce la nesfârșit prin naștere și reîncarnare). Nesiguranța exprimată de interogația 

retorică trimite spre experierea liniștii absolute.  

Enstaza este semnalată, chiar dacă nu e numită cu acest termen și de Marin Mincu: 

„La Cezar Ivănescu interiorizarea stării de durere apare purificată de orice urme retorice. 

Cezar Ivănescu își autocontemplă condiția umană individuală cu exultanță. Poemele lui par 

reîntoarceri ale lucrurilor spre sinele lor, dezvăluindu-le în stare genuină, umezite de 

afectivitate. Intuitiv, odată cu sentimentul trecerii, poetul simte palpitul vital, și-l trăiește 

intens. Aspirația erotică e permanentizată ca o cale de rezistență în fața morții.”7 

Copilăria lui Ario Paradis „! să se topească trupul râvnit ca untdelemnul/ să curgă-

ncet spre mine să-mi scalde carnea-n el/ ca sex matern să mă redea acum și-n ceasul morții 

mele// știu, acest trup schimbat ca untdelemnul/ e doar sărutul Morții ori al lui Dumnezeu/ cel 

care zilnic carnea ne-o suge spre-a fi singur// căci carne-n carnea noastră a fost și l-am gonit/ 

ca pe-un copil din pântec spre-a fi în lume singur/ acum și-n ceasul morții mele!” 

Trupul galben ca untdelemnul este un leit motiv al liricii lui Cezar Ivănescu. Corpul 

este interșanjabil datorită ciclului reîncarnărilor, prin acest proces, arheul poate ajunge să aibă 

trupul dorit. În sensul comun prin trupul dorit se înțelege ființa iubită. În acest caz trupul 

dorit nu înseamnă altceva decât asumarea altei vieți dintr-un șir infinit. Cele două sensuri 

                                                 
6 Alexiu, Lucian, Ideografii lirice contemporane, Ed. Facla, Timișoara, 1977, p. 108 
7 Mincu, Marin, Poezie și generație, Ed. Eminescu, București, 1975, p. 150; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 05:00:47 UTC)
BDD-A22024 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 729 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

menționate mai sus ne se exclud reciproc, dovadă stau versurile să se topească trupul râvnit 

ca untdelemnul/ să curgă-ncet spre mine să-mi scalde carnea-n el. Aluzia ultimă e aproape 

sexuală. Angajarea în reproducerea șirului încarnărilor aduce după sine o plăcere senzuală. 

Apropierea de moarte este semnalată prin culoarea galbenă, pe măsură ce înaintează în timp, 

trupurile se apropie de divinitate, se hieratizează. Acest proces este simbolizat prin culoare 

(galbenul este culoarea cerii – din care se fac lumânările − și a untdelemnului – ambele fiind 

folosite în biserică/ galbenul este și culoarea sfintelor moaște). Îmbătrânirea e văzută ca o 

topire a trupului pentru ca sufletul să poată deveni mai ușor vizibil. La fel cum lumânarea se 

consumă spre a lumina și trupul curge spre moarte. Odată cu venirea morții sufletul se naște 

din nou într-o altă viață, astfel moartea devine un sex matern. Moartea (cu majusculă) este 

cauzată de izgonirea lui Dumnezeu din noi, din carnea omului. Odată cu păcatul originar 

Dumnezeu a fost izgonit din trupul omului, iar alungarea omului din paradis nu a fost decât o 

consecință logică a refuzului omului de a-l avea pe Dumnezeu în sine. Dumnezeu zilnic 

carnea ne-o suge pentru a ne re-integra în ființa sa, pentru a realiza unirea dintre om și divin 

de dinainte de căderea în păcat. Momentul ultim al vieții este pomenit de mai multe ori cu 

formula din rugăciunea Născătoare de Dumnezeu: „acum și-n ceasul morții mele”. Această 

formulă are rolul de a-l plasa pe om în eternitatea relației cu Dumnezeu. Exprimarea spre-a fi 

în lume singur se referă la om deoarece este urmată de acum și-n ceasul morții mele. 

Dumnezeu nu poate fi singur pentru că el e o trinitate. Dumnezeu este singur în sensul că este 

unic – Iisus Hristos este numit  cel unul născut, dar și datorită faptului că omul nu vrea să-i 

urmeze calea spre paradis. Untdelemnul este un simbol, acesta ajută în slujba Sf. Maslu la 

ungerea bolnavilor cu scop tămăduitor. Un trup ca untdelemnul este sublimat, eliberat de 

elementul perisabil. 

Lirica lui Cezar Ivănescu suprapune sensurile, ambiguizând așa-zisul mesaj al textului 

poetic – iubirea este moarte, moartea este viață, iubirea apare în toate accepțiunile termenului, 

astfel încât opera se vrea complexă în încercarea sa de a captura sensurile existenței. 

 

Bibliografie: 

1. Ivănescu, Cezar, Muzeon, Ed. Eminescu, București, 1979; 

2. Ivănescu, Cezar, Fragmente din Muzeon, Ed. Cartea românească, București, 1982; 

3. Ivănescu, Cezar, La Baaad, Ed. Cartea românească, București, 1979; 

4. Ivănescu, Cezar, Cele mai frumoase poezii, Ed. Albatros, București, 1985; 

5. Codreanu, Theodor, Cezar Ivănescu – transmodernul, Ed. Princeps Edit, Iași, 2012; 

6. Corbu, Daniel, Cezar Ivănescu în amintirile contemporanilor, Ed. Princeps Edit, Iași, 

2012; 

7. Michael, Friedrich – Experierea enstazei în poezia lui Cezar Ivănescu, 

http://tiuk.reea.net/index.php?option=com_content&view=article&id=2847 

8. Mincu, Marin, Poezie și generație, Ed. Eminescu, București, 1975. 

 

The research presented in this paper was supported by the European Social Fund 

under the responsibility of the Managing Authority for the Sectoral Operational 

Programme for Human Resources Development , as part of the grant 

POSDRU/159/1.5/S/133652. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 05:00:47 UTC)
BDD-A22024 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

