
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

541 

 

“THE ROMANIAN POSTMODERNISM”: DICHOTOMIES UNDER DEBATE  
 

Bogdan RAŢIU 
“Bolyai Farkas” Theoretic Highschool, Târgu-Mureş 

 

 

Abstract: In this study we propose to debate some problems raised by the volume Romanian 

Postmodernism written by Mircea Cărtărescu: which is the motivation behind the binary 

approach of the critical text, a reproach  brought by the majority of essayists; what are the 

dominants of the critical consciousness of the author; and, last but not least, how much of the 

postmodernism theorized in the volume can be applied in his creation, through the rational-

imaginary dichotomy. We will bring into discussion the critical reception of the volume, but 

also  some associations and differences with the other theories of postmodernism analysed in 

specialized literature.  

 

Keywords: Romanian Postmodernism, romanticism, modernism , critical discourse, socio- 

cultural context . 

 

 

Postmodernismul românesc1 este un curent literar apărut în literatura română în anii 

’80. Bibliografia dedicată acestei paradigme cuprinde numeroase definiri, observaţii, asocieri, 

diferenţieri, abordări transdisciplinare, fiecare teoretician încercând să dea tonul unui curent 

paradoxal prin definire şi manifestare. În acest context, a mai aduce ceva nou în legătura cu 

definirea postmodernismului e aproape imposibil. Ne propunem, însă, să dezbatem câteva 

probleme care se ridică asupra volumului Postmodernismul românesc, realizat de Mircea 

Cărtărescu: (1) care este motivaţia ce stă în spatele abordării binare a textului critic, fapt 

reproşat de majoritatea eseiştilor; (2) care sunt dominantele conştiinţei critice a autorului; şi, 

nu în ultimul rând, (3) cât de aplicabil e postmodernismul teoretizat de autor în creaţia sa, prin 

dihotomia raţional-imaginar.  

Matei Călinescu, Mihai I. Spăriosu, Cristian Moraru, ca să-i numim doar pe românii 

din universităţile occidentale care resimt specificul literaturii noastre, apoi Gheorghe Crăciun 

cu volumul colectiv din 1994 sau majoritatea criticilor perioadei douămiiste, dedică o serie de 

studii, analize, eseuri prin care postmodernismul devine unul dintre cele mai teoretizate 

concepte culturale.  

Volum de istorie şi critică literară, Postmodernismul românesc, este un metadiscurs, 

un proiect dedublant faţă de literatura postmodernă românească. La rândul său, acest volum 

completează mimetic atitudinalul optzecist, devenind, acum, propriul nostru discurs-obiect. E 

un lanţ analogic interpretativ care mijloceşte cunoaşterea punctelor fundamentale ale 

postmodernismului.  

Volumul luat în discuţie este produsul unui act al narcisismului, al dorinţei de 

acaparare a cât mai mult din ceea ce tinde să fie sub propria semnătură. În cazul autorului, 

căutarea şi definirea postmodernismului românesc conduce la o identificare a certitudinii. 

                                                 
1 Jocul dublului poate fi determinat şi de afirmaţia: „postmodernismul înseamnă aproape totul (o variantă 

antifrastică a lui nimic)” în Magdalena Bedrosian et alii (coord), Dicţionarul general al literaturii române, 

Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 2006, p. 412. Eugen Negrici consideră că postmodernismul ca şi 

concept este în declin din cauza impreciziei termenului, a confuziei gnoseologice şi proliferării sensurilor 

devenind „totul şi nimic” şi a incapacităţii sale de a răspunde nevoii perioadei comuniste şi postrevoluţionare, cf. 

Iluziile literaturii române, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 2008, p. 169. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:31:47 UTC)
BDD-A22001 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 542 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Mircea Cărtărescu e un scriitor profesionist, conştient de schimbarea de paradigmă din 

Occident, realizând seminarii şi pregătire în domeniul postmodernismului2. 

Mircea Cărtărescu, prin volumul Postmodernismul românesc, încearcă poziţionarea 

caracteristicilor, formelor şi discursurilor literaturii postmoderne româneşti în memoria 

colectivităţii. Conştient fiind, că face parte din primul grup de studenţi care încearcă să 

concretizeze postmodernismul în literatura noastră, autorul dedică acestei paradigme culturale 

o definire amplă, o exegeză capabilă să ofere stabilitate generaţiei. 

În anii ‘80, conservatorismului cultural, promovat de discipolii lui Constantin Noica, i 

se opune postmodernismul românesc3, devenit un concept mai mult teoretizat decât acceptat şi 

utilizat de marea masă. Este un termen polimorf, înţeles fie în sensul de contemporaneitate 

(Andrei Pleşu), fie ca mit cultural (Monica Spiridon), un concept literar fără suport ideologic 

şi social (Mircea Martin) sau ca manifestare a unui decalaj între literatură şi societate (Sorin 

Alexandrescu) sau imaginea unui modern alienat (Horia Roman Patapievici). Termenul de 

postmodernism este utilizat pentru prima dată în revista Secolul 20, nr. 4 din 1978, în care 

sunt publicate texte din Donald Barthelme cu un studiu de Andrei Brezianu Post-modernii 

americani, o traiectorie spre viitor. Apoi este folosit în 1986 de Nicolae Manolescu, în cercul 

de critică literară de la Universitatea din Bucureşti, iar un moment definitoriu este apariţia 

numărului din Caiete critice din 1986, editat de Eugen Simion, Mircea Iorgulescu, Ion 

Bogdan Lefter, Damian Necula. Contextul definirii postmodernismului este unul ce are 

înrădăcinată dorinţa de vehiculare a conceptelor din Vest, dar, în acelaşi timp, o situaţie 

social-culturală specifică zonei de Est, definită de Caius Dobrescu prin duplicitate. 

Mircea Cărtărescu îşi prezintă punctul de vedere şi consideraţiile rezultate din 

cercetarea întreprinsă în trei părţi: Postmodernitatea ca experienţă ontologică, epistemologică 

şi istorică slabă, cuprinzând şase capitole, Postmodernismul: sfârşitul artelor sau un nou 

început?, dezvoltat în şapte capitole, cu o ultimă parte direcţionată Către un postmodernism 

românesc, alcătuită din paisprezece capitole. Capitolele sunt organizate deductiv, oferind un 

demers logic şi sigur, iar prin înlănţuirea teoreticienilor, se creează un metadiscurs al căutării, 

Mircea Cărtărescu devenind personajul propriei înfăptuiri. Neliniştea autorului se observă din 

metadiscursul critic; oricât ar părea de sigur pe sine, cristalizarea postmodernismului se face 

ritmic; dorinţa de lămurire şi de supravieţuire a acestei literaturi este realizată în tandem cu 

ritmul cunoaşterii şi al dezvoltării modalităţilor scripturale.  

Criticul Mircea Cărtărescu pare la prima vedere modern, folosindu-se de un model de 

gândire binar4, încercând să surprindă nuanţe, complexităţi, organizări multistratificate şi, 

până la urmă, să justifice existenţe5 opunându-se viziunii lui Ang Ien din 1996, care consideră 

că paradigma postmodernismului nu susţine caracterul binar specific unui discurs modern 

(modern - premodern, occidental - nonoccidental, prezent - trecut, emiţător - receptor, sine - 

                                                 
2 A se vedea Mircea Cărtărescu, „Postmodernity as a ‘weak’ ontological, epistemological and historical 

experience”, în Ştefan Borbély, Mircea Cărtărescu et alii., New Europe College Yearbook 1996-1997, Bucureşti, 

2000, pp. 93-128. 
3 Pentru mai multe detalii a se vedea Caius Dobrescu, Revoluţia radială: o critică a conceptului de 

„postmodernism” dinspre înţelegerea plurală şi deschisă a culturii burgheze, Editura Universităţii Transilvania, 

Braşov, 2008, pp. 250-253. 
4 Virgil Nemoianu, Postmodernismul şi identităţile culturale: conflicte şi coexistenţă, trad. de Laura Carmen 

Cuţitaru, postfaţă de Codrin Liviu Cuţitaru, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2011, p. 303; a se 

vedea şi Linda Hucheon, Poetica postmodernismului, trad. de Dan Popescu, Editura Univers, Bucuresti, 2002, p. 

43: „totuşi opoziţiile binare, care sunt de obicei etalate atunci când se scrie despre postmodernism – între trecut 

şi prezent, modern şi postmodern... – ar trebui probabil aduse în discuţie şi numai pentru că postmodernismul, ca 

şi retorica rupturii, numeşte şi constituie literalmente prpria-i identitate paradoxală” . 
5 Virgil Nemoianu, op. cit., pp. 303-304. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:31:47 UTC)
BDD-A22001 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 543 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

altul).6 Totuşi, prin această dualitate a eseului, autorul îşi anunţă caracterul postmodern, dacă 

e să ne alăturăm opiniei lui Virgil Nemoianu, şi analizând din perspectiva teoriei temperate, a 

unui curent clasicizat în Occident. Însă, din această dihotomie, se observă o dominantă a 

principiului intern de supravieţuire: întoarcerea spre ceea ce e o certitudine, spre ceea ce se 

poate cunoaşte comparativ sau prin balansul general - particular, abstract - concret, teorii - 

texte literare. 

În primul rând, discursul critic urmăreşte un model bine organizat al principiilor 

argumentării, fiind un demers de validare şi argumentare a postmodernismului. Este un 

discurs ce se vrea dialogic, vizând apariţia şi experienţa postmodernismului: 

 

„În literatura română chiar şi în condiţiile nefavorabile ale lumii comuniste, literatura 

postmodernă a luptat pentru legitimitate şi, după o experienţă underground de literatură 

alternativă, s-a impus, către 1980, ca literatură normală a vremii, destul de permisivă teoretic 

ca să înglobeze – alterându-le însă definitiv semnificaţia ideologică, pentru că 

postmodernismul nu este un eclectism – toate experienţele artistice ale modernităţii şi, in 

extremis, ale literaturii clasice de asemenea. Prin aceasta, sensul însuşi al culturii şi al 

literaturii ca profesii paradigmatice s-a modificat profund către un concept extensiv, de 

simultaneitate şi coplanaritate. Prin conceptul postmodern literatura română s-a re-sincronizat 

cu pulsul spiritual al lumii occidentale, democratice şi liberale, id est al lumii civilizate.”7 

 

Am extras întreg fragmentul final al tezei lui Mircea Cărtărescu pentru a sublinia 

coordonatele în jurul cărora s-a construit treptat edificiul teoretic al curentului. Structurile 

binare estetic - ideologic, anii ’80 - anii ’90, modernitate - postmodernitate, modernism - 

postmodernism, poezie - proză, diacronie - sincronie, individ - grup, cercetare - experienţă 

conduc spre căutarea cunoaşterii şi spre constituirea discursului. Lucid, reflexiv, sigur pe actul 

experimentării şi al exprimării, criticul Mircea Cărtărescu poziţionează destul de în faţă 

importanţa noului curent8, redând prin forţa conceptului de sincronizare, certificarea unei 

paradigme literare recuperatoare, salvatoare, care relativizează prin ironie şi, totodată, 

provoacă, şi determină la simultaneitate faţă de restul literaturilor.  

În cadrul volumului, autorul realizează o primă analiză a postmodernităţii, încercând 

să  surprindă câmpul cultural al ideilor postmodernităţii în funcţie de trei axe centrale 

(ontologic, epistemologic, istoric), iar apoi problemele modernităţii prin triada modern – 

modernitate – modernism. Într-o prezentare diacronică, pe urmele lui Matei Călinescu, criticul 

reface succint istoria modernismelor, definind  modernitatea, în spiritul criticului menţionat, 

ca fiind „o mutaţie culturală majoră care s-a produs o dată cu trecerea de la estetică a 

permanenţei, bazată pe credinţa într-un ideal de frumuseţe neschimbător şi transcendent, la o 

estetică a tranzitoriului şi a imanenţei, ale cărei principale valori sunt schimbarea şi noul”9. 

Descrierea evoluţiei conceptului începe din Evul Mediu (modernus/ antiqus), apoi în 

Renaştere prin opoziţia modern/ creştin, cu certurile dintre antici şi moderni din secolul al 

XVII-lea, iar apoi cu distincţia clasic/ gotic; clasic/ romantic, accentuând în perioada 

burgheză confruntarea dintre modernitatea burgheză, a progresului ştiinţific, social şi cea 

artistică, elistică, conservatoare. Ideea de modernitate o leagă şi de imaginea lui Charles 

                                                 
6Ang Ien, Living Room Wars. Rethinking Media Audiences for a Postmodern World, London and New York, 

Routledge, 1996, apud. Mihaela Constantinescu, Forme în mişcare. Postmodernismul, Editura Univers 

Enciclopedic, Bucureşti, 1999, p. 64. 
7 Mircea Cărtărescu, Postmodernismul românesc, ediţia a II-a, Editura Humanitas, Bucureşti, 2010, pp. 479-480. 
8 Eugen Negrici, op. cit., p. 169 consideră că postmodernismul ca şi concept este în declin din cauza impreciziei 

termenului, a confuziei gnoseologicie şi proliferării sensurilor devenind „totul şi nimic” şi a incapacităţii sale de 

a raspunde nevoii perioadei comuniste şi postrevoluţionare.  
9 Mircea Cărtărescu, Postmodernismul românesc, ed. cit., p. 71. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:31:47 UTC)
BDD-A22001 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 544 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Baudelaire, pentru care devine sinonimă cu tranzitoriul, fugitivul, contingentul, dar şi de etapa 

romantismului, când modern şi creştin sunt termeni echivalenţi, umanitatea intrând treptat 

într-o religie a crizei. 

Este semnificativ faptul că omul modernist „are o puternică nostalgie a sensului, a 

transparenţei” fiind adeptul pansemantismului, iar la baza postmodernităţii stau toate 

modernismele, oferind complexitate perioadei. Prin raportul individului la grup, a lumii 

noastre la lumea „Cealaltă”, Mircea Cărtărescu conturează contextul democraţiei din anii ’60 

când se produc schimbări la toate nivelurile, dominând caracterul informaţional/ 

„transparentizarea” lumii (Gianni Vattimo); liberalismul, economia de piaţă, tehnologia 

informaţională, ceea ce va conduce la „sentimentul de depeizare, de dez-inserţie a omului din 

lume prin pierderea treptată a simţului realităţii”10. Când vine vorba de România exact această 

apariţie a ideilor postmodenităţii în societate sunt problematice. În acest sens, în studiul său, şi 

Caius Dobrescu11 prezintă diferenţa dintre postmodernism şi postindustrialism, considerând 

că sensibilitatea şi mentalitatea românească nu era pregătită pentru o astfel de apariţie. De 

asemenea, aducând o serie de obiecţii la adresa postmodernismului românesc, Eugen Negrici 

consideră inoportună tradiţiei culturale româneşti alianţa definitorie a acestui curent 

postmodernism - postindustrialism. Datorită izolării ţării noastre, se pierd etape din 

dezvoltarea normală a lumii, iar timiditatea şi întârzierea culturală ne fac să accedem destul de 

greu în practică la ideea globalizării, a pluralismului cultural, a toleranţei, a democratizării şi 

globalizării. Dar inclusiv pe baza acestor concepte se poate discuta asupra caracterului lor 

postmodern. Până la urmă, suntem şi noi de părere că, în cazul nostru, cultura şi societatea se 

comportă duplicitar, cu un ochi spre modernitate şi cu celălalt spre postmodernitate, având o 

manifestare fluctuantă. Ele se regăsesc simultan, în armonie şi tensiune, după cum subliniază 

şi Sorin Alexandrescu sau Carmen Muşat.  Până la urmă, modernitatea nu şi-a încheiat 

proiectul, aflându-ne într-o paradigmă definită în termenii lui Giddens, ca double-edged 

phenomenon fiind în opoziţie şi complementaritate. 12 

Această discuţie de la începutul volumului răspunde uneia dintre valorile actului critic, 

pe care Mircea Martin o aminteşte în cartea sa – „critica literară constituie, sub toate formele 

ei, o prezenţă indispensabilă în spaţiul nostru şi pentru că îşi asumă sarcini mai ample, se 

implică – prin însăşi presiunea istoriei şi responsabilitatea conştiinţelor – în devenirea culturii 

şi societăţii româneşti”13. Cărtărescu radiografiază formele fluctuante ale postmodernităţii, cu 

teorii destul de abstracte pentru societatea şi cultura noastră, şi care se află într-un decalaj de 

adâncime faţă de ceea ce se prezintă în partea aplicativă a tezei14. Până la urmă, textul 

românesc contemporan nu înglobează profunzimea autentică a postmodernismului. 

O altă dihotomie analizată în detaliu este cea produsă de modernism şi 

postmodernism15, două curente din care va prezenta condiţiile social-istorice ale scriitorilor, 

                                                 
10 Mircea Cărtărescu, op. cit., p.13. 
11Caius Dobrescu, op. cit., p. 162. 
12 Cf. Carmen Muşat, „Modernitate şi postmodernitate”, în Liviu Papadima (coord.), Cercetarea literară azi. 

Studii dedicate profesorului Paul Cornea, Editura Polirom, Iaşi, pp. 170-183. 
13 Mircea Martin, Singura critică, ediţia a II-a, revăzută, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 2006, p. 66. 
14 Cf. Dan Patroc, „Abnormal Theories. The Case of Romanian Postmodernism”, în Annales Philosophici, nr. 4, 

2012,  pp. 23-28. (studiul e la origine un fragment dintr-o cercetare doctorală în care se insistă pe controversa pe 

care o propune Mircea Cărtărescu prin acest text critic. Urmând prefaţa lui Paul Cornea, cronica lui George 

Pruteanu, Alex Ştefănescu, Cristian Tudor Popescu, Ion Simuţ, critical concluzionează că Mircea Cărtărescu nu 

reuşeşte să adopte o metodologie unitară de lucru, existând o puternică dihotomie între părţi, susţinând în final că 

Postmodernismul românesc „cel mai ambiţios proiect românesc de teoretizare a postmodernismului eşuează într-

o carte care stârneşte discuţii referitoare mai curând la autorul ei: adulat sau constatat, Mircea Cărtărescu ratează 

tocmai ceea ce ar fi trebuit să fie ţinta sa iniţială, întoarcerea spre postmodernism în sine şi nu spre persoană.” 
15 Această dualitate are un caracter temporal şi a fost deseori folosită în critica literară datorită definirii unui 

concept prin comparaţie. A se vedea în acest sens Barthes, Roland, Placerea textului, trad. de Marian Papahagi, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:31:47 UTC)
BDD-A22001 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 545 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

crezul artistic şi toposurile recurente, urmărind existenţa lor ca în cazul unor organisme vii ce 

oscilează în diferite cicluri existenţiale. Pe de o parte, artiştii moderni propuneau şi realizau 

sincronizarea specifică timpului lor, accentuând autonomia esteticului, dar cei postmoderni 

acordă importanţă cotidianului cu toate implicaţiile de ordin etic, politic, religios, astfel 

esteticul nu mai răspunde suficient în judecarea artei. Mircea Cărtărescu recunoaşte că la nivel 

colectiv modernismul a ajuns să însemne ceva desuet şi „demodat”, iar postmodernismul 

devine un act „revoluţionar” pe care îl defineşte ca fiind „epifenomenul cultural, artistic şi, în 

cele din urmă, literar al postmodernităţii”16. Din punctul său de vedere  cuprinde 

perspectivismul nietzschean, pierde simţul realităţii, estetizează existenţa şi se asociază cu 

societatea democratică, tehnologică, informatizată, mediatică de azi.  

Pe de altă parte, prin analiza prefixului „post” se creează un demers paradoxal între 

continuitate şi ruptură ca reprezentări semantice ale unui curent ce presupune concomitent 

întoarcere şi recuperare, transpuse prin parodie şi ironie. Această dihotomie continuă şi la 

nivelul raportului dintre text şi lume, şi la cel fiinţial, fiind considerată „esenţial şi benefic”. 

Definirea prefixului se realizează în continuare prin deferenţierea dintre dispreţuirea trecutului 

de către moderni şi recuperarea în spirit ludic, ironic şi parodic, cu un iz nostalgic a trecutului 

de către postmoderni. Conştient de demersul bifurcat realizat, în concordanţă cu statutul celor 

două curente, într-o demonstraţie ce aduce aminte de discursul călinescian romantic vs clasic, 

Mircea Cărtărescu aduce în discuţie conceptul de „tăcere” de la Ihab Hassan care poate fi 

înţeles diferit: în modernism cu pagina albă, cu albul mistic, epuizare, stingere, meditaţie 

intensă, intelectualistă, exteriorizare violentă, ideea morţii artei odată cu omul; şi 

postmodernismul cu şansa regăsită în linişte şi moarte, de creare şi de construire din moarte.  

Modern şi postmodern ajung să însemne stări de spirit complementare, aflate în relaţii 

de ruptură, continuitate şi întrepătrundere. Pe lângă trăsăturile identificate pe urmele lui Ihab 

Hassan (indeterminare, fragmentare, lipsă de sine, lipsă de adâncime, neprezentabil şi 

nereprezentabil, ironie, hibridizare, carnavalizare, performanţă, construcţionism), criticul 

include şi câteva concepte moderniste precum urbanismul, tehnologismul, alienarea, 

primitivismul, erotismul, antinomianismul şi experimentalismul. Până la urmă, 

postmodernismul îşi are originea în avangardă dobândind şi o atitudine recuperatoare prin 

ironie, parodie şi pastişă, astfel opera de artă se neagă în însăşi actul producerii. Acest curent 

recuperează tradiţia modernităţii pentru a pune bazele unei noi convenţii artistice. Graniţa 

dinte modernism şi postmodernism, şi tot ce implică acestea (monism-pluralism, exhaustiv-

parţial, transcendenţă-imanenţă, idealism-pragmatism), se deplasează spre zone de interes 

ignorate de critică literară, introducându-se paraliteratura, literatura minoritarilor, cea pentru 

copii şi tineret etc. Concluzia la care ajunge autorul este aceea că traversăm o perioadă în care 

literatura se apropie mai mult de o cultură populară, specifică asianismului, faţă de ceea ce 

presupunea modernismul, ce implică aticismul şi literatura elitistă. Prin excursul diacronic şi 

sincronic realizat, prin definirea şi utilizarea conceptelor de modern/ modernitate/ modernism 

şi, pe de altă parte, de postmodern/postmodernitate/ postmodernism, des întâlnite şi în teoriile 

străine, autorul produce o sistematizare a fenomenelor culturale din spaţiul nostru, 

contextualizând postmodernismul. 

Ulterior, pentru o analiză cât mai clară şi mai nuanţată, în ultimele capitole,  autorul 

împarte literatura postmodernă românească în doi poli reprezentaţi de poeţi şi prozatori, 

subliniind specificul fiecărui scriitor reprezentativ. Se instituie aici o diferenţă de cercetare, 

                                                                                                                                                         
postfaţă de Ion Pop, Editura Echinox, Cluj, 1994, p. 65; Habermas Jürgen, „Modernity versus Postmodernity” în 

New German Critique, 22, 1981, pp. 3-14, Matei Călinescu, Cinci feţe ale modernităţii: modernism, avangardă, 

decadenţă, kitsch, postmodernism, Editura Polirom, Iaşi, 2005, pp. 303-318, Ioana Em. Petrescu, Modernism/ 

Postmodernism – O ipoteză, Editura Casa Cărţii de Ştiinţă, Cluj-Napoca, 2003, p. 34, Nicolae Manolescu, 

Despre poezie, Editura Aula, Braşov, 2002, pp. 184-186. 
16Mircea Cărtărescu, op. cit., p. 79. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:31:47 UTC)
BDD-A22001 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 546 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

consemnată aproape unanim de critica literară17. Faţă de discursul socio-cultural din primele 

capitole, stilul se modifică alături de tehnica de lucru, de cercetare, de dicţiunea ideii şi de 

personalizarea textului critic, care se înfăptuieşte prin apropierea de textul viu şi prin referirea 

la alte discursuri18. 

Demersul interpretativ al poeziei debutează cu o prezentare diacronică şi detaliată a 

cenaclurilor din care au rămas „doar câteva individualităţi puternice, cu evoluţie divergentă şi 

cu o puternică voinţă de individualizare şi afirmare personală”19. Autorii (Traian T. Coşovei, 

Florin Iaru, Ion Stratan) sunt analizaţi într-o expresie critică echilibrată între conţinutul şi 

expresia poemelor. Spre exemplu, originalitatea operei lui Traian T. Coşovei este sugerată 

prin selectarea imaginilor recurente şi a laitmotivelor în „«citate»  din real, prelucrate prin 

savante manipulări stilistice. Facultatea sentimentală a spiritului este precizată cu stricteţe 

într-o frază esenţializată „sentimentul dominant este de irealitate şi melancolie”. Metoda 

interpretativă este şi una comparativă, accentuându-se relaţia cu literatura britanică sau 

americană care a avut timp suficient pentru a configura spaţiul poetic postmodern. Mai mult, 

Mircea Cărtărescu continuă analiza următorului volum 1,2,3, sau ... pe care îl caracterizează 

ca fiind „roman de dragoste [...] o melancolică poveste «pentru copii»” şi continuă evolutiv 

imaginarul lui Traian T. Coşovei observând în nuanţe subtile, schimbările spre modernism a 

poeziei din etapa maturităţii. 

Acelaşi model interpretativ propune şi pentru opera colegului Florin Iaru („care 

descompune şi recompune sintetic realitatea în poeme contorsionate” sau Ion Stratan (un poet 

                                                 
17Receptarea critică a volumului e vastă, vom extrage doar câteva afirmaţii critice pe care le-am considerat 

elocvente demersului nostru. De la diferenţa amintită şi de la hiatusul receptării conştiinţei critice şi a celei 

artistice a autorului, unii critici precum Dumitru Ţepeneag  în „Postul modernismului şi tunul lui Mircea 

Cărtărescu”, în Contemporanul – ideea europeană, nr 22, 1999, p. 4, consideră volumul „un complot [...] o 

lovitură de stat” cosiderându-l ca o impunere a dictaturii cărtăresciene, un act narcisic sub imaginea „unei maşini 

de război”. Nici Bogdan Creţu în Arpegii critice, Editura Timpul, Iaşi, 2005, p. 16, îl consideră cel mai mare 

manifest literar cunoscut, având un iz propagandistic în care „tradiţia este inventată, iar trecutul mistificat”; 

„Privită din prisma lui Mircea Cărtărescu, întreaga evoluţie a literaturii române nu dă semne a fi avut vreun alt 

rost decât să pregătească apariţia şi providenţiala impunere a postmodernismului, chiar dacă, evident, au existat 

condiţii neprielnice, ba chiar potrivnice”, iar Ioan Buducă, „Postmodernismul după Cărtărescu”, în rev. 

Contemporanul. Ideea europeană, nr. 34, 1999, p. 6, îl reintitulează „Postmodernismul literar românesc” din 

cauza diferenţei dintre social şi literar în abordarea acestei paradigme culturale (sau literare). În aceeaşi idee 

Mircea Ţuglea, „Postmodernismul românesc” în  rev. Contemporanul – ideea europeană, nr. 34, 1999, p. 6 îl 

numeşte „Istoria romanţată a postmodernismulu românesc”. Dar mai dur e Daniel Cristea Enache  afirmând că 

este „un roman, înveşmântat în hainele unei critifiction” şi catalogându-l ca „un eşec răsunător” „Pisica lui 

Heisenberg” în rev. Adevărul literar artistic, nr. 488, 5 oct. 1999, reluat în vol. Timpuri noi (Secvenţe de 

literatură română), Editura Cartea Românească, 2009, p. 336. În schimb, Alex Ştefănescu recomandă citirea 

cărţii ca pe o ficţiune critică pentru a avea parte de o „delectare intelectuală” (Istoria literaturii române 

contemporane, 1941-2000, Editura Maşina de scris, Bucureşti, 2005, p. 913), Paul Cornea, „Acreditarea 

postmodernismului românesc (postfaţă)”, în vol. Mircea Cărtărescu, Postmodernismul românesc, Editura 

Humanitas, Bucureşti, 1999, pp. 505-537; Ion Bălu, „Concepte şi noţiuni teoretice în mişcare”, în Apostrof, 10, 

nr. 5, 1999, pp. 10-11; Ioan Buduca, „Postmodernismul după Cărtărescu”, în Contemporanul, 9, nr. 34, 1999, p. 

6. Mircea Martin, „Schimbarea de canon”, în România literară, nr. 32, 1999, pp. 14-15; Mircea Mihăieş, 

„Frenezie şi răceală”, în Cuvîntul, 5(10), nr. 5, 1999, p. 13; Andrei Bodiu, „Mircea Cărtărescu. Postmodernismul 

fără frontieră” în Andrei Bodiu, Direcţia optzeci în poezia română, vol. 1. Editura Paralela 45, Piteşti, 2000, pp. 

41-90; dar şi Al. Cistelecan în „Mircea Cărtărescu eseist” în Familia, nr. 2, (543), feb. 2011, pp. 15-23, o vede ca 

fiind „cea dintâi sinteză românească despre postmodernism, cartea lui Cărtărescu are, vrând-nevrând – şi 

oarecum neputând altfel – o puternică amprentă autodefinitorie. Postmodernismul românesc rezultã un fel 

de„cărtărescianism” extins şi hegemonic; asta însă numai deoarece Cărtărescu întrupează şi însumează toate 

caracteristicile postmodernismului şi le „reprezintă” cu cea mai mare strălucire la români. Oricine ar fi scris 

cartea, tot pe Cărtărescu l-ar fi aşezat în poziţie centrală (şi în acţiune iradiantă);măcar el însuşi vorbeşte despre 

sine în subtext.”, a se vedea şi vol. Magna cum laude (Diacritice II), Editura Tracus Arte, Bucureşti, 2013. 
18 Cf. „La critique littéraire: métadiscours et théorie de l’explication” în  A.J. Greimas, E. Landowski et allii., 

Introduction á l’analyse du discours en sciences sociales. Éditions d’Hachette, Paris, 1979, pp. 208-237. 
19 Mircea Cărtărescu, Postmodernismul românesc, ed. cit., p. 369 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:31:47 UTC)
BDD-A22001 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 547 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

modernist, care torsionează limbajul la toate nivelurile sale). Prin apelul dominant la volumul 

Aer cu diamante, Mircea Cărtărescu reuşeşte să definească lumea poetică din anii ’80, ce se 

află sub imaginea dublului fluctuant „într-o lume veche şi una nouă”, având ca dominante: 

performanţa lingvistică, ironia, umorul inteligent şi emoţia adevărată. Recunoaşte că literatura 

noastră are câteva particularităţi structurale postmoderne precum intertextualismul, 

autoreferenţialitatea ludică, gustul parodiei, al rescrierii, ironia, senzualitatea sofisticată, un 

nou realism, biografism, oralitate, contactul cu retorica şi universul imaginar al mass-media.  

Forţă de impact are şi dimensiunea neoexpresionistă a generaţiei, receptată ca o 

„insulă «reacţionară» care dă voce morţii, nebuniei şi suferinţei:  Ion Mureşan, Ioan Liviu 

Stoiciu, Mariana Marin, Nichita Danilov”. Privindu-i în general pe aceşti autori, Mircea 

Cărtărescu exprimă atât aprobarea prin noutatea modelului realizat, a spiritului critic cu simţul 

relativităţii valorilor pe care o impune generaţia, cât şi nemulţumirea faţă de calitatea 

intelectuală a unora. În celălalt plan, al biografismului cu spontaneitate, cu stil „plebeu” şi 

exprimare colocvială, îl analizează pe Romulus Bucur ale cărui texte le caracterizează „prin 

simplitatea însăşi şi inexpresivitatea întruchipată”, iar după o analiză comparativă (poeţi 

români/ germani) afirmă conclusiv: 

 

 „Marea valoare teoretică a poeziei optzeciste constă în  descoperirea 

postmodernismului ca lume artistică relevantă şi centrală, ceea ce a echivalat cu deschiderea 

unui continent  estetic, explorat doar sporadic până atunci şi fără conştiinţa găsirii unei lumi 

noi. Fără această revelaţie, înţelegerea modernităţii (în sens de postmodernitate) literaturii 

române  de după război  este imposibilă. Pattern-ul postmodern este astăzi singurul în stare să 

genereze imagini alternative coerente şi credibile ale scrisului românesc, care să termine cu 

ticăitele istorii tradiţionale”20  

 

Analiza prozei are acelaşi traseu care începe cu prezentarea vieţii din interior; de la 

cenaclul condus de Ov. S. Crohmălniceanu menţionând şi diferenţele interne, relaţionale, la 

Junimea cu legăturile de prietenie şi respectul profesional care, aici, erau mai adânci şi mai 

adevărate. În general, seriozitatea discuţiilor, care mergeau până la detalii tehnice aproape 

impalpabile, răbdarea neverosimilă cu care erau ascultate puteau dura şi câte o oră întreagă şi 

mai ales sistemul de „roluri” la care participau membrii cenaclului”21. Având ca punct de 

plecare definiţia criticului literar conducător al cenaclului, Mircea Cărtărescu abordează 

fiecare trăsătură printr-un corpus de texte relevante: „indeterminarea ca urmare a pulverizării 

naraţiunii, modul de dislocare a figurativului prin manevre auctoriale „la vedere”, 

fragmentarismul, autoreferenţialitatea textelor, oralitatea „în priză direct”, grotescul şi kitsch-

ul (categorii estetice „carnavaleşti”), parodia, umorul […] stilul rafinat-plebeu”22. În schimb, 

le reproşează totuşi că nu au câteva dintre cele mai importante trăsături ale curentului precum 

imanenţa actului artistic sau mediile sociale marginale. 

Criticul analizează produsul celor de la şcoala de la Târgovişte în care textul şi realul 

se contopesc, apoi proza scurtă a lui Mircea Nedelciu, Sorin Preda, Alexandru Vlad, Cristian 

Teodorescu, ficţionarii Ştefan Agopian, Ioan Groşan, George Cuşnarencu, Ioan Mihai 

Cochinescu şi romancierii Mircea Nedelciu (Zmeura de câmpie, Tratament fabulatoriu), 

Sorin Preda (Parţial color, Plus minus o zi), Cristian Teodorescu (Tainele inimei), Ioan Mihai 

Cochinescu (Ambasadorul), Bedros Horasangian (Sala de aşteptare), Ştefan Agopian (Sara), 

Alexandru Vlad (Frigul verii), George Cuşnarencu (Tangoul Memoriei) şi Gheorghe Crăciun 

(Frumoasa fără corp).  

                                                 
20 Ibidem, p. 400. 
21 Ibidem, p. 403. 
22 Ibidem, p. 412. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:31:47 UTC)
BDD-A22001 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 548 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Faţă de generaţia ’80, cea nouăzecistă este văzută rapid în umbra primei generaţii 

postmoderne, dar care are parte de schimbări sociale şi de mentalitate, care disimenează forţa 

şi importanţa scriitorilor şi a cititorilor. Tabloul nouăzecist se rezumă la grupul braşovean, 

grupul din jurul revistei ArtPanorama, şi cel care a editat volumul Tablou de familie. 

 În linii mari, acesta ar fi traseul teoretico-aplicativ prin care încearcă Mircea 

Cărtărescu să impună în literatura română curentul (său) literar. Deşi teoretizat şi în volume 

precedente precum Poetica postmodernismului de Liviu Petrescu (1996), Modernitatea 

ultimă. Eseuri de Caius Dobrescu (1998), Mircea Cărtărescu porneşte de la experienţă spre 

abstractizare, spre un postmodernism decomplexat, eruptiv şi generativ. El are o anumită 

familiaritate, vocaţia autoidentificării, şi nu în ultimul rând se lasă prins în joc.23 Discursul său 

critic presupune în acelaşi timp documentare, raportare existenţială şi etică. În schimb, Liviu 

Petrescu analizează din perspectivă teoretică şi filosofică, fiind detaşat psihologic de acest 

curent. Criticul judecă logic lucrurile construind un  postmodernism mai crispat, normativ, 

conceptual, taxonomic, având o perspectivă catedratică, aulică, distantă, marcată de 

structuralismul modern. Dacă unul are un limbaj critic ce dublează forţa expresivă a 

scriitorului, având un stil empatic, expresiv, celălalt scrie avizat, doct şi extrem de nuanţat. 

Mircea Cărtărescu observă conceptul în evoluţia sa arborescentă de la o operă la alta, de la o 

epocă la alta, analizând cu atenţie Ion Budai Deleanu, Ion Neculce, Dimitrie Cantemir, 

Antonn Pan, Alexandru Macedonski şi mulţi alţii. În schimb, Liviu Petrescu se raportează la 

romane apropiate anilor ’80 precum Galeria cu viţă sălbatică de Constantin Ţoiu, sau opera 

lui Paul Georgescu, Corn de vânătoare de Al. Ivasiuc şi Huliganii de Mircea Eliade.  

Din paralela realizată se pot observa câteva dominante ale conştiinţei lui Mircea 

Cărtărescu. El, autorul postmodern, se receptează pe sine prin ceilalţi postmoderni24, colegi de 

generaţie. E un joc al autodefinirii, o ars poetica – după cum bine sublinia Andrei Bodiu25 – 

în care structura duală a fiinţei, completează imaginarul autorului. Dacă imaginarul operei stă 

sub semnul animei, de data aceasta volumul de critică literară e în mare parte unul raţional, 

conturând un imaginar critic26 care poate îmbina diurnul şi nocturnul, totalitatea şi 

profunzimea, obiectivitatea şi empatia subiectivă. 

În sensul lui Georges Poulet27, actul critic presupune fluidizarea diferenţelor dintre 

subiectul critic şi obiectele sale, discursul critic putând fi văzut ca o compatibilizare a 

conştiinţei postmoderne. De aici, putem deduce că identificarea cu formele 

postmodernismului se concretizează ultima dată, după o trecere şi o ampatizare cu alte 

paradigme sau tipologii culturale. Îmblânzirea postmodernismului se face cu siguranţă prin 

această carte, ce vorbeşte despre el, prin alţii. De exemplu, să citim în tandem următoarele 

două fragmente: 

 

„Noţiunea inventată de el [Ion Manolescu n.n.], «textualismul mediatic» , are cum se 

vede, puţin de-a face cu textualismul optzeciştilor («textualism scriptural»). El exprimă 

nevoia naraţiunii contemporane de a mima creative artele mediatice, produse ale unei 

tehnologii avansate, specific postmoderne”28. 

vs. 

                                                 
23 Cf. Ştefan Borbély, Cercul de graţie, Editura Paralela 45, Piteşti-Bucureşti, 2003, pp. 113-117.  
24 „Actul lecturii – la care se reduce orice adevărată critică – implică coincidenţa a doua conştiinte: aceea a unui 

cititor şi aceea a unui autor” în Georges Poulet, Constiinţa critică, traducere şi prefaţă de Ion Pop, Editura 

Univers, Bucureşti, 1979, p. 23. 
25 Andrei Bodiu, Mircea Cărtărescu. Monografie, Editura Aula, Braşov, 2000, p. 13. 
26 Andrei Terian, „Despre imaginarul critic. Câteva ipoteze de lucru”, în Studia Universitatis „Petru Maior”, 

Tg.-Mureş, vol. 11, 2011, pp. 34-42. 
27 Georges Poulet, op. cit., p. 292. 
28 Mircea Cărtărescu, op. cit., p. 191. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:31:47 UTC)
BDD-A22001 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 549 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

„Textualismul mediatic sau virtual propune o deplasare a accentului narativ către 

mijloacele, procedeele şi viziunea artei cibernetice. Imagerie virtuală, universuri interactice, 

ilustraţie fractală etc [...] Doi dintre repezentanţii noii direcţii sunt Mircea Cărtărescu [...] şi 

Sebastian A Corn”29. 

 

Deşi nu se numeşte, implicit, Mircea Cărtărescu încearcă să se descopere, să se 

autoconstruiască. Teoria generală, devine o teorie personalizată, semnătura sa punându-se pe 

ceea ce oferă mai clar şi mai coerent postmodernismul românesc. Deci, termenii prin care se 

poate caracteriza acest volum sunt: autodefinire, regăsire, oglindire în celălalt şi „luarea de 

conştiinţă de sine a scriitorului”30. 

În viziunea noastră, Mircea Cărtărescu îşi construieşte opera pe baza principiului 

romantic al dublului, dezvoltat printr-un atitudinal modern, iar expresia este una de factură 

postmodernă. Acel „du-te-vino” dintre cele trei paradigme enunţate31, suprapunerea lor, 

convertirea sau concentrarea lor în diverse genuri literare, determină apariţia unui 

postmodernism dublu articulat, suprinzând relaţii dintre texte, contexte, grupări şi atitudini. 

Structural, Cărtărescu este el însuşi un postmodernist prin intertextualism, autoreferenţialitate 

ludică, prin gustul parodiei, al rescrierii, prin ironie, senzualitate sofisticată, un nou realism, 

biografism, oralitate, contactul cu retorica şi universul imaginar al mass-mediei. Dar, în 

acelaşi timp, explicaţia orfică a lumii pe care o aminteşte Eugen Simion, modul specific de a 

percepe şi de a trăi realitatea, viziunea cosmogină tipic modernă (observată de Nicolae 

Manolescu), expansiunea literei care confirmă ficţiunea, explorarea limbajului şi a senzaţiilor, 

contopirea poeţilor artişti şi vizionari, memoria involuntară ce ne trimite la Marcel Proust 

(amintită de Ion Manolescu), simbolicul şi figuralul ca limite ale limbajului, proiecţia în 

personajul ca alter-ego, sunt expresii ale modernităţii. Poate mai convenabilă ca teorie a 

postmodernismului, pentru opera lui Mircea Cărtărescu este cea a lui Radu G. Ţeposu, în 

principal, pentru că opera sa e un efort de recuperare a unei anumite spiritualităţi, pe baza 

aceloraşi modele esenţiale (ontologice, existenţiale, epistemologice).  

Abordând o viziunea asemănătoare cu cea a lui Gianni Vattimo, Radu G. Ţeposu 

consideră că există două teme mari care definesc postmodernismul – o dată problematica 

eternei reîntoarceri şi, pe de altă parte, depăşirea metafizicii – ambele în sensul întoarcerii 

spre inaugural şi concomitent se descoperă ceea ce a fost uitat, ocultat sau disimulat.  

Criza şi carenţa afectivă, identitară, pe care o presupune dublul, determină la aparenţe, 

la măşti, la formulări ce redau aroganţă sau narcisism, în schimb, conferă tensiunii ideatice 

fragilitatea specifică. Asumarea în subtext a căutării dublului, reprezintă exact acea depăşire 

heideggeriană, având rolul de a vindeca, de a lecui şi de a deschide drumul adevărat spre sine. 

                                                 
29 Ion Manolescu, Benzile desenate si canonul postmodern, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 2011, p. 104. 
30 Georges Poulet, op. cit., p. 318. 
31Intersectarea curentelor literare o prezintă şi Mircea Cărtărescu, afirmând că postmodernismul faţă de 

romantism nu are naivitate şi efuziuni romantice, în schimb se aseamănă în carnavalesc, în apropierea de cultura 

joasă, populară. Comparându-l cu barocul, ambele deţin bogăţia formelor, dar disctincţia se face în „absenţa 

sentimentului metafizic al timpului devorator”. Postmodernismul păstrează din manierism luciditatea, iregularul, 

abstrusul, intrigarea, enigma, însă se deosebeşte prin caracterul democratic, ambiental, prin mezalianţă şi kitsch, 

„Într-un cuvânt, în cadrul formelor „asianice” postmodernismul are un profil disctinct faţă de alte curente cu care 

a fost adesea comparat, deşi există şi nimeroase interferenţe, dar se deosebeşte total de formele „aticiste” ale 

spiritului, cum se manifestă ele în clasicism sau modernism” – cf. Mircea Cărtărescu, Postmodernismul 

românesc, ed. cit., p. 229; (aticism: realism, concizie, rigoare, proprietate a termenilor/asianism: ficţiune, 

fabulaţia, ornament, elocvenţă). „Postmodernul se referă deopotrivă la modernism şi la avangardism, şi nu prin 

negare, ci prin recuperare: el nu este nici antimodernist, nici antiavangardist.” Nicolae Manolescu, Despre 

poezie, ed. cit., pp. 185 „postmodernismul desemnează în spaţiul literar românesc: curent poetic lansat în 

Cenaclu de luni, generaţie de creaţie distinctă, un moment poetoc postbelic cacarcterizat de re-scriere şi un 

anume mod de a face proză care consună cu cel al lui Barthe sau Pynchon” în Alexandru Muşina, Poezia: teze, 

ipoteze, explorari, Editura Aula, 2008, cap. IV. „Paradisul din tomberon”, Editura Aula, Braşov, p. 193.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:31:47 UTC)
BDD-A22001 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 550 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

De aceea, postmodernismul operelor sale este unul care se defineşte în termenii dublului, ai 

repetiţiei – recuperare, renaştere şi reîntoarcere. Dar nu doar sentimentul este unul de 

cuprindere a Totului, ci şi retorica este una totalizatoare prin utilizarea unei strategii a 

seducţiei, a supralicitării prin care se menţine paradoxul şi contradicţia internă, utilizarea unei 

scriituri fragmentare, înlocuirea legilor realităţii cu cele ale jocului, dezvoltarea strategiilor 

ambivalente ce conduce la polarizarea şi tensionarea conceptelor, apoi a strategiei jocului şi a 

simulării, a violenţei poetice dornică de demascare, şi într-un final utilizarea tehnicii mise-en-

abyme ce conduce spre autoreflectare. Până la urmă toate acestea ţin de o fatalitate 

postmodernă, prin care autorul încearcă să identifice o formă specifică de joc şi de destin prin 

care „să contracareze această evoluţie implacabilă a sistemului”32  

Autorul râvneşte la integralitate şi întreg, iar acest act se poate îndeplini printr-o 

mişcare de flux-reflux faţă de ficţiunile primare: romantismul şi modernismul. În concepţia lui 

Radu G Ţeposu, postmodernismul va reuşi să reconcilieze ideea de totalitate, dobândită prin 

vis, magie, mistică şi mimesis superior, specifică romantismului, cu ideea de transcendeţă 

goală a lui Friedrich Hugo, eclectism şi confuzie în sensul modernităţii: 

 

„ceea ce a câştigat  în plan estetic de la moderni, postmodernii ambiţionează să grafeze 

pe un fond spiritual moştenit de la romantici. Obsesia postmodernismului fiind una 

recuperatoare, bizuită pe toleranţa ironică şi pe complicitatea subînţeleasă, idealul său este 

refacerea totalităţii prin acumulare, prin aglomerare sumativă. O totalitate de hortie însă, căci 

noua coerenţă se înalţă pe un artificiu conştient, ludic şi histrionic. Cartea a luat locul lumii 

(sau lumea a sfârşit în carte, cum zicea Mallarmé) ficţiunea deliberată – locul visului. 

Transcendenţa s-a mutat în retorică. De aici încolo, totul e luciditate [...] Postmodernismul e 

un romantism întors”33. 

 

 Conştient, lucid, şi totodată ambiguu, postmodernul foloseşte ironia şi livrescul, 

ludicul şi parodicul, pastişa şi cotidianul, oferind „prezenţa trecutului” şi dialogul 

temporalităţilor şi al culturii.  

 Aşadar, diferenţa dintre ficţiunea postmodernului, cea a romanticului şi a modernului, 

constă în mişcarea de flux şi reflux, de agreare şi întoarcere, de ofensivă şi retragere. Deţine 

un ritm alert, ciclic, în care fragmentele se află în secvenţe fluctuante, ondulatorii, în maree. 

Ecourile trecutului întăresc, iar prin experienţa postmodernismului dualitatea se potenţează ca 

model dinamic şi poate îngloba şi construi nondiferenţa, unitatea. 

Trăind în utopia sincronizării şi a acaparării contemporaneităţii, Mircea Cărtărescu îşi 

devoalează dorinţa de a fi primul dintre postmoderni, ca scriitor şi teoretician.  

Caracterizându-se ca neofit în momentul scrierii ei, autorul, treptat, putem subînţelege, că îşi 

înţelege oscilaţiile, iar nevoia de a scrie nu mai reprezintă obligatoriu un act estetic, integrat 

unei perioade, unor structuri, ci mai degrabă este o viziune unică, o optică, sensibilitate şi 

conştiinţă artistică individualizată într-un context social şi cultural care îşi lasă inerent 

amprenta asupra literaturii. 

Cartea lui Mircea Cărtărescu păstrează în rezervă, dar nu în subtext, tensiunea unei 

dezbateri privind realitatea postmodernismului său. Autor al unor volume de referinţă pentru 

postmodernismul românesc, dar şi profesor, îndrumător cultural, Mircea Cărtărescu se 

impune, înainte de orice, drept promotor al postmodernismului românesc, care mizează 

concomitent pe deschiderea teoretică şi pe fibra creatoare. 

 

                                                 
32 Jean Baudrillard, Paroxistul indiferent. Convorbiri cu Philippe Petit, traducere de Bogdan Ghiu, Editura Idea 

Design &Print, Cluj-Napoca, 2001, p. 40. 
33 Radu G. Ţeposu, op. cit.,  p. 58. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:31:47 UTC)
BDD-A22001 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 551 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Bibliografie selectivă: 

1. Baudrillard, Jean, Paroxistul indiferent. Convorbiri cu Philippe Petit, traducere de 

Bogdan Ghiu, Editura Idea Design &Print, Cluj-Napoca, 2001. 

2. Bedrosian, Magdalena, et alii (coord), Dicţionarul general al literaturii române, 

Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 2006. 

3. Bodiu, Andrei, Mircea Cărtărescu. Monografie, Editura Aula, Braşov, 2000. 

4. Boldea, Iulian, Istoria didactică a poeziei româneşti, Editura Aula, Braşov, 2005. 

5. Borbély, Ştefan, Mircea Cărtărescu et alii., New Europe College Yearbook 1996-1997, 

Bucureşti, 2000. 

6. Borbély, Ştefan, Cercul de graţie, Editura Paralela 45, Piteşti-Bucureşti, 2003.  

7. Braga, Corin, 10 studii de arhetipologie, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2008. 

8. Cărtărescu, Mircea, Postmodernismul românesc, ediţia a II-a, Editura Humanitas, 

Bucureşti, 2010. 

9. Constantinescu, Mihaela, Forme în mişcare. Postmodernismul, Editura Univers 

Enciclopedic, Bucureşti, 1999. 

10. Dobrescu, Caius, Revoluţia radială: o critică a conceptului de „postmodernism” 

dinspre înţelegerea plurală şi deschisă a culturii burgheze, Editura Universităţii 

Transilvania, Braşov, 2008. 

11. Manolescu, Ion, Benzile desenate si canonul postmodern, Editura Cartea Românească, 

Bucureşti, 2011. 

12. Martin, Mircea, Singura critică, ediţia a II-a, revăzută, Editura Cartea Românească, 

Bucureşti, 2006. 

13. Muşat, Carmen, „Modernitate şi postmodernitate”, în Papadima, Liviu (coord.), 

Cercetarea literară azi. Studii dedicate profesorului Paul Cornea, Editura Polirom, 

Iaşi, 2000. 

14. Muşina, Alexandru, Poezia: teze, ipoteze, explorari, Editura Aula, 2008. 

15. Negrici, Eugen, Iluziile literaturii române, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 

2008. 

16. Nemoianu, Virgil, Postmodernismul şi identităţile culturale: conflicte şi coexistenţă, 

trad. de Laura Carmen Cuţitaru, postfaţă de Codrin Liviu Cuţitaru, Editura 

Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2011.  

17. Patroc, Dan, „Abnormal Theories. The Case of Romanian Postmodernism”, în 

Annales Philosophici, nr. 4, 2012.  

18. Terian, Andrei, „Despre imaginarul critic. Câteva ipoteze de lucru”, în Studia 

Universitatis „Petru Maior”, Tg.-Mureş, vol. 11, 2011. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:31:47 UTC)
BDD-A22001 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

