
 

 673 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

COMPARATIVE STUDY OF THE CONCEPTS REGARDING THE LITERARY 
HISTORY AND THE ROLE OF THE LITERARY HISTORIAN IN THE CASES 

OF NICOLAE IORGA, EUGEN LOVINESCU AND GEORGE CĂLINESCU 
 

Roxana-Oana MÎNDRU 
”Petru Maior” University of Târgu-Mureș 

 

 

Abstract: The concept of literary history in our country has known a long and sinous road 

before coming to embody the field that we know and study today. Along this road, a number 

of important figures took turns into molding it, by adding and substracting different 

components, shaping it to the form that we know today. From a history of culture, to a strict 

diferentiation between the field of literary criticism and literary history until a final merger of 

literary history and literary criticism, we have come to discovered that we can’t write literary 

history without adding an estetic component and we can’t do literary criticism without a 

certain chronology. This study is a short incursion into the history of the very concept of 

literary history in Romania and the personalities that had brought changes to this concept.  

 

Keywords: concept, literature, history, culture, influence. 

 

 

Conceptul, definiţia şi conţinutul istoriei literare au suferit de-a lungul timpului 

numeroase modificări, adăugiri sau eliminări ale unor concepte, ajungându-se  la ceea ce azi 

numim în genere, modelul călinescian.  

 Înainte să intrăm însă în acest studiu comparativ al concepţiilor acestor trei mari critici 

şi istorici literari români, se cuvine să facem o serie de delimitări terminologice şi să dăm în 

acelaşi timp o serie de definiţii, la fel ca în primul capitol. Vom începe prin a defini, delimita 

şi exemplifica o serie de concepte precum istoria literară, critica şi estetica, termeni 

indispensabili demersului nostru. Astfel, definiţiile care se dau azi acestor termeni şi modul  

în care s-a ajuns la aceste definiţii precum şi legăturile de interdisciplinaritate şi 

transdisciplinaritate existente între acestea reprezintă elemente foarte importante  pentru 

studiul comparativ pe care ni l-am propus să-l facem. 

 Vom începe cu definiţia criticii literare, relevând conexiunile  acesteia cu celelalte 

discipline din domeniul literaturii. Astfel, definiţia pe care o dăm azi criticii literare şi care 

corespunde în mare celei concepute de René Wellek şi Austin Warren în studiul lor, Teoria 

literaturii, publicat pentru prima dată în 1948, este aceea  de activitate aplicată la opera 

literară pe care o analizează, comentează, caracterizează şi valorizează mai ales sub unghi 

estetic. Critica literară se află în strânsă  relaţie cu teoria literară şi cu istoria literară. Critica 

literară descoperă şi interpretează structura operelor literare, definind-o în esenţa ei, 

elucidează sensurile şi semnificaţiile ei, intenţionalitatea şi finalitatea ei originară. Totodată, 

critica literară integrează opera într-un sistem de relaţii cu alte opere, stabilind diverse 

condiţionări ale acesteia, cadrul ei de referinţă şi reconstituind-o ca pe un univers autonom. Ea 

apreciază operele sub unghi axiologic, descoperind valorile şi scăderile acestora, prin 

intermediul discernământului critic şi al judecăţii de valoare. Operele literare sunt consacrate 

ca structuri axiologice complexe, valorile etice, sociale, politice şi morale fiind mediate prin 

criteriul estetic. Intenţionalitatea critică este dublu fundamentată antropologic şi axiologic. 

Punctul de plecare al procesului de valorizare critică trebuie căutat în structura valorilor artei 

ca produse finite care au căpătat existenţă prin funcţionarea societăţii. Actul critic descoperă 

şi nu creează valoarea, delimitând valoarea de non-valoare. Termenul de critică literară este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:11:56 UTC)
BDD-A21921 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 674 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

semnalat pentru prima oară de Scalinger, în 1580. Cu toate acestea, o activitate critică apare 

de fapt odată cu primele opere literare. De-a lungul timpului s-au dezvoltat numeroase tipuri 

de critică create de diverse şcoli sau curente critice cum ar fi formalismul rus, structuralismul, 

critica psihanalitică, critica tematistă, critica fenomenologică şi multe altele1.  

 Reputatul eseist şi critic René Wellek sublinia că: „În studiul nostru special, distincţia 

dintre teoria literară, critica literară şi istoria literaturii sunt evident, cele mai importante . Este 

mai întâi distincţia  între un concept despre literatură ca ordine simultană şi un concept despre 

literatură care o consideră în primul rând ca pe o serie de opere sistematizate în ordine 

cronologică şi ca parte integrantă dintr-un proces istoric. Este apoi o distincţie între cercetarea 

principiilor şi criteriilor literaturii şi cercetarea operelor literare concrete, fie că le studiem 

separat, fie că le studiem în ordine cronologică. Este potrivit să atragem atenţia asupra unor 

astfel de distincţii fie descriind ca teorie literară cercetarea principiilor literare, categoriilor 

sale, criticilor sale şi aşa mai departe, fie diferenţiat  studiind operele de artă concrete ca 

criteriu literar.”2. 

 Istoria literaturii este diferenţiată astfel de teoria literaturii după criteriul opoziţiei 

dintre simultan şi sistematic, pe deoparte şi istoric şi succesiv pe de altă parte. În acelaşi timp, 

teoria literaturii devine o cercetare a principiilor, categoriilor, criteriilor literaturii, în timp ce 

istoria şi critica literară se referă la operele concrete, în succesiune şi procesualitatea lor în 

cazul istoriei literare şi static şi separat în cazul criticii literare. Metodele istorice folosite ca 

funcţii şi o optică proprie sunt indispensabile întrucât stabilirea de categorii, principii, relaţii, 

nu poate ignora fluctuaţia, diversitatea şi transformarea istorică. Teoria literaturii porneşte de 

la diversitatea simultană sau succedă construirea categoriilor şi relaţiilor care desemnează 

continuitatea, evoluţia, mişcarea. Astfel, nu se poate vorbi de stil literar fără a se supune unei 

interpretări comparative diversitatea şi evoluţia istorică a stilurilor sau nu se pot ignora 

formele diverse luate de curentele literare, înainte de a se propune o categorie de curent estetic 

viabil, sistematic3.  

 În acelaşi timp, istoria şi critica literară ordonează şi valorifică faptele de literatură pe 

baza cărora teoria îşi construieşte conceptele şi relaţiile. La rândul lor, aceste concepte şi 

relaţii sunt valorificate de istoria şi critica literară. Teoreticianul literar operează cu valori 

consacrate, cercetate prealabil  de istoricul sau de criticul literar.4 

 Principalele momente ale sistematizării gândirii estetice sunt legate de evoluţia 

literaturii însăşi, pentru că toţi poeţii şi-au format opinii cu privire la propria artă, din cele mai 

vechi timpuri. Termenul de estetică este consacrat în secolul al XVIII-lea de Alexander 

Baumgarther. Data apariţiei esteticii literare se confundă cu cea a apariţiei esteticii. 

Generalizările despre artă au început de multă vreme şi s-au sprijinit pe teoretizările literare. 

Teoria literaturii şi estetica îşi au începuturile în dialogurile platonicene, în Poetica lui 

Aristotel, în Tratatul despre sublim şi în Arta poetică a lui Horaţiu, pentru a se dezvolta odată 

cu poetica alexandrină sau cu cele ale Renaşterii şi Clasicismului. În aceste condiţii, 

preocupările de poetică coexistă cu generalizările estetice şi cu observaţiile specific literare. 

Este aproape imposibil să se separe în practică cele trei laturi ale cercetării literare, pentru că 

nici unul dintre criticii şi istoricii literaturii existenţi nu s-au sfiit să facă teoretizări5. 

                                                 
1 Iulian Boldea, Poetică şi critică literară, Editura Universităţii „Petru Maior”, Tîrgu Mureş, 2008, pp. 

3-4. 
2 René Wellek; Austin Warren, Teoria literaturii, Editura pentru literatură universală, Bucureşti, 1967, 

pp. 5-6. 
3 Iulian Boldea, Tendinţe actuale în teoria literară, Editura Universităţii „Petru Maior”, Tîrgu Mureş, 

2009, pp. 27-33. 
4 Ibidem, pp.10-12. 
5 Ibidem, pp.14-17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:11:56 UTC)
BDD-A21921 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 675 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

În cele ce urmează, analizând concepţia a trei mari critici şi istorici ai literaturii, 

Nicolae Iorga, Eugen Lovinescu şi George Călinescu, vom demonstra cum, pe măsură ce 

definiţia istoriei literare se conturează, elemente şi metodologii din alte discipline literare 

precum critica şi estetica literară se adaugă rând pe rând sau sunt date la o parte. Am putea 

spune că este imposibil să definim, să teoretizăm sau să exemplificăm conceptul de istorie a 

literaturii fără să fi făcut în prealabil o definirea a celoralte discipline literare, fără a fi arătat 

metodologiile, evoluţia şi sistemul lor de relaţii şi competenţe ce le leagă sau le separă. 

Deorece, în principiu, la fel cum ştiinţa literaturii cuprinde disciplinar atât critica cât şi istoria 

literară şi teoria literaturii şi istoria literară la rândul ei este compusă  şi se defineşte prin 

elemente de critică, teorie literară, estetică şi chiar poetică, cel puţin în accepţiunea pe care i-o 

dăm azi. 

Multă vreme istoria literaturii constituie un simplu şi minor capitol al istoriei propriu-

zise, precum la Voltaire, care îi dedică un capitol intitulat Des Beux Arts, în lucrarea sa 

intitulată Siècle du Louis XIV. Începuturile acestui concept constituie deci simple enumerări 

de cărţi şi autori sub formă de „anale”, menţiuni şi repertorii biografice, „vieţi ilustrate”, 

cataloage, inventare, dicţionare, enciclopedii, culegeri de materiale documentare şi 

bibliografice, „apologii” de diferite tipuri, manuale didactice, exegeze biblice etc.. Toate 

afirmă ideea care va fi trecută şi istoriografiei romantice că operele literare aparţin trecutului, 

din a cărui uitare urmează să fie „salvate” de istorie, că opera literară este un dat istoric, un 

eveniment, o dată înscrisă în istorie, că această dată are o ascendenţă şi o explicaţie prin 

istorie. În concluzie, în această perioadă se afirma că opera literară şi istoria literară reprezintă 

capitol de istorie, obiect al istoriei, ce va fi studiat cu metode istorice6. 

La această abordare iniţială vin pozitiviştii care aduc nişte concepte noi care definesc 

istoria literară ca „ştiinţă” a faptelor literare şi a cauzalităţii lor, cu o excluziune sau ignorare a 

evaluării estetice, de unde şi radicala disociere de critica literară, împinsă în umbra. Istoria 

literară trebuie să descopere şi să adune doar fapte literare, să culeagă dspre ele toate 

documentele posibile, să cunoască şi să reconstituie aceste fapte, să le restituie „aşa cum au 

fost”, să le claseze cronologic în diferite perioade, şcoli, curente, generaţii, să ridice pe aceste 

baze explicaţiile lor cauzale, „le comment et le pourquoi” („cum şi de ce”) şi să descopere 

legile şi direcţia evoluţiei literare. În toate aceste operaţii, textul rămâne obiectul unui act de 

cunoaştere, simplu document istoric, considerat şi analizat ca atare. Exemplul românesc tipic 

al acestui gen  de istoriografie literară este oferit de „factologiile” lui G. Bogdan-Duică7. 

Printre principalele erori ale pozitivismului, după cum le identifică Adrian Marino în 

studiul său, „Istoria literară”, în ceea ce priveşte definirea şi metodele aplicate istoriei literare 

se numără documentarismul, fragmentarismul, scientismul, evoluţionismul, obiectivismul şi 

indiferenţa estetică. Cele considerate cele mai grave sunt evoluţionismul şi indiferenţa 

estetică. Evoluţionismul oferă iluzia dezvoltării literaturii în cadrul unei istorii naturale a 

spiritului. Pe de altă parte, indiferenţa estetică face imposibilă atitudinea adecvată în faţa 

literaturii: receptarea şi judecata estetică a operei, ca unitate şi personalitate. Pozitivismul 

istoric ignoră elementele particulare, originale ale literaturii, interesându-se doar de notele 

comune sau fragmentare, integrabile unei serii. Obiectul studiului nu este realitatea literară a 

textelor, ci doar studiul heterogen al acestora8. 

Cel care face trecerea de la pozitivism  ca metodă şi definiţie  a istoriei literaturii, la 

realism este, la noi, Nicolae Iorga. El înţelege istoria literară ca fiind parte integrantă a istoriei 

culturii. Această abordare, deşi insuficientă în opinia lui Adrian Marino, constituie totuşi un 

real progres faţă de metodele pozitiviste. Primul care făcuse un pas în această direcţie este 

                                                 
6 Adrian Marino, Istoria literară, în Anuar de lingvistică şi istorie literară, XX, Cluj, 1969, pp. 3-4. 
7 Ibidem, p. 4. 
8 Ibidem, p. 4. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:11:56 UTC)
BDD-A21921 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 676 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

Titu Maiorescu cu studii de critică şi istorie literară. Istoria cultural-literară nu este posibilă 

decât într-o singură perioadă din istoria literaturii române şi anume perioada în care 

Principatele Române se chinuiau încă să se adapteze la modernitate şi să se acordeze la 

culturile occidentale, perioadă care a urmat cronologic celei a „formelor fără fond”. Nimic 

mai firesc deci, ca istoria literaturii să-şi găsească loc în istoria culturii, „ a artelor literare”, 

aşa cum Francis Bacon a preconizat pentru prima dată în volumele II, III şi IV ale 

Advancement Learning din 1603 şi în volumul II din Organum din 1620. Marile colecţii 

panoramice ale perioadei baroce, Biblioteci, Elogii, Teatre, Pinacoteci, Tablouri literare sunt 

elaborate din aceeaşi perspectivă mixtă.  Nicolae Iorga vine în acest curent şi spune: „Istoria 

literaturii unei epoci însemnă istoria celor scrise în acea epocă”. Pe acest principiu el crează o 

istorie a literaturii care curpinde şi multe alte elemente în afara strict a operelor literare şi a 

autorilor lor. Istoria literaturii la Iorga era parte componentă a istoriei scrisului şi nu 

viceversa, care la rândul ei era parte componentă a istoriei culturii9. 

Intuiţia valorilor, Iorga a avut-o la cel mai înalt nivel, chiar dacă această facultate a 

fost uneori tulburată, abătută, împinsă la concesii sau de-a dreptul anulată atunci când a fost 

transformată în motiv de gelozie deformatoare. Nu e mai puţin adevărat însă, că de cele mai 

multe ori, a funcţionat infailibil. Trebuie făcută însă o deosebire între intuiţia valorilor limitată 

strict la valoarea estetică şi între perspectiva mai largă în care, pe lângă valoarea estetică, se 

mai au în vedere şi funcţia etică sau culturală a unei activităţi umane. Din acest punct de 

vedere, simţul valorilor funcţiona la Iorga în acelaşi fel în care a funcţionat la eternul său 

model, Titu Maiorescu. Şi pentru Maiorescu şi pentru Iorga existau două categorii de valori: 

unle care îşi urmau traiectoria la mare înălţime, marcând prin prezenţa lor epoca, altele care 

alcătuiau soldaţii de rând ai unei bătălii culturale generale, care nu se putea totuşi duce fără 

această armată cvasi-anonimă destinată a pieri în şanţul uitării. Iorga, ca şi Maiorescu înaintea 

sa, nu a fost un istoric literar per se, ci mai degrabă un cronicar literar al vremii sale, 

preocupar să trieze valorile de non-valori. El a fost creatorul unei întregi ambianţe spirituale, 

al unui climat general de cultură. Dar această separare a valorilor de non-valori nu avea la 

bază un criteriu estetic. Ceea ce definea o adevărată valoare  în opinia lui Iorga, era 

capacitatea acesteia de a influenţa epoca şi de a crea epigoni. Deci valoarea unei opere literare 

stătea nu în esteticitatea acesteia, ci în capacitatea acesteia de a mişca masele. Elementul care 

conta era deci cel etic şi social şi nu în ultimul rând, cel istoric10. 

Explicaţia acestui sistem de triere stă nu numai în personalitatea lui Iorga ci şi în 

formaţia acestuia. Mulţi presupun că acesta a avut o educaţie şi o formaţie strict istorică, pe 

baza faptului că atât lucrarea sa de absolvire a universităţii cât şi cea de doctorat au fost 

lucrări pe teme de istorie. Aceştia presupun că studiul istoriei literaturii şi al critici literare 

sunt la Iorga fie o pasiune personală, fie doar o extensie logică a studiului istoriei, ştiut fiind 

faptul că acesta a încercat mereu să scrie o istorie cât mai completă mergând mereu la surse, 

cercetând arhive, documente şi mărturii, încercând să acopere o gamă cât mai largă de 

domenii şi pe cât posbil, toate ramurile posibile ale istoriei. Aceasta este însă doar o justificare 

parţială a înclinaţiei acestuia spre studiul literaturii şi al istoriei acesteia. În realitate, formaţia 

lui Iorga este încă din start una dublă, de istoric şi filolog, el absolvind  Facultatea de Istorie şi 

Litere a Universităţii din Iaşi11.  

Această dogmatizare a elementului social în literatură, precum şi teoria valorilor pe 

care o impune, îl fac pe Iorga să îi respingă pe Arghezi şi pe Rebreanu, în virtutea unei logici 

care îi ordona să îi dea la  o parte pe cei care veneau să răstoarene ideile şi dogmele pentru 

care Iorga lupta şi care constituiau crezul său. Din acelaşi motiv se justifică şi faptul că 

                                                 
9 Ibidem, p. 5. 
10 Dan Zamfirescu, N. Iorga- etape către o monografie, Editura Eminescu, Bucureşti, 1981, pp. 88-91. 
11 Ibidem, pp. 90-91. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:11:56 UTC)
BDD-A21921 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 677 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

argumentarea valorii unui scriitor să nu se facă întotdeauna în termeni criticii estetice, ci prin 

sublinierea trăsăturilor prin care aceştia instigau la cultură.  

Spiritul critic al lui Iorga are o dublă formaţie, maioresciană şi gheristă. Specificul 

structurii sale de istoric literar este acela că persoana criticului este altoită pe trunchiul unei 

vocaţii unice de istoric. Acest mod de a scrie istorie literară este inaugurat de Iorga în 1891, 

când publică studiile sale despre Nicolae Bălcescu şi Nicolae Filimon. Cea dintâi formulare 

sistematică a concepţiei şi metodei sale istorico-literare o găsim deja în introducerea la Istoria 

literaturii române din secolul al XVIII-lea. La baza acestei concepţii stă ideea că „istoria 

literară este, cu anumite condiţii proprii, un capitol al istoriei generale, cel puţin sub raport 

fundamental, căzând  sub problematica teoretică şi metodologică a celei din urmă.”12. 

Potrivit lui Iorga, o istorie literară nu e o banală galerie, o sală de expoziţie, pe pereţii 

neînsemnaţi ai căreia se atârnă conştiincios pânze răzleţe, unde bătrânul cleric este aşezat 

lângă vioaia păstoriţă iar  eroul îmbrăcat în zale e pus lângă funcţionarul la pensie care ţine  în 

mână tabachera anilor săi din urmă. O istorie literară trebuie  să fixeze biografiile în mişcarea 

de idei a epocii, să pună în legătură cugetarea unuia cu gândirea generală a timpului. Istoria 

literară nu se poate înţelege la Iorga fără istoria culturală, ale cărei culmi le studiază cu 

deosebire în operele şi în viaţa scriitorilor. Însă chiar dacă practic, Iorga relizează simultan o 

istorie a literaturii şi o istorie a culturii, fiindcă nimeni nu o mai face sau nu ar mai putea-o 

face ca el, el avea teoretic cel puţin noţiunea clară a caracterului distinct al celor două: „Dar a 

scrie o istorie literară şi o istorie culturală nu e acelaşi lucru. Cea din urmă se ocupă de ceea 

ce a realizat în civilizaţie umanitatea dintr-un timp, într-o ţară, ce dintâi cercetează cele mai 

înalte manifestări ale acestui proces de civilizaţie. Istoria culturală caută în istoria literară 

elemente pentru a înţelege spiritul unei epoci, sfărmând strălucitoarea formă personală în care 

acest spirit se îmbracă la aleşii minţii dintr-o epocă. Pe când istoria literară se ajută pentru a 

înţelege sufletul deosebit al acestor aleşi.”13 . 

Pe acest fond stabilit de Iorga, după câteva nume de mai mică amploare, vine să se 

aşeze Eugen Lovinescu. Cu acesta, Iorga intrase într-o polemică privind un post de profesor 

universitar în cadrul Universităţii din Bucureşti. Refuzul lui Iorga de a-şi acorda suportul a 

fost motivul pentru care Lovinescu nu şi-a îndeplinit niciodată cariera universitară. Rădăcinile 

acestui conflict dintre Iorga şi Lovinescu se regăsesc în ideile pe care acesta le promovează, 

care vin să răstoarne ideile susţinute de Iorga şi care stătuseră în picioare vreme de aproape 

două decenii. Era cunoscut faptul că Iorga era foarte ferm în convingerile sale şi că respingea 

deschis pe toţi cei care veneau cu idei prea radicale, care ar fi putut răsturna sistemul creeat de 

el.  

Principalele teorii promovate de Lovinescu împotriva cărora Iorga s-a opus în mod 

deschis au fost sincronismul şi teoria mutaţiei valorilor. Astfel, în Istoria civilizaţiei române 

moderne, Lovinescu defineşte principiul sincronismului în următorul fel: „Miezul 

sincronismului îl constituie principiul stimulare-simulare, cadrul teoretic este alimentat de 

sociologia psihologistă şi finalistă a lui Gabriel Tarde, prin ideea de imitaţie ca lege universală 

a dezvoltării societăţilor”14.  

Lovinescu a plecat de la o situaţie de fapt în elaborare teoriei sincronismului şi anume 

prezenţa aşa numitei „forme fără fond” şi umplerea acesteia cu conţinutul care îi lipsise. 

Odată reprinsă realitatea trebuia explicată. Nu e mai puţin adevărat că viziunea pe care o 

propune criticul e rezultatul unei interpretări a datelor istorice şi atitudinea unui pozitivism 

strict e o iluzie. Posibilitatea unui tablou istoric impersonal şi imparţial în înţeles obiectiv nu 

                                                 
12 Ibidem, pp. 91-93. 
13 Nicolae Iorga, Istoria literaturii româneşti în secolul al XVIII-lea, în Introducere în vol. I, Editura  

Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 1969, pp. 10-11. 
14 Eugen Lovinescu, Istoria civilizaţiei române moderne, Editura TipoMoldova, Chişinău, 2010, p. 24. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:11:56 UTC)
BDD-A21921 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 678 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

există, de fapt, în general. Mai mult chiar, Lovinescu nu respectă faptele constrângătoare ci le 

supune concepţiei sale la nivelul asperităţilor şi ignorând incidentele care le-ar putea 

contrazice. Teoria sa e mult mai aproape de condiţia unei ipoteze fermecătoare prin 

inteligenţă şi captivantă prin înseşi erorile sale, nu odată fecunde şi deschizătoare de noi 

orizonturi15. 

Dacă ideea sincronismului are la origine conceptul  tardian al imitaţiei, baza 

documentară a Istoriei civilizaţiei române moderne e asigurată în esenţa ei de Istoria 

partidelor politice din România a lui A. D. Xenopol, lucrare recenzată elogios de Lovinescu, 

încă de la apariţia ei. În spiritul probităţii sale caracteristice ilustrate prin toate monografiile 

sale de istorie literară, autorul s-a documentat foarte riguros. Fără a respinge evoluţionismul 

junimiştilor din punct de vedere teoretic, Lovinescu observa numai că acesta, aplicat la 

situaţia concretă a dezvoltării societăţilor orientale, s-a dovedit impotent, din motive de ordin 

istoric. Principiului sincronismului şi cel al imitaţiei li s-a adăugat şi teoria mutaţiei valorilor, 

care a lărgit ruptura schismatică cu concepţia lui Iorga16.  

Pentru o clarificare deplină a concepţiei lovinesciene, este necesar să explicăm câteva 

lucruri. În primul rând e necesar să răspundem la întrebarea dacă modificarea valorilor 

estetice ale unui neam se datorează mutaţiei sau evoluţiei. O a doua întrebare care trebuie 

pusă este dacă mutaţia sau evoluţia se petrec în planul ideologic sau în cel a sensibilităţilor. 

Trebuie să observăm că Lovinescu foloseşte termenul de „mutaţie” cu o conştiinţă foarte 

limpede a semnificaţiei acesteia. Deşi între mutaţie şi evoluţie există o inevitabilă antiteză, 

textele teoretice ale criticului le aşează adesea într-o asemena poziţie încât relaţie dintre ele 

pare mai degrabă a fi una de sinonimie sau cel puţin de dependenţă, dar în nici un caz una de 

excludere, ceea ce este de natură să creeze o veritabilă confuzie terminolgică. Vorbind de 

variabilitatea interpretărilor unei opere de artă de-a lungul timpului, Lovinescu scrie că în 

afară de mutaţia generală a tuturor valorilor estetice determinate de însăşi evoluţia conceptului 

estetic, fiecare operă de artă mai importantă evoluează ca sens estetic în sânul unor generaţii 

succesive. De aici rezultă limpede felul în care criticul întelege mutaţia axiolgogică. Este de 

fapt vorba de o evoluţie şi nu de un salt, adică de o soluţie de continuitate. Totuşi Lovinescu 

vedea o ruptură totală a legăturilor între sensibilitatea actuală, modernă şi sensibilitatea 

trecutului şi în consecinţă, între formele lor estetice. Din această cauză, marii artişti sunt 

incomparabili cu ceilalţi, întrucât fiecare dintre ei se încadrează într-o civilizaţie, într-o 

formulă estetică şi trebuie considerat în sine şi prin raportatea numai la acea civilizaţie şi la 

acea formulă estetică17. 

E drept, criticul admite uneori că pentru dispoziţia acestor discontinuităţi e nevoie de 

perioade mari de timp, alteori i se pare că e suficientă şi o singură generaţie. Dar generaţia nu 

mai e atunci o noţiune cronologică, ci una estetică. Nici tinerii nu sunt implicit moderni, ci 

spirite de orice vârstă biologică, supuse depotrivă aceluiaşi ritm dominant al vremii. Astfel, 

este posibilă o coexistenţă fizică, dar nu şi estetică a  Hortensiei Papadat-Bengescu cu Ion 

Ciocârlan sau cu modernitatea lui Eminescu cronologic, dar nu şi spiritual. Înseamnă deci că 

nu timpul este elementul decisiv al mutaţiei estetice, ci calitatea valorilor însăşi. De aici până 

la afirmare durabilităţii artei în raport direct proporţional cu calitatea ei estetică nu mai este 

decît un pas18.  

Însă legate mai adânc de zestrea noastră ancestrală, de lumea necunoscută a 

resorturilor interioare, sensibilitatea nu se opune acţiunii conceptelor. Lovinescu vorbeşte de o 

                                                 
15 Florin Mihăilescu, Eugen Lovinescu şi antonimiile criticii, Editura Minerva, Bucureşti, 1972, pp. 

120-123 
16 Ibidem, pp. 123-125. 
17 Ibidem, pp. 269-270. 
18 Ibidem, p. 270. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:11:56 UTC)
BDD-A21921 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 679 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

evoluţie a conceptului estetic. Astfel, pentru a explica hiatusul dintre noi şi Antichitate, 

criticul vorbeşte dimpotrivă de o evoluţie a sensibilităţii, admiţând în consecinţă că numai pe 

cale intelectuală ne mai este permis accesul la valorile clasice. E evident că deosebirea e  mai 

mare întrucât sensibilitatea şi ideologia estetică nu sunt nici unul şi acelaşi lucru şi nici nu 

evoluează în acelaşi ritm. S-ar putea obiecta că sensibilitatea îşi are oarecum în dependenţă 

ideologia estetică pe care aceasta o urmează cu fidelitate, dar realitatea istorică ne deovedeşte 

în schimb contrariul19. 

Întorcându-ne atenţia spre fenomenul estetic, trebuie să conchidem că nu mutaţia îi 

este caracteristică, ci evoluţia. Lovinescu recunoaşte în Istoria civilizaţiei române moderne 

caracterul evolutiv şi nu revoluţionar al sensibilităţii. În realitate, valorile trăiesc în funcţie de 

intensitatea lor estetică şi apoi în funcţie de capacitatea lor de a adera la cele mai diverse 

interpretări critice şi ideologice. Capodopera are viaţă proprie şi ca şi viaţa însăşi, are o anume 

ambiguitate caracteristică, rezultată tocmai din obiectivitatea estetică sau impersonală a 

artistului, adică din uitarea de sine şi adâncirea completă în obiect. Frumosul e în esenţa lui 

etern, interpretările sale sunt istorice20.  

Impresia de durabilitate a operelor vechi se datorează sincronismului scăzut al acelor 

epoci. Pentru a se împrăştia operă are nevoie de timp, iar circulaţia este anevoioasă. 

Dezvoltând procedee rapide de comunicare, epoca modernă asigură unei opere de artă o 

receptare aproape simultană pe toate meriadianele globului. Densitatea producţiei artistice  a 

crescut şi unitar cu rapiditatea impunerii sale constituie un factor de scurtare a duratei 

interesului axiologic a publicului consumator de artă21.  

Diferenţa de doctrină între Nicolae Iorga şi Eugen Lovinescu nu e atât de profundă 

cum ar părea. Ambii nu cred neapărat în evoluţie, ci în rupturi, salturi şi adaptare, dar ea 

există când conceptele celor doi se specializează. Nicolae Iorga considera că formele fără 

fond semnalate cu atâta patos de Titu Maiorescu şi contemporanii săi, trebuiesc umplute cu un 

„conţinut” specific românesc. Pe de altă parte, Eugen Lovinescu vine şi spune că aceste forme 

vor fi într-adevăr umplute mai devreme sau mai târziu, dar nu neapărat cu un conţinut 

original, specific naţional, ci prin imitare a valorilor occidentale. Deci formele preluate de la 

alţii vor fi umplute cu un conţinut preluat şi el şi adaptat  de la alţii pe baza pricipiului 

sincronismului. Un principiu susţinut şi de Iorga care nu se opunea preluării de modele din 

afară, atâta timp cât ele sunt adaptate la specificul naţional. Astfel, civilizaţiile, în special cele 

mai puţin evoluate, vor prelua potrivit lui  Lovinescu, de la celelalte, opere literare pe care le 

vor adapta în stil proprie.  Şi Iorga şi Lovinescu pornesc de pe aceeaşi bază maioresciană, dar 

se îndreaptă în direcţii diferite. Abordarea lui Iorga e una realistă şi documentaristă, în timp ce 

cea a lui  Lovinescu e clar modernistă22. 

În ceea ce priveşte istoria literaturii, spre deosebire de Iorga,  Lovinescu nu crede într-

o separare a valorilor de non-valori. La el, istoria literară este de fapt o extensie a criticii. Cel 

puţin teoretic, Lovinescu delimitează clar aceste două concepte, cel al istoriei literare şi cel al 

criticii. În practică însă foloseşte aceeaşi metodologie pentru ambele. Singura diviziune clară 

dintre istoria şi critica literară la el este că în timp ce critica literară se ocupă de operele 

literare contemporane, istoria le are drept obiect pe cele din trecut, cu care criticul literar nu 

mai poate rezona. Ambii preferă deci în istoriile lor literare opere mai vechi, fără să ajungă cu 

istoria lor în perioada contemporană. Motivul lui Iorga a fost aversiunea acestuia faţă de 

                                                 
19 Ibidem, p. 271. 
20 Eugen Lovinescu, Confesiunile unui critic, Istitutul de Cultură Român, Bucureşti, 2006, p. 47. 
21 Florin Mihăilescu, op. cit.,  p. 271. 
22 Antologia criticilor romani de la T. Maiorescu la G. Călinescu, Vol I, editura Eminescu, Bucureşti, 

1971, pp. 129-133. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:11:56 UTC)
BDD-A21921 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 680 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

curentele literare moderne, fiind din ce în ce mai critic cu autorii contemporani sieşi. 

Lovinescu în schimb considera operele contemporane drept apanajul criticii literare şi nu al 

istoriei literaturii23.  

În ciuda acestei separări teoretice clare pe care o face Lovinescu între critica şi istoria 

literară, separare continuată de Tudor Vianu şi Vladimir Streianu, el este în fapt primul istoric 

literar care aplică metodele criticii şi principiul estetic în elaborarea istoriei literaturii. Cel 

care va elabora, teoretiza şi aplica clar această metodă va fi însă George Călinescu cu a sa 

Istorie a literaturii române din 1941. 

Socotit de mulţi drept unul din cei mai mari, dacă nu cel mai mare istoric şi critic 

literar de la  noi, acesta are meritul de a fi legat definitiv şi în teorie dar şi în practică, istoria 

literară de critică. George Călinescu se lansează  în perioada în care Iorga abia încetase din 

viaţă, asasinat de legionari. Ideologic vorbind, această perioadă era marcată din punct de 

vedere al criticii şi istoriei literare de  modelul lui Lovinescu, continuat în epocă de Tudor 

Vianu.  

Călinescu continuă în 1946 seria istoriilor sintetice începută de Iorga şi continuată de 

Lovinescu în 1937. Evoluţia criticii şi istoriei literare româneşti cunoaşte o culme cu George 

Călinescu. 

Din cele două direcţii majore din istoria literaturii române, ambele converg spre 

Călinescu. Iniţial avem autonomismul început de Titu Maiorescu, continuat mai apoi de 

Mihail Dragomirescu care se va rupe mai apoi între Dimitrie Caracostea pe deoparte şi Eugen 

Lovinescu de cealaltă. Direcţia lui Lovinescu va fi urmată de Tudor Vianu, Vladimir Streianu, 

Pompiliu Constantinescu, Perpessicius şi Şerban Cioculescu. Direcţia luată de Dimitrie 

Caracostea, va fi continuată în schimb de Constantin Dobrogeanu- Gherea şi mai apoi de 

Nicolae Iorga, Garabet Ibrăileanu şi Mihai Ralea. Aceste două direcţii majore, cu conceptele 

şi metodele lor se reîntâlnesc şi se reunesc în opera lui George Călinescu24.  

Aceasta este, spre deosebire de Vianu şi Perpessicius, emulii lui Lovinescu, în toate 

privinţele, biografic, social şi psihologic, un „homo novus”. O energie primigenă, abundentă, 

imperioasă, curgând în direcţii multiple şi chiar opuse, pe spaţii mari, părând de aceea deseori 

tulbure, dar păstrându-şi limpezimea şi direcţia de curgere. Valoarea permanentă la care 

ţinteşte şi ajunge temperamentul său critic este monumentalul, totdeuna evident prin materia 

multă şi de calitate superioară. În limitele monumentalului, afirmaţiile critice, intenţiile, 

impresiile, asociaţiile, disociaţiile, referinţele crude sau erudite, paradoxul, raţionamentul, 

sofismele şi mai cu seamă metaforele sar unele asupra altora, se încolăcesc într-o arhitectură 

de stil.  Mişcarea contradictorie faţă de sentiment este puterea generată de bogăţia sa de 

personalitate. Ea se denotă cu timpul în mari antonimii ca cea dintre impresionism şi 

documentaţie ştiinţifică, criteriu estetic şi criteriu biografic, real şi artă, perechi de valori 

ilustrate cu opere masive si totdeauna excepţionale, indiferent de genul cărora aparţin. 

Mecanica întinsă a contradicţiei proprii îl poartă în critică la poziţii intelectuale extreme. E 

paradoxal, ca în cazul „elementarului” Eminescu şi al „rafinatului” Creangă şi e sofistic când, 

îl combate pe Maiorescu pentru că ridiculizează strofe socotite de el geniale25. 

Aceasta e însăşi atitudinea lui de artă şi de viaţă cea mai decisivă. Căci la puterea de a 

gândi şi a simţi genial, George Călinescu, acest paradoxal posesor al unei personalităţi 

contradictorii şi tumultoase, a adăugat voinţa de a trăi genial după concepţia existenţialistă 

barocă a unui romantism enorm. În sinea sa, Călinescu este primul exemplu al criticului şi 

                                                 
23 Nicolae Manolescu, Conceptul de istorie literară în România Literară,nr. 10 /1999. 
24 Nicolae Manolescu, op. cit.. 
25 Florea Firan, Constantin M. Popa, Călinescu (antologie comentată), Editura Minerva, Craiova, 

1995, pp. 89-90. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:11:56 UTC)
BDD-A21921 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 681 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

istoricului literar care este în acelaşi timp şi autor. Scrie romane şi teatru şi această abordare e 

vizibilă şi în critica sa26. 

În Istoria literaturii române pe care o scrie el, autorii pe care îi cercetează devin 

personaje de roman. El nu numai că se apleacă asupra lor aplicând din plin principiul critic şi 

estetic la istoria literară, dar în acelaşi timp, impune un nou tip de critică literară în literatura 

românească: critica impresionistă. Istoria literaturii pe care o scrie Călinescu nu mai este nici 

o cronică detaşată cu scopul de a separa valorie de non-valori, nici o istorie culturală şi nici o 

istorie critică a operelor literare care nu atinge nici un moment prezentul27.  

Călinescu nu numai că are curajul de veni cu istoria sa literară până în perioada 

contemporană sieşi, dar declară clar şi răspicat că o istorie literară nu se poate face fără o 

componentă critică şi estetică, după cum nu se poate face critică literară, fără un element 

cronologic şi istoric. Odată cu Călineascu, istoria literaturii române va deveni în formă, 

concept şi definiţie ceea ce cunoaştem azi. Modelul călinescian a fost atât de puternic încât el 

persistă până azi28. 

Călinescu nu este însă nici opusul, nici produsul unor figuri precum Nicolae Iorga sau 

Eugen Lovinescu. El este produsul unei epoci şi rezultatul unei conglomerări de concepte. A 

luat de la amândoi ceea ce a considerat potrivit şi nu a ezitat niciodată să indice erorile sau 

lipsa de continuitate în conceptele acestora. Dar, în acelaşi timp, le-a recunoscut ambilor 

contribuţiile majore la istoria şi critica literară, precum şi la cultura românească.. 

Fie că vorbim de istoria literară văzută ca parte integrantă a istoriei scrisului şi 

sinonimizată cu istoria culturală ca la Iorga, fie că vorbim de principii sincronice şi de teoria 

mutaţiei valorilor în cultura românească şi de separarea criticii şi istoriei literare în 

temporalitate la Lovinescu sau de o istorie literară critică şi estetică la Călinescu, fiecare 

dintre aceştia a reprezentat un pas înainte pentru modul în care s-a scris şi se scrie istorie 

literară la noi.  

Este important să îi vedem pe aceşti trei critici şi istorici literari, nu ca rivali, implicaţi 

în polemici directe sau postume, ci ca pe forţe complementare care au dus la naşterea unuia şi 

aceluiaşi concept. Chiar dacă, aparent, unele dintre ideile lor par a fi în antiteză, la o analiză 

mai atentă e uşor de sesizat că predecesorii au constituit un model pentru urmaşi şi că ideile 

unora se nasc fie din dezvoltarea, fie din reacţia contrară la ideile celorlalţi. Iorga a fost 

important pentru Lovinescu şi ambii au avut un rol decisiv şi o contribuţie importantă pentru 

Călinescu. 

Istoria literaturii române trebuie văzută nu ca un şir de polemici, ci ca o evoluţie, mai 

mult sau mai puţin lineară, bazată pe concepte complementare. 

 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 

 

Lucrări generale: 
1. Alexandrescu, Sorin; Introducere în poetica modernă în volumul Poetică şi stilistică, 

Editura Univers, Bucureşti, 1972. 

2. Antologie; Antologia criticilor romani de la T. Maiorescu la G. Călinescu, volumele I-II, 

editura Eminescu, Bucureşti, 1971, 1973. 

3. Boldea, Iulian; Estetică generală, Editura Universităţii „Petru Maior”, Tîrgu Mureş, 2007. 

4. Idem, Poetică şi critică literară, Editura Universităţii „Petru Maior”, Tîrgu Mureş, 2008. 

                                                 
26 Ibidem, p. 90. 
27 Ibidem, p. 91. 
28 George Călinescu, Tehnica criticii şi a istoriei literare în Principii de estetică, Editura pentru 

Literatură, Bucureşti, 1968, p. 29. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:11:56 UTC)
BDD-A21921 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 682 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

5. Idem, Tendinţe actuale în teoria literară, Editura Universităţii „Petru Maior”, Tîrgu 

Mureş, 2009. 

6. Densusianu, Aron; Istoria limbei şi literaturii române, Editura Tipo-Litografia „Il 

Godner”, Iaşi, 1894 în secţiunea electronică a Bibliotecii „Robarts” din cadrul 

Universităţii din Toronto, Canada. 

7. Manolescu, Nicolae Conceptul de istorie literară în România Literară,nr. 10 /1999. 

8. Marino, Adrian; Istoria literară, în Anuar de lingvistică şi istorie literară, XX, Cluj, 

1969. 

9. Welleck, Rene; Warren, Austin; Teoria literaturii, Editura pentru Literatură universală, 

Bucureşti, 1967. 

 

Lucrările de specialitate 

10. Călinescu, George; Istoria literaturii române, Editura pentru Literatură, Bucureşti, 1941. 

11. Idem, Literatură şi contemporaneitate, Editura pentru Literatură, Bucureşti, 1964. 

12. Idem, Tehnica criticii şi a istoriei literare în Principii de estetică, Editura pentru 

Literatură, Bucureşti, 1968. 

13. Firan, Florea; Popa, Constantin M.; Călinescu (antologie comentată), Editura Minerva, 

Craiova, 1995. 

14. Lovinescu, Eugen; Confesiunile unui critic, Istitutul de Cultură Român, Bucureşti, 2006. 

15. Mihăilescu, Florin; Eugen Lovinescu şi antonimiile criticii, Editura Minerva, Bucureşti, 

1972. 

16. Nagy-Talavera, Nicholas M.; N. Iorga-o biografie, Institutul European, Bucureşti, 1999. 

17. Zamfirescu, Dan;  N. Iorga- Etape către o monografie, Editura Eminescu, Bucureşti, 

1981. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:11:56 UTC)
BDD-A21921 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

