
 

 387 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

COMMUNICATION IN THE DRAMATIC WORKS OF WILLIAM 
SHAKESPEARE 

 
Raluca-Sînziana GHERVAN 

”Ștefan cel Mare” University of Suceava 

 

 

Abstract: Our starting point in this article is that the human voice and language belong to the 

whole body, not just the brain, and that the role of the voice is to reveal the self. Today's adult 

voice lacks emotion. We could say that the language, being deprived of emotional and sensory 

nourishment, became anemic and that everything that is emotional, being abandoned by 

language, is now trying to express itself through any other means, more or less effectively. We 

use Shakespeare`s dramatic work as an example to illustrate these statements showing that in 

order to be able to fully convey Shakespeare`s emotional, intellectual and philosophical intent 

from the written word on to the stage, those words must connect with a full range of intellect, 

emotion, body and voice. 

 

Keywords: Shakespeare, theater, language, speech, communication. 

 

 

1. Comunicarea în teatrul shakespearian. 

Responsabilitatea primară a artei, în general, și a teatrului, în special, este de a obliga o 

cultură, o societate să se confrunte cu propria-i înfățișare, astfel încât să poată reflecta asupra 

ei. Dar, de asemenea, artei îi revine și responsabilitatea de a păstra trecutul, pentru ca întreaga 

cultură sau societate să poată reflecta asupra sa în funcție de propria istorie. Arta desăvârșită 

rezistă în timp, iar când teatrul dorește să re-producă trecutul, artiștii-interpreți se confruntă cu 

cerințe foarte diferite de cele ridicate de teatrul contemporan. 

Materia primă, proprie actorului, este cea care face un personaj să fie credibil. Din 

emoțiile personale ale actorului / persoanei, din intelectul, memoria, imaginația, tragediile, 

iubirile, urile, istoria familiei, vise, suflet, voce și corp, este făurit un „personaj” care trebuie 

să fie un locuitor credibil al oricărei lumi care ocupă scena. 

Cei mai mulți actori, în cazul în care reușesc să-și câștige un trai adecvat din practica 

teatrală, joacă, în cea mai mare parte a carierei lor, numai personaje ale secolului al XX-lea. 

Cele mai multe filme și piese de teatru plasează o oglindă în fața naturii [contemporane], iar 

asta este exact ceea ce ar trebui să facă. 

Se întâmplă de multe ori ca tocmai actorii cei mai sensibili și mai talentați să fie 

îngroziți să joace Shakespeare. Acest lucru poate fi cauzat de un puternic simț al „adevărului” 

pe care îl au în felul lor de a juca, aflat în raport direct atât cu angajamentul lor emoțional față 

de personajele pe care le interpretează, cât și față de cuvintele rostite de către acele personaje. 

Însă adevărul „personal”, oricât de iscusit și fermecător ar fi, pare prea mic, uneori, pentru 

grandoarea poetică a lui Shakespeare.  

Problema nu ține de natura măreață a subiectelor din piesele shakespeariene. Natura 

umană încă produce numeroase acte extreme: bătrâni încă sunt aruncați în mijlocul furtunii și 

lăsați să își piardă mințile, tinerii îndrăgostiți încă se sinucid, lideri politici încă sunt asasinați, 

cetățeni nevinovați încă sunt uciși pe străzi și pe câmpul de luptă. Asemenea evenimente 

extreme sunt lucruri care încă țin de teatru, în măsura în care ele încă țin de viață. Diferența 

mare între teatrul contemporan și teatrul lui Shakespeare constă în limbajul prin care o astfel 

de situație extremă poate fi exprimată.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:12:57 UTC)
BDD-A21878 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 388 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

Vocea adultului de astăzi este lipsită de hrana emoției. Societatea ne-a învățat că este 

greșit să ne exprimăm liber. Metodele convenționale de creștere a copilului spun că nu este 

frumos să strigi, că este urât și periculos să te înfurii, că este deranjant pentru alții să plângi în 

public și că hohotele puternice de râs sunt neplăcute. Vocea adultului este, așadar, produsul 

vocilor altor oameni (i.e. „asta e rău”, „a plânge e o dovadă de slăbiciune”, „vei speria bărbații 

cu o voce atât de stridentă”, „nu-mi vorbi mie pe tonul acesta”). Vocea este, în cele mai multe 

cazuri, condiționată pentru a vorbi despre sentimente, mai degrabă decât pentru a le dezvălui 

— asta în cazul în care sentimentele nu au fost inhibate complet, după cum se întâmplă 

adesea. 

Punctele de referință ale „adevărului” sunt dictate, așadar, de cultura în care trăim. 

Actorul secolului al XX-lea, jucând personaje ale secolului al XX-lea, trăiește experiența 

„adevărului”, prin aceste mecanisme de răspuns acceptate. Însă textul lui Shakespeare 

integrează cuvinte, emoții, obiective, intenții și acțiuni și, prin asta, reflectă cu acuratețe 

societatea elisabetană căreia i se adresa. Bărbații și femeile din epoca elisabetană vorbeau o 

limbă cu 400 de ani mai tânără decât a noastră. A fost o limbă care făcea parte din cultura 

oralității, care a influențat toate formele de interacțiune umană de-a lungul a mii de ani. 

Limbajul trăia în corp. Gândirea era experimentată în corp. Emoțiile locuiau în organele 

corpului. Încărcate cu gândire și simțire, undele sonore ale vocii emanau din corp și erau 

percepute senzorial de către alte corpuri care experimentaseră în mod direct încărcătura 

respectivă de gând - senzație a undelor sonore. 

„Adevărul” lui Shakespeare, prin urmare, este diferit de experiența noastră de zi cu zi 

cu privire la „adevăr”. Scara este mai mare decât realitatea noastră internă. Dar el nu exprimă 

adevărul său într-o altă limbă, el îl exprimă printr-o altă experiență a limbii. Când actorul de 

astăzi începe să trăiască experiența limbajului lui Shakespeare ca pe un proces al întregului 

corp, el trăiește o experiență mai extinsă și mai profundă a gândirii și a emoției și, drept 

rezultat, o experiență mai fundamentală, mai particulară și mai extinsă a „adevărului” decât 

cea cu care era obișnuit.  

 

2. Mesajul shakespearian prin vocale și consoane. 

În structura cuvintelor este încifrată evoluția limbajului și a gândirii. În timp, 

umanitatea a trecut de la oralitate la o cultură a scrisului, de la limbajul prin corp la pagina 

tipărită. În ultimii două sute de ani, influența tiparului a separat limbajul de senzorial din ce în 

ce mai mult. S-ar putea spune că limbajul, refuzându-i-se hrana emoțională și senzuală, a 

devenit anemic. Și că tot ceea ce este emoțional, abandonat fiind de limbaj, încearcă să se 

exprime prin orice alte mijloace, mai mult sau mai puțin eficiente, alternativa fiind să se 

ofilească și să dispară. Ruptura aceasta creează pentru om o prăpastie între creativitate și 

comunicarea verbală, ceea ce constituie un obstacol major pentru un actor, de exemplu, atunci 

când trebuie să joace Shakespeare.  

Nimeni nu știe cum a apărut limbajul. Având în vedere starea gândirii omenești aflată 

în permanentă schimbare, putem adera atât la ideea că limbajul ne-a fost dat de către zei, cât și 

la aceea că a început cu mormăieli care descriau pofte și dorințe primare și gemete legate de 

probleme de viață și de moarte, cum ar fi hrana și perpetuarea speciei; apetitul pur exprimat 

printr-un vuiet care își avea originea adânc în corp, indivizibil de trăirea descrisă. Saltul 

cuantic în evoluția vorbirii (în cazul în care admitem că vorbirea a început, într-adevăr, astfel) 

ar fi fost articularea, iar agenții care dețineau funcția articulatorie, aceea de a întrerupe și de a 

modela fluxul amorf al răcnetului, au fost piese bucale care până atunci fuseseră utilizate 

pentru funcții legate de hrănire: mestecat, mușcat, etc. Se poate presupune că, pentru un timp, 

atât poftei sau dorinței, cât și comunicării le-au corespuns aceiași centri nervoși, până când 

limba, dinții și buzele au devenit pe deplin adaptate noilor cerințe. Gustul, mirosul și textura –  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:12:57 UTC)
BDD-A21878 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 389 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

plăcere, dorință și satisfacție –  au fost probabil în strânsă legătură cu vorbirea și comunicarea 

timp de mii de ani. Vorbirea ar fi fost pe picior de egalitate cu trăirea experiențelor extreme. 

Însă, credem că Lewis Thomas, în cartea Et cetera, Et cetera, Notes of a Word 

Watcher (1990) are o viziune mai imaginativă asupra originii limbajului și, prin urmare, 

probabil, una mai apropiată de adevăr. Privind un castan în vârstă de două sute de ani din 

curtea sa, el afirma: 

„Daca aș fi fost un om al vremurilor timpurii, un om primitiv, în loc de omul pe care îl 

simt în zilele noastre, și dacă nu aș fi avut încă un limbaj construit pentru a numi copacul 

meu,  nedumerit, aș pleca în căutarea unui copil mic. Ce este asta, l-aș întreba. Copilul ar 

spune un cuvânt nemaiauzit până atunci, arătând în sus spre copac, cu dorința de a-mi dirija 

atenția. Cuvântul ar conține sunetul AI, apoi o respirație blândă, AIW, și ar suna potrivit 

pentru acest copac. Cuvântul va intra apoi în limbă prin mine, l-aș spune prietenilor mei, și 

mii de generații mai târziu, mult după timpul meu, ar fi folosit pentru a descrie multe lucruri, 

nu copaci, ci sentimentul care a fost conținut și inspirat de acel copac anume. AIW ar deveni 

EVER, și AYE, și EON, și AGE. Limba sanscrită l-ar fi dezvoltat în cuvântul AYUA, care 

înseamnă viață. În Gotică s-ar fi folosit-o pentru cuvântul AIWOS, eternitate. Latina l-ar fi 

plasat în AEVEM și AETAS, idei legate de vârstă și eternitate. Grecii l-ar pune în Aion, forță 

vitală, și noi l-am primi în cuvântul nostru EON, însemnând eră sau spirit al inteligenței 

divine. Germana l-ar avea ca Ewig, cuvântul cântat din nou și din nou, cu o voce înaltă în 

DAS LIED VON DER ERDE al lui Mahler. Iar unele dintre limbi ar introduce un sunet YEW 

ca prefix, și noul sunet ar forma cuvinte precum YOUTH, YOUNG, JUVENILE. În tot acest 

timp, orice urmă de sens a castanului ar fi pierdută. 

Pentru a obține o limbă care să funcționeze cu adevărat de la început drept mijloc de 

comunicare umană prin vorbire, este imperativ necesar, în primul rând, ca vorbele să exprime 

sentimentele provocate de lucruri, în special de lucrurile vii din lumea înconjurătoare.  

Numirea, ca problemă taxonomică ar apărea mai târziu și s-ar rezolva de la sine. Dar pentru 

ca ideile să poată începe să circule astfel încât să se instaureze cea mai profundă 

indispensabilitate a limbii, mai întâi ar trebui ca sentimentele să vină în vorbire, iar acel 

sentiment de înrădăcinare va trebui să persiste drept cod genetic pentru toate cuvintele ce vor 

urma.” (Lewis Thomas, 2000 : 56, n.t.)  

Lewis Thomas, om de știință și artist, ne amintește că vorbele ne conectează atât cu 

lumea naturală din jurul nostru, cât și cu ceilalți indivizi. Există relatări despre triburi de 

eschimoși care abia de curând au pierdut capacitatea de a găsi drumul spre acasă, după o 

perioadă de trei sau de patru luni petrecute la vânătoare, străbătând sălbăticii neexplorate și 

„cântând peisajul”. Vocile lor și formele dealurilor, râurilor și văilor, au fuzionat pentru a face 

o hartă melodică prin care călătoria lor putea fi descrisă și înregistrată. Când au fost învățați să 

citească, această abilitate a fost anulată. Aborigenii australieni aveau abilități similare. Se 

presupune că acești oameni aparțin unui trib din care noi toți am făcut parte cândva. 

Într-o anumită măsură, vocalele pot fi considerate componente emoționale în 

construcția unui cuvânt, iar consoanele, componenta intelectuală. Aceasta este, desigur, o 

supra-simplificare, dar este un loc bun pentru a începe o analiză. Vocalele necesită un pasaj 

larg, neobturat între sursa respirației, cavitatea bucală și dincolo de ea. Datorită legăturii 

directe și neîntrerupte cu sursa de respirație, vocalele pot fi conectate direct cu emoția, dar 

numai în cazul în care sursa de respirație ajunge până la nivelul diafragmei. Plexul solar este 

unit cu fibra musculară a diafragmei și este centrul nervos primar de receptare și transmitere a 

emoțiilor. Mulți oameni mențin nivelul respirației în partea superioară a cutiei toracice;  în 

aceste cazuri, nu ar fi posibilă experiența vocalelor conectate emoțional. 

Consoanele oferă o experiență senzorială, care se poate traduce într-o stare de spirit, și 

pot modela și direcționa vocala în așa fel încât să dea un sens emoției pe care aceasta o 

conține. Vorbirea eficace menține întotdeauna un echilibru între emoție și intelect. În cazul în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:12:57 UTC)
BDD-A21878 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 390 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

care intelectul domină, vorbirea este uscată și lipsită de strălucire; dacă emoția îl copleșește pe 

vorbitor, publicul este jenat, suspicios și, de obicei, nu reușește să primească mesajul. 

Obiceiul de exprimare al unui individ, în care consoanele sunt neclare sau înghițite, reflectă, 

de obicei, o lipsă de limpezime în gândire; un mod de exprimare prea bogat în vocale poate 

dezvălui o înclinație pentru o exprimare sentimentală a emoțiilor; și un stil clar, stacat care 

abia permite vocalelor să coexiste cu consoanele, face parte din prototipul stilului academic 

uscat. Vorbirea textelor lui Shakespeare cere un echilibru de emoție și intelect în cel mai înalt 

grad. 

Iată un exemplu celebru din textul lui Shakespeare, care ilustrează importanța 

îndeplinirii rolului jucat de vocale și de consoane în realizarea artei lui. Acesta este al patrulea 

Cor din Henric V, la începutul Actului IV: 

 

 

                Now entertain conjecture of a time 

                When creeping murmur and the pouring dark 

                Fills the wide vessel of the universe. 

                From camp to camp through the foul womb of night 

                The hum of either army stilly sounds, 

                That the fixe'd sentinels almost receive 

                The secret whispers of each others' watch: 

                Fire answers fire, and through their palely flames 

                Each battle sees the other's umber'd face: 

                Steed threatens steed, in high and boastful neighs 

                Piercing the night's dull ear; and from the tents 

                The armorers, accomplishing the knights, 

                With busy hammers closing rivets up, 

                Give dreadful note of preparation. 

(William Shakespeare, Henry V, Act IV, Chorus) 

 

 

„Vă-nchipuiți acum un timp în care 

Crescânde bezne, zvonuri strecurate 

Chivotul larg al lumilor îl umplu. 

Un zumzet dus din lagăr într-alt lagăr, 

A două oști, adoarme-n sânul nopții, 

Și străji din loc în loc aud consemnul, 

Șoptit în taină,-al pazei celeilalte. 

Răspunde foc la foc, și-n flăcări pale 

Umbritul chip oștirile-și zăresc, 

Și cal pe cal se-nfruntă și nechează 

Auzul surd al nopții străpungându-l. 

Dând zor armurierii, cu ciocanul, 

La zaua cavalerilor, prin corturi, 

Țin isonul cumplitei pregătiri.” 

(W. Shakespeare, Henric al V-lea, traducere de Ion Vinea, 1985: 389) 

 

Acest pasaj este, de asemenea, utilizat ca exercițiu pentru vorbirea textului 

shakespearian, pentru că, în el, putem evidenția cu ușurință înșiruirea onomatopeelor, după 

cum poate fi auzită, în vocale și consoane. Pe de o parte, avem cuvintele murmur, pouring, 

dark, universe, foul womb, hum; pe de altă parte, avem camp to camp, stilly sounds, fixed 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:12:57 UTC)
BDD-A21878 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 391 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

sentinels, receive, secret whispers, watch. Greutatea și întunecimea acordată de către autor 

primului grup de cuvinte se află în contrast izbitor cu șuieratul și tăișul sunetelor din cea de-a 

doua. Imaginile create de sensul cuvintelor dobândesc o valoare în plus prin acumularea 

sunetelor alese pentru a le reprezenta. În treacăt fie spus că traducerea nu reușește să redea 

același efect de diferențiere a cuvintelor care pot fi interpretate drept greoaie de cele tăioase. 

Din ce putem observa, spre deosebire de alți autori, Shakespeare și-a compus toată 

opera având în minte aceste acumulări de energii ale literelor și cuvintelor, ordonate într-o 

anumită manieră. În acest caz, orice interpretare, orice contribuție în plus din partea actorului 

ar fi inutilă, ba chiar deranjantă. Orice tehnică ar deține și oricare i-ar fi predispoziția 

interioară și sensibilitatea, un actor nu ar putea depăși în măiestrie opera shakespeariană, și 

nici nu credem că ar trebui să încerce. Trebuie doar să se lase contaminat de emoția pe care o 

conțin cuvintele. 

Așadar, iată ce înseamnă pentru un actor - to say something is to do something a lui J. 

L. Austin. Actorul trebuie să lase cuvintele să trezească sentimentele simultan cu rostirea lor. 

Spunând textul lui Shakespeare, actorul face ca viața să apară pe scenă. Actorul devine 

Hamlet odată cu rostirea replicilor, ca și când ar rosti o incantație care invocă personajul. Cu 

alte cuvinte, actorul începe spectacolul pornind de la starea lui firească, fără artificii, transe 

sau modificări energetice de niciun fel, după care rostește versurile shakespeariene iar acestea 

sunt cele care îl fac să își modifice frecvența vibrațiilor sufletești, fără ca el să aibă vreo 

intenție în legătură cu calitatea acestor modificări. Singura sarcină a actorului atunci când 

joacă Shakespeare este să fie receptiv la schimbările care se petrec în el pe parcursul rostirii 

cuvintelor și să reacționeze în consecință. 

Pentru capacitatea de a vorbi poetic este necesară o conștiință a modului în care 

cuvintele sunt vorbite. Pablo Neruda este autorul unui poem numit Verbo în care se referă la 

toate simțurile (văz, pipăit, gust și miros), dar lasă la o parte simțul care aparține cel mai 

evident vorbirii: auzul.  

 

Verbo  

 
Voy a arrugar esta palabra,  

voy a torcerla ,  

sí,  

es demasiado lisa,  

es como si un gran perro o un gran río  

le hubiera repasado lengua o agua  

durante muchos años.  

 

Quiero que en la palabra  

se vea la aspereza,  

la sal ferruginosa  

la fuerza desdentada  

de la tierra,  

la sangre  

de los que hablaron y de los que no hablaron.  

 

Quiero ver la sed  

adentro de las sílabas:  

quiero tocar el fuego  

en el sonido:  

quiero sentir la oscuridad  

del grito. Quiero  

palabras ásperas  

como piedras vírgenes.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:12:57 UTC)
BDD-A21878 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 392 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

(Sursa: http://spanishpoems.blogspot.ro/2005/05/pablo-neruda-verbo.html) 

 

Este ca și cum auzul ar fi o capcană; este prea facil să presupunem că, dacă am auzit, 

am și înțeles un cuvânt, deși asta facem zilnic. Cuvintele sunt obiceiuri. Gândurile 

funcționează după modele. Atâta timp cât ele rămân pe traseul lor obișnuit, veghează asupra 

existenței noastre și ne feresc de noi experiențe care ne-ar putea obliga să ne confruntăm cu 

un nou aspect alarmant despre noi înșine și lumea din jurul nostru. În cazul în care însă ne 

dorim o experiență mai profundă, o schimbare de perspectivă, atunci trebuie oprit simțul 

auzului, iar ceea ce auzim și ceea ce credem despre ce am auzit trebuie să nu mai fie de la sine 

înțeles. 

Când cuvintele sunt văzute, gustate, atinse, simțite, ele pătrund și demontează 

modelele de gândire. Ele ajung în emoții, în amintiri sau asocieri și le conferă scânteia 

imaginației. Ele aduc viață. Felul în care o persoană rostește cuvintele lui Shakespeare va 

determina adâncimea la care va reuși să sondeze sensul lor. Dorința arzătoare a lui Neruda 

pentru ceva dur și tactil în cuvinte este indivizibilă de pasiunea procesului său de creație. El 

spune că vorbele trebuie să fie senzații, trebuie să fie emoții, deoarece numai atunci vor sonda 

profunzimile condiției umane și vor spune adevărul.  

Caracterul discret și funcționarea autonomă a fiecărui cuvânt trebuie să prindă viață în 

imaginație și apoi să fie trăit ca experiență în toate terminațiile și centrele nervoase senzoriale 

și emoționale. Sensul experimentat al cuvântului trebuie să fie apoi canalizat prin intermediul 

vocalelor și al consoanelor pe căile organelor articulatorii. Cuvântul de pe pagină devine 

propriul său sens în imaginație, sensul devine experiență trăită în corp prin imaginație 

(senzorial și / sau emoțional), și sensul trăit devine cuvântul vorbit. 

 

 

3.  Concluzii 

Apreciem că, în cadrul operei shakespeariene, noțiunile de „teatru” și „lingvistică” nu 

mai pot fi deosebite una de cealaltă. Întreaga operă reprezintă un uriaș exercițiu lingvistic, 

deoarece se bazează pe comunicarea ideilor, sentimentelor, stărilor sufletești printr-o anumită 

ordonare a unor cuvinte sau litere. Însă, în aceeași măsură, vorbim și despre teatru, deoarece 

acea alăturare deosebită prinde viață, dând naștere la viața textului, o realitate în care 

cuvintele sau literele, percepute în mod separat, nu pot reda adevărata valoare 

macrodiscursivă. 

Prin cuvinte reușim să obținem sau să întreprindem lucruri. Când sunt atașate semantic 

la acțiunea de „a face”, cuvintele trebuie să (con)ducă undeva, să se deplaseze de-a lungul 

unui drum orizontal, cu un scop liniar. Limbajul poetic este diferit. Sensul acestuia este atașat 

la acțiunea de „a fi”. El exprimă stări interioare și răspunsuri emoționale la evenimente 

exterioare. Pentru a vorbi poetic, cuvintele trebuie să fie aruncate în forul interior al ființei, 

unde generează energie care să circule pe verticală între minte și inimă. Ele trebuie apoi lăsate 

să curgă, complet încărcate, pentru ascultător. Trebuie redescoperite vechile căi neuro-

fiziologice ale dorinței sau poftei primordiale pentru a readuce la viață gustul și textura 

vorbirii și pentru a declanșa mecanismele de reactivitate instinctuală care aprind scânteia 

proceselor de creație, demult îngropate sub straturi de comportament „civilizat” și „rațional”. 

Numai printr-un acces complet la umanitate omul va putea să rostească într-adevăr textul lui 

Shakespeare. 

Toate acestea, desigur, nu sunt pentru  a relansa un mod vechi și de neînțeles de a 

vorbi, ci pentru a trezi energiile latente care aparțin vorbirii și pentru a dobândi acces la căi de 

comunicare mult mai profunde în care pot reverbera înțelesuri sub-verbale nebănuite. 

Atribuind cuvintelor reacții senzoriale, emoționale și fizice, putem începe să resuscităm viața 

limbajului.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:12:57 UTC)
BDD-A21878 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 393 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

 

Bibliografie 

 

1. THOMAS Lewis, 1990, Et cetera, Et cetera, Notes of a Word Watcher, Little, 

Brown, New York  

2. SHAKESPEARE, William, 1993, Henry V, din The Illustrated Stratford 

Shakespeare,  Chancelor Press, London 

3. SHAKESPEARE, William, 1985, Henric al V-lea, trad. Ion Vinea, din 

Shakespeare, Opere complete, volumul 4, Editura Univers, București 

4. AUSTIN, John Langshaw, 2003, Cum să faci lucruri cu vorbe, Paralela 45, 

București 

 

http://spanishpoems.blogspot.ro/2005/05/pablo-neruda-verbo.html 

 

 

Lucrarea a beneficiat de suport financiar prin proiectul cu titlul „SOCERT. Societatea 

cunoaşterii, dinamism prin cercetare", număr de identificare contract 

POSDRU/159/1.5/S/132406. Proiectul este cofinanţat din Fondul Social European prin 

Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013. Investeşte în 

Oameni! 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:12:57 UTC)
BDD-A21878 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

