
 

 243 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

ANALYTICAL LIMITS OF THE RESIDUAL 
 

George Alexandru CONDRACHE 
West University of Timișoara 

 

 

Abstract: Residual, in its quality of ejection, of material that remains, it means a lack of utiliy, 

a lack of avail. In the same time, its presence implies a process of contamination. These two 

characteristics are fundamental and, as a consequence, are the conditions for the material to 

become residual. Transfered into the symbolic area, these two characteristics represent the 

tools through which the  limits of the residual are identified. One of these limits is verified in 

this paper, hence it is probed if the human can be a symbolic form of the residual.  The study 

presents two scenarios, one belonging to Jean Baudrillard and the other  to Adorno. 

According to Adorno, human became a being without purpose in his existence, a presence 

without utility, without content. Having as a starting point the critique of the capitalism, the 

two authors identifie  a viced reality, the human being its victim. Whether the flux of 

information is impossible to manage or the ritm of capitalism is inhuman, the man becomes 

the target of alienation. Thus, it is accomplished the scenario of a man who no longer has a 

purpose, who is viced and capable to vice as well.      

 

Keywords: residual, inutility, contamination, man, alienation 

 

 

Teza de doctorat la care lucrez are ca pretext exploatarea literară a diverse forme 

reziduale într-o serie de romane ce aparțin spațiului cultural central-european din perioada 

postbelică. Înainte de orice apropiere din perspectivă literară, trebuiesc forjate analitic limitele 

noțiunii de rezidual, or tocmai o astfel de limită își propune să probeze acest articol. Mai 

înainte însă, se impune a se oferi lămuriri cu privire la natura rezidualului. Firește, această 

inițiativă se desfășoară având ca limite felul în care rezidualul apare în romanele studiate. De 

altfel, această limitare este cel mult o restricție de nuanță a ceea ce rezidualul reprezintă în 

general. Așadar, dintr-o perspectivă descriptivă, rezidualul poate fi clasificat în rezidual 

organic, caz în care poate reprezenta resturile per se ale corpului uman, de la excremente la – 

în anumite condiții - sânge sau poate fi anorganic și face referire la conținutul gropilor de 

gunoi, la obiectele ieșite din uz, de la obiecte industriale până la obiecte casnice, cum ar fi 

piese de mobilier. Toate acestea, chiar dacă reprezintă o formă reziduală organică ori 

anorganică, împărtășesc proprietatea inutilității, acestea reprezintă un exces, un plus a cărei 

prezență este indezirabilă, toate sunt lipsite de rost fie măcar din simplul motiv că nu pot fi 

utilizate în nici un fel în forma în care se află. Totodată, împrumutând parțial un scenariu 

teoretic creat de Mary Douglas, formele reziduale sunt impure1. Astfel, acestea semnifică o 

ieșire din mersul firesc al lucrurilor, o forțare a limitelor sistemului. La fel cum un bocanc 

lăsat pe masa din bucătărie este perceput a fi o ieșire în afara firescului și deopotrivă o 

transbordare într-o zonă a murdarului, tot așa este perceput un obiect scos din coșul de gunoi 

și pus pe masa din bucătărie. Caracterul impur reprezintă o corupere internă și, mai mult de 

atât, presupune capacitatea de a vicia în exterior. Astfel, consecința impurității este 

capacitatea de a contamina, de a afecta negativ ceea ce se află în vecinătatea sa.  

                                                 
1 v. Mary Douglas, Purity and danger. An analysis of concepts of pollution and taboo, New York, 

Routledge, 2001 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-21 01:33:51 UTC)
BDD-A21855 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 244 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

 Așadar, rezidualul se evidențiază prin intermediul a două trăsături, și anume 

inutilitatea, lipsa de rost și impuritatea, a cărei consecință este contaminarea. Dar sunt acestea 

trăsături fundamentale, astfel încât împlinirea lor să echivaleze cu o confirmare a 

rezidualului? În privința lipsei de rost, aceasta este proprietatea prin care este explicată 

noțiunea în dicționarul explicativ. Or această receptare înseamnă nivelul primar al 

identificării, deci reprezintă tocmai caracterul general al unei noțiuni în forma în care, chiar 

dacă nu este surprinsă o perspectivă focusată asupra noțiunii, se reține forma cadru. Astfel, 

lipsa rostului este o noțiune fundamentală. În același timp, capacitatea de a contamina 

confirmă același caracter, câtă vreme aceasta este o consecință primă a rezidualului dovedită, 

așa cum am argumentat mai sus, de însăși natura sa. Acceptând această premisă, mă preocupă 

verificarea validității acestei noțiuni într-o dimensiune simbolică, în condițiile în care astfel se 

atinge o limită extremă a existenței sale. Extrapolând trăsăturile fundamentale ale 

rezidualului, încerc să verific până în ce punct se poate vorbi fondat de rezidual. Totodată, 

pentru ca acest demers să aibă consecințe benefice din punct de vedere euristic, existența 

simbolică a rezidualului este probată prin raportarea sa la individul uman. În acest fel se 

reușește atât consolidarea teoretică a rezidualului, dar și obținerea unei perspective inedite a 

individului uman. Practic, în măsura în care argumentarea se dovedește cu succes, se 

identifică un context în care individul uman reprezintă la un nivel simbolic ceea ce un reziduu 

reprezintă într-o groapă de gunoi. Astfel, s-ar legitima discuția despre un om-rest ca formă 

reziduală.  

 Cum am sugerat deja. Pentru a se putea discuta despre omul-rest este necesar a se 

identifica o serie de scenarii care să justifice existența la nivel simbolic a individului uman 

determinat de cele două trăsături fundamentale ale rezidualului: lipsa de rost și capacitatea de 

a contamina. Un prim scenariu îl identific la Jean Baudrillard, în eseul său Simulacre și 

simulare. Conform acestuia, în contemporaneitate ne confruntăm cu un exercițiu continuu de 

înlocuire a realului cu simulacrul. Eseistul francez oferă exemplul Disneyland2, unde este 

creat un spațiu artificial, ce este deopotrivă fals și adevărat. Un asemenea mediu reușește să 

domine individul uman, având consecința anulării oricărui act de autenticitate, fiind plasat 

într-o paradigmă în care realul și iluzia se anulează reciproc. Principalul factor de producere a 

simulacrului, precum și principalul factor de promovare a simulării ca formă a existenței este 

televizorul. El este simbolul tehnologiei ca formă de pervertire, datorată oportunității acesteia 

de a folosi tehnica în scopul de a elibera permanent un ciclu informațional de dimensiuni 

gigantice. Astfel se realizează  o implozie a sensului. Aici începe simularea, ce anulează 

realitatea privând-o de un ritm pe care îl poate ingera, acesta fiind exagerat de uriașa cantitate 

de informații ce este pompată în permanență, care nu poate fi interiorizată ori gestionată în 

vreun fel.  Simulacrul împreună cu simularea transformă realitatea într-o hiperrealitate în care: 

 

“Trebuie astăzi reciclate peste tot deșeurile, visele, fantasmele – imaginarul istoric, 

feeric, legendar al copiilor și al adulților e un deșeu, prima mare dejecție toxică a unei 

civilizații hiperreale […] Peste tot se reciclează facultăți pierdute, sau corpul pierdut, sau 

socialitatea pierdută, sau gustul pierdut al mâncării.”3  

 

Realitatea nu mai există. Părți ale acesteia, sau mai bine zis resturi, sunt preluate și 

reutilizate într-o altă dimensiune, una în care subiectul este captiv într-un nesfârșit proces al 

simulacrului ca pseudo-necesitate de creare a unor medii artificiale impuse ca parte din 

realitate și a simulării ca exercițiu interminabil de a imita realitatea prin producerea continuă 

                                                 
2 v. Jean Baudrillard, Simulacre și simulare, trad. din franceză de Sebastian Big , Cluj, Editura Ideea 

design&Print, 2008  
3 Ibidem, p.14 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-21 01:33:51 UTC)
BDD-A21855 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 245 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

de informație. Realitatea este dezmembrată și reutilizată, iar din acest proces rezultă o 

realitate rebut și un individ golit de rost. 

 Pentru a gestiona întreg acest scenariu distopic este necesară o detașare de zona de 

influență în care funcționează Baudrillard. În calitatea sa de intelectual cu profunde simpatii 

marxiste, a avut ca principală țintă critica societății de consum, a capitalismului. Astfel se 

explică diabolizarea metodelor mass-media și a tehnicii în contextul consumului. Privind în 

retrospectivă, argumentele acestuia și-au pierdut nu doar prospețimea, dar și bună parte din 

forța pe care au avut-o în deceniul al optulea al secolului trecut. Pe de altă parte, nu înseamnă 

că teoria sa este perimată, însă este necesară anunțarea unei rețineri față de radicalismul unei 

asemenea poziții care, cum am spus deja, ne aruncă în plin haos. Interesul nostru față de acest 

autor se subordonează exclusiv oportunității de a realiza un prim profil al omului-rest , chiar 

dacă nu împărtășim toate cauzele ce au dus la configurarea sa. În același timp, intenția noastră 

nu este de a-l contrazice pe Baudrillard, ci doar de a anunța o reținere față de atitudinea mai 

mult decât fermă pe care o are.  

  Baudrillard anunță anularea subiectului uman odată cu abolirea realității. 

Incapacitatea de a oferi sens informației, incapacitatea de a face față unei realități infuzate cu 

fragmente contrafăcute ale acesteia, aruncă individul într-o derută gnoseologică și axiologică 

deopotrivă. Cum spuneam, realitatea este dezmembrată, părți ale acesteia, care împreună 

însemnau însuși sensul, firescul, sunt acum prelucrate, transformate în balast. Scoase din 

context și reutilizate, acestea devin nocive.  Cine este responsabil? Fără îndoială sistemul. 

Problema este că sistemul însuși se află în haos, acesta nu are un procent identificabil de 

oameni răspunzători, ci cu toții sunt captivi în sistem, puterea însăși devine ceva lipsit de 

conținut, o iluzie. Mai sus l-am citat pe Baudrillard spunând că a devenit o necesitate 

reciclarea permanentă a deșeurilor. Dincolo de faptul că societatea de consum în sine este prin 

definiție un producător al deșeurilor, în cazul de față deșeul este realitatea însăși, reciclată 

acum în hiperrealitate. De ce este realitatea deșeu? Tocmai fiindcă a fost golită de conținut. În 

forma în care se află este inutilă, așa că este dezmembrată și reutilizată, iar rezultatul este cât 

se poate de nociv. Practic, realitatea trece printr-un proces de autoanulare, datorită 

incapacității sale de a satisfice în forma în care există. Dar ce se întâmplă cu omul? Ejectat în 

hiperrealitate, ia parte la simulacre ale realității și, într-un final, o părăsește definitiv datorită 

avalanșei informaționale pe care nu o poate interioriza corespunzător. Practic, el este afectat 

în măsura în care mediul în care există este viciat. Lipsit de repere, acesta este golit de 

conținut. Am făcut deja referire la tumultul valoric și informațional în care se găsește. 

Consecința acestui fapt este privarea de rost a omului însuși, el și identitatea sa sunt un rest al 

realității, un rebut al acesteia.  

 Omul-rest este consecința pervertirii realității. În forma în care se află, acesta este nu 

doar inutil, dar viciat. Jean Baudrillard ne oferă două variante ale rezidualului la nivel 

simbolic: omul și realitatea aflate, se înțelege, într-o relație de interdeterminare sau, mai bine 

spus, de viciere reciprocă Dar ce reprezintă acest om-rest? Este omul privat de valoare, omul 

privat de scop, omul care nu se integrează în existență pentru că aceasta în sine este degradată. 

Astfel se află în situația în care nu își poate justifica prezența, ba mai mult, contribuie la o 

degadare ce se extinde dincolo de propria-i persoană.  

 Dacă ținem seama de orientarea lui Theodor Adorno, vom spune că nu ne îndepărtăm 

prea mult de Jean Baudrillard. De altfel, similaritățile din discursul celor doi ne îndreptățesc 

să urmărim parcursul teoretic al omului-rest tocmai în această direcție, fără a-l transforma 

într-o noțiune dependentă de poziția marxistă, urmând ca această diferențiere să fie 

evidențiată pe parcurs. Adorno ne oferă prilejul să concretizăm profilul noțiunii ce ne 

preocupă. Încă de la începutul lucrării Minima Moralia, filosoful german ne anunță că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-21 01:33:51 UTC)
BDD-A21855 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 246 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

subiectul este pe cale de dispariție4. Aflăm care sunt o parte din cauze și o aflăm într-o 

manieră explicită, astfel că expunerea privind lipsa valorilor se ține la distanță de o 

abstractizare aridă:“[…] murdăria pe care civilizația noastră barbară o lasă în individ, 

incultura, frivolitatea, familiaritatea grosieră, lipsa de politețe […]”5. 

Tendința lui Adorno de a se îndrepta în zona coruperii morale este evidentă. Autorul 

german anunță înlocuirea unei civilizații autentice de o alta barbară. Murdăria devine o formă 

a decăderii morale, victima directă fiind individul uman, care este ținta unui proces cu efecte 

distopice. Distrugerea este atât de profundă, încât viața în sine devine insuportabilă. Ca 

replică la această stare de fapt, sinuciderea devine o metodă “ de a scurta nesfârșita umilință a 

existenței, precum și nesfârșitul chin al agoniei”6. Acum omul este tratat ca obiect, însăși 

autoreflexia se transformă într-un act de conștientizare a faptului că omul nu reprezintă nimic. 

Din individul uman “n-a mai rămas decât o funcție a propriei unicități, un obiect de expoziție, 

precum avortonii ce stârneau cândva uimirea și veselia copiilor”7.   

 Dar ce se întâmplă efectiv? Adorno lasă impresia că nimic nu scapă acestui proces 

decadent. Natura trece printr-un demers de schimbare impusă, de integrare artificială în 

planurile omului, intervenția asupra ei, deși este prezentată ca fiind inofensivă, are consecințe 

ireversibile. Societatea este subjugată de un produs realizat de ea însăși, și anume opinia 

publică, ce este percepută ca un joc al aparenței, o formă golită de conținut, o manifestare 

periculoasă a lipsei de esență, dar care devine element fundamental în constituirea existenței. 

Cunoașterea însăși înseamnă lipsă de rost, datorită concentrării exclusive pe empirism, 

comunicarea își pierde sensul, transformându-se într-un mijloc de ascundere a sinelui. Se vede 

că această golire de rost are un caracter multilateral, schimbarea fiind ineludabilă. Scenariul 

este completat de pierderea unor elemente dintre cele mai simple, dar, firește, nu lipsite de 

importanță. Astfel, de la mâncare, louințe, reguli elementare de socializare, până la forme de 

recreere, sunt cu toate viciate. Adorno dezvoltă exemplul hanului care este văzut ca un simbol 

al unor vremuri sănătoase, în care interacțiunea umană era autentică, fiind acum înlocuit de 

hotel, un simbol al capitalismului târziu. Nu este o surpriză care este cauza declinului: “Graba, 

nervozitatea, instabilitatea care însoțesc dezvoltarea marilor centre urbane se răspândesc cu 

rapiditatea de altădată a ciumei și a holerei.”8   

Capitalismul are forța să integreze subiectul în rândul masei și să-l lipsească de orice 

semn distinctiv, precum și de orice formă de inițiativă.  Acestuia îi este pus la îndemână 

divertismentul ca o formă a evadării în ireal, în iluzie. Este evidentă în acest punct 

similitudinea teoretică între Adorno și Baudrillard. Capitalismul distruge societatea și, susțin 

amândoi, aduce un atac asupra realității. Această evadare în iluzie ce are ca pretext 

deconectarea este tocmai simulacrul blamat de autorul francez. Rezultatele sunt similare: 

vicierea existenței, golirea de rost a realității și a individului uman. Chiar și problema 

cunoașterii este abordată de ambii, cu diferența că Baudrillard o consideră o pierdere în urma 

inflației informației, pe când Adorno o pune pe seama orientării eronate în zona empirismului. 

Filosoful german oferă o atenție specială aspectului economic specific capitalismului. Am 

văzut deja cum dezvoltarea este comparată cu ciuma. De fapt, progresul în sine este perceput 

ca un factor alienant, producția continuă de mărfuri nefiind decât “un miraj al apropierii de 

lume”9 .  

                                                 
4 v.Theodor W. Adorno, Minima moralia:reflecții dintr-o viață mutilată, trad. din germană de Andrei 

Corbea, București, Editura Univers, 1999 
5 Theodor Adorno, op. cit., p. 22 
6 Ibidem, p. 32 
7 Ibidem, p. 142 
8 Ibidem, p. 144 
9 Ibidem, p. 156 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-21 01:33:51 UTC)
BDD-A21855 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 247 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

Am menționat deja că sunt similitudini însemnate între cei doi autori. Dincolo de cele 

specifice conținutului propriu-zis, rămâne aceea de a-i regăsi în poziția de simpatizanți ai 

marxismului, de aici, evident, și critica împotriva capitalismului, precum și tonul alarmant, ba 

chiar catastrofic. Deși rămâne valabilă deopotrivă pentru Adorno reținerea privind acceptarea 

fără rezerve a viziunii sale și, totodată, îndoiala noastră privind validitatea întregului acesteia, 

reținem profilul individului uman. Chiar dacă nu găsim motive să ne aliniem viziunii acestora, 

scenariul lor prezintă suficientă credibilitate pentru a identifica o variantă a omului-rest. Până 

la urmă, esențială pentru studiul de față este reușita de a identifica scenarii care oferă contur 

acestei noțiuni. În momentul de față, datorită lui Adorno o serie de proprietăți ale omului-rest 

sunt reconfirmate, după ce au fost identificate la Baudrillard. Prima, și cea mai importantă, 

este golirea de conținut a subiectului. Lipsit de identitate în cadrul societății, alienat de  

progresul agresiv, privat de o cunoaștere veridică, expulzat în ireal de divertisment, omul, 

spune membrul Școlii de la Frankfurt, este comparabil unui avorton în borcan. Nu se află 

nimic dincolo de prezența sa. Omul a ajuns să reprezinte nimicul, forma goală. Dar, contrar 

așteptărilor, asta nu duce la dispariția sa, deși este golit de conținut, deși atacat, el există în 

continuare, fără să reprezinte ceva. Evident, de aici calitatea sa de rest. Acum rămâne a ne 

întreba în ce măsură această prezență inutilă este contaminantă. Înainte de toate, este 

autocontaminantă, individul uman se află în situația de a rămâne captiv într-un cerc vicios, așa 

cum deja a fost descris. Pe de altă parte, el este părtaș la a-i menține pe cei aflați în 

vecinătatea sa în această situație, contribuind fără să vrea la constituirea opiniei publice, luând 

parte la divertisment, consumând și producând. La aceasta se adaugă deja amintita corupere 

morală. Adorno deplânge brutalizarea omului, acesta este lipsit de maniere, lipsit de 

capacitatea de a se preocupa de cei din jur, incapabil să comunice și mereu preocupat să fie în 

competiție care, de asemenea, elimină prilejul de a fi aproape de celălalt, dar îi dezvoltă 

agresivitatea, vulgaritatea. Definind dezgustul, spuneam că acesta înseamnă deopotrivă o 

reacție de respingere în fața vicierii morale. Deși Adorno nu se raportează explicit la om ca 

fiind dezgustător, proprietățile deja amintite, împreună cu inutilitatea, îndreptățesc utilizarea 

dezgustătorului ca trăsătură caracterizantă.  

Lipsa de conținut sau de rost a devenit un factor determinant în realizarea transferului 

spre ceea ce am identificat ca om-rest. Această noțiune se alimentează10 din capetele de 

acuzare devenite simbol pentru critica adusă capitalismului, de la alienare până la toxicitatea 

divertismentului. Faptul că omul este lipsit de autenticitate, de substanță, faptul că este lipsit 

de mijloace reale de a face parte din existență, ar trebui să se manifeste deopotrivă într-o serie 

de semnale interne, asta în cazul în care nu a pierdut orice contact cu propria-i conștiință or 

procesul descris nu presupune asta. În această direcție, Baudrillard vorbește despre 

melancolie: “Ea [melancolia] devine pasiunea noastră fundamentală”11.  Cât îl privește pe 

Adorno, viața înseamnă chin, agonie, umilință, dar nu identifică un sentiment anume, care 

însă poate fi speculat fără riscuri metodologice reale. Plecând de la melancolia anunțată de 

Baudrillard,  aceasta se remarcă în primul rând prin faptul că devine o stare unitară, apoi prin 

faptul că anunță o limitare a vitalității, o stare anxioasă. Odată declarată ca pasiune 

fundamentală, deprimarea devine o regulă. Omul-rest nu își găsește locul, or repercursiunile 

afectează starea internă deopotrivă. Dacă îl urmăm pe Adorno, ar trebui să vedem consecințe 

încă mai violente. Dacă deprimarea înseamnă totuși un ritm moderat, o stare puțin fluctuantă, 

chiar dacă apăsătoare, chinul anunțat de Adorno ridică mult ștafeta - ne permitem să spunem – 

mizeriei interioare, oferindu-i un caracter convulsiv, insuportabil. Așadar, cele două viziuni se 

diferențează datorită nivelului intensității, însă ambele confirmă pe de o parte receptarea 

                                                 
10 De fapt, acesta este un prim scenariu al omului-rest, însă celelalte nu fac obiectul acestui articol. 
11 Jean Baudrillard, op. cit., p. 117 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-21 01:33:51 UTC)
BDD-A21855 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 248 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

interioară a acestei stări, iar pe de alta confirmă așezarea sa într-o zonă a presiunii interioare, a 

unui inconfort profund, care poate atinge maxime la limita insuportabilului. 

Cu ajutorul celor doi autori s-au identificat condiții și cauze datorită cărora omul 

figurează în sfera noțională a rezidualului în varianta sa simbolică. Firește, acesta este un 

scenariu și nu face decât să propună o perspectivă și o matrice specifică în care omul-rest 

există în această formă și, mai ales, răspunde tipului de argumente pe care le-am utilizat. 

Astfel, acest profil își găsește sens într-o dimensiune metafizică, probabil singura compatibilă 

cu profilul teoretic al autorilor abordați.   

 

Bibliografie: 

Adorno, Theodor, W., Minima moralia:reflecții dintr-o viață mutilată, trad. de Andrei 

Corbea, București, Editura Univers, 1999 

Agamben, Giorgio, The man without content, trad. de Georgia Albert, Stanford, 

Stanford University Press, 1999 

Baudrillard, Jean, Sistemul obiectelor, trad. din franceză și postfață de Horia Lazăr, 

Cluj, Editura Echinox, 1996 

Baudrillard, Jean, Simulacre și simulare, trad. de Sebastian Big, Cluj, Editura Ideea 

design&Print, 2008 

Bernstein, J. M., Adorno: Disenchantment and Ethics, Cambridge, Cambridge 

University Press, 2003 

Bernstein, J. M., The fate of art. Aesthetic alienation from Kant to Derrida and 

Adorno, Pennsylvania, Pennsylvania State University Press, 1992 

Douglas, Mary, Purity and danger. An analysis of concepts of pollution and taboo, 

New York, Routledge, 2001 

Kroker, Arthur; Cook, David, The postmodern scene. Excremental culture and hyper-

aesthetics, Montreal, Ctheory Books, 2001 

Thompson, Michael, Rubish theory.The creation and destruction of value, Oxford, 

Oxford University Press, 1979 

 

Această lucrare a fost cofinanțată din Fondul Social European prin Programul 

Operațional Sectorial pentru Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013, Cod Contract: 

POSDRU/159/1.5/S/140863, Cercetători competitivi pe plan european în domeniul științelor 

umaniste și socio-economice. Rețea de cercetare multiregională (CCPE). 

   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-21 01:33:51 UTC)
BDD-A21855 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

